徐醒民居士講述

雪明講習堂印行



# 法華經之三 目 錄

| 四         | 四           | 四   | 四           | 四      | 四               | 卅  | 卅   | 卅          | 卅             |
|-----------|-------------|-----|-------------|--------|-----------------|----|-----|------------|---------------|
| 十         | 十           | 十   | 十           | 十      | 十               | 九  | 入   | セ          | 六             |
| 五         | 四           | Ξ   | =           | _      | •               | •  | •   | •          | •             |
| •         | •           | `   | `           | `      | 舍               | 如  | 舍   | 佛          | 舍             |
| 彩         | 又           | 深   | 若           | 我      | 利               | 是  | 利   | 告          | 利             |
| 畫         | 諸           | 著   | 人           | 設      | 弗               | •  | 弗   | 舍          | 弗             |
| 作         | 大           | 虚   | 信           | 是      | •               | 舍  | •   | 利          | •             |
| 佛         | 聖           | 妄   | 歸           | 方      | 汝               | 利  | 過   | 弗          | 云             |
| 像         | 主           | 法   | 佛           | 便      | 等               | 弗  | 去   | •          | 何             |
| •         | •           | •   | •           | •      | 當               | •  | 諸   | 諸          | 名             |
| 百         | 知           | 堅   | 如           | 令      | <b>一</b>        | 劫  | 佛   | 佛          | 諸             |
| 福福        | <del></del> | 王受  | 來           | 得      | N)              | 濁  | •   | 如如         | 佛             |
| 莊         | 切           | 不   | 不不          | 入      | 信               | 亂  | 以   | 來          | 世             |
| <b>飛嚴</b> | 世           | 小可  | 欺           | 佛      | 解               | 時  |     | <b>作</b> 但 | 尊             |
| 相相        | 間           | 捨   | 許           | 慧      | <b>州</b>        | •  | 無量  | 教          | 呼唯            |
| 10        | 161         | 7占  | • DJL       | ·      | 持               | 眾  | 垂無  | 化          | 以             |
| 自         | 天           | 我   | 亦           | 未      | 佛               | 生  | 數   | 苦          | _             |
| 作         | 人           | 投慢  | 無無          | 不曾     | 語               | 王  | 方   | 百薩         | 大             |
| 岩岩        | 羣           | 白   | 魚           | 說      | 0               | 重  | 便   | ●          | 事             |
| 石使        | 生生          | 矜   | 嫉           | 汝      | 諸               | 里。 | · 文 | 諸          | 罗因            |
| 人         | <b>五</b> 類  | 行高  | 意           | 笑      | 佛               | 慳  | 種   | 站有         | 緣             |
| •         | 火火          | 回   | <i>.</i> €. | 寸、     | 如如              | 貪  |     | 所          | <b>冰</b><br>故 |
| 皆         | 、涇          | 諂   | 斷           | 當      |                 |    | 種因  | 从          | 以、            |
| 自己        | 深           | 曲   |             | 百得     | 來、              | 嫉  |     | 作          | 出             |
| し成        | 心力          |     | 諸法          | 付成     | ·<br>- <u>-</u> | 妒  | 緣   | 常          | 現現            |
| 成<br>佛    | 之           |     | 四中          | 成<br>佛 | 言血              | •  | 譬   |            |               |
|           | 所從          | 心不  |             |        | 無虚              | •  | 言   | 為一         | 於业            |
| 道         | 欲           | 不安  | 惡           | 道      | 座亡              | •  | 喻   | 事          | 世             |
| :         | •           | 實   | •           | •      | 妄               | •  | 言蚯  | 尹          | •             |
| •         | •           | •   | •           | •      | •               | •  | 辭   | •          | •             |
| •         | :           | •   | •           | :      | •               | :  | •   | •          | •             |
| •         | :           | •   | •           | :      | •               | •  | •   | •          | •             |
| _         | _           | _   | •           | •      | •               | •  | •   | •          | •             |
| 四         | =           | 0   | 九           | セ      | 六               | 四  | Ξ   | _          |               |
| _         | 五           | 九   | 三           | せ      | _               | 五  | _   | セ          | _             |
|           |             | / 4 |             | _      |                 |    |     | _          |               |

目 錄

## 妙法蓮華經講記(三)

徐醒民居士講述 佛學弟子敬記

## 第三十六講

# 舍利弗・云何名諸佛世尊唯以一大事因緣故、出現於世。

再詳 佛 緣 這 世尊唯 列 個 個 細 這是繼續上回講的諸佛為什麼到世間來,到世間來以一大事因緣。這一大事因 表 因 地 緣 以一 上回 解 釋 , 這一 大事因緣故,出現於世」,「唯以」就是唯一的,沒有別的因緣,只有 也講 0 所 過了 以釋迦牟尼佛叫著「舍利弗」說「云何」 個因緣就是大事情,為這大事因緣佛才出現於世 ,那是很簡單的講 ,現在剛才念的這幾句,佛再提出來後 佛是為什麼說 , 「名諸 面

前面這幾句是佛自己提出問題來,經文就說:

知見故·出現於世。欲令眾生悟佛知見故 佛世尊欲令眾生開佛知見、使得清淨故·出現於世。欲示眾生、佛 知見道故·出現於世。舍利弗·是為諸佛以一大事因緣故 ·出現於世。欲令眾生入 、出現於

妙法蓮華經講記(三)

### 世。

看講 恐怕 把智. 文字 佛 開 也要一 的解 示 表,開示 者 知見,不是一下說得明白 這一段,就是講佛為一大事因緣到世間來。什麼「大事因緣」呢?就是教眾生 大 悟 入。一 師 釋。我們要按照他的注解說兩個小時絕對講不完的,就是到後來蕅益 兩 的 悟 個 注 開 解 入這個道理就明白了 小時。怎麼辦呢?雪廬老人家他過去講經的時候作了講表 簡 是開 化 了, 佛 簡 知 化 的。古代祖師智者大師注解這一段經文,就 見 以 ,「示」就 後成 為 示佛 會義》。但是照 知見 , 悟 \_ 《會義》 是悟佛知見,「入」 文字這樣 有好 ,我們看 解 幾頁 祖 是 師

講, 根 這是果 全是因緣 ,是眾生的 就釋迦牟尼佛來說,他到世間來前四十年講的方便法,四十年後講的《法華經》 在看 ,這是就法來講的因緣果 講表 果 , 因。一緣」 簡單 以 前 說是 ,先要講前面「一大事因緣」。「因緣」這兩個字不好明白 因緣或是因果。一大事因 是佛應著眾生的善根到 世間來這是緣。「果」 緣佛到世 間來 ; 因 \_ 呢?就佛法來 是眾生有善 說完

意識 體 熟 識 就 異熟果 唯識學來講,唯識學把我們人心分成八個,「八心王」:前面眼耳鼻舌身五識 門一一四 有 呢? 不 生為什麼又到人世間來?就是因為前生造的業合乎人道的業,合乎人道什麼呢? 這是果 儒家來講 死 識 同 可 ,人身都是一樣,惡人也好、善人也好,不善不惡的人也是人的身體 ,異熟識 時 報 就是 以 比 [智]以 候 到 報是果 如 的 七是意根 「人」,凡夫眾生本身就是因緣果,這個 總體 我 ,造的業作的事情合乎仁義禮智信,這五種善事情都做到了, 說 叫「異時而熟」。過去造了業現在到人道來了,到人道來我們得 人間來。在那一道造的業合乎人道,現在就到我們人道來了。造業與結 就是第八識,並不是說身體死了第八識就死了,沒有這個 們一 我們這人沒到人世間來在前一 及 過去造的業是因 這總體就 般 四四 ,就是第七識 講 位」我們才有概念。眾生本身是「因緣果」是什麼呢?就 人有生有死,「有生有死」指的是什麼呢?身體 一般講叫阿賴 ,第八識是阿賴 。過去造因 耶 識 世,前一世我們異熟識是什麼狀 時時 就就 邪識 明瞭之後,才看這表 這業有善業有惡業, 因果來講是異熟識 , 阿 .賴耶 識也叫異熟識 0 這 為什麼異熟 。第八識是 觀 叫作善業 色身有生 ジ 都是 生得 況? 人的身 , 第六 異 了 拿 這 四

得把 種子 樣。 是異熟果。這異熟果雖然不隨著人的 後 懂 不 身體沒有善惡。 生 再 一的 相 你說這身體是善的是惡的?過去造的業有善有惡,在造業時有善惡,得了 7成長 稻種 命總報體 同 話 定要起變化 的 放 0 再說造的業 在 成長 般 泥 種 就是因果,全部來講就是因緣果,一 因異類 土裏面 稻 之 後這 0 • 種其 比 如 ,那個業造下來變成種子,由種子 而 經過水分、日光、空氣然後再發芽,種子發芽它就變化 稻 說把 他 熟造善惡業,才有善有惡。異類結果的時候沒有善惡 又 結成 的 果 稻 實, 種放在乾的瓶子裏,它不會發芽也不會長出 稻 的果 那 身體死亡而死亡,但是會轉變,有變化 個 , 種 這 子是因 叫 變異而熟」。這樣 般人講靈魂 結了 起現行然後才結果。拿好 果是果 ,第八 , 分析起來 要想種子 識學術名 來, 結 果報 的 我 就 類 之 必

有殺 塗的 人的 隨 才能 般 時接受外界,好的環境學好,壞的環境學壞了。 現 有 真正 在講生命學,講人生現象、宇宙 鄉票的 了解 我們凡夫生命是什麼一個 , 這個印象落到我們心裏面去,然後收藏到第八 現象,必得要明瞭我們自己的第八 狀 況。 這樣看起來我們第 比 如說 看見外一 識裏面去了 面 有 識 欺 騙 識 塌 的 異 糊

來 們 指 什 種 所 所 在 倒 子 前 麼 講 死 謂 了 的 認 , 去自 呢? 是 第 識 的 我 面 們 隨時受外面 八 0 四 這是凡. + 種 己 識 不 本 佛的 講 年 身 執 叫 講 著 絲 那 含藏 就 夫眾 個 知 的 有 , 見 都是 污染那些習氣 方 真 首先要了 毫 識 便 生 如 不 4 法 就是 方 的 藏 本 能 習氣 便 , 性 作 識 直 知 法 解 主 , 0 接 開 道自己有真如 這 , 我 , 0 講 我 這 佛 我 們 個 , 開 我 些 剛 們 知 生 , 生 們 命 示 才 見 現 再 講 就是 現 總 悟 死 在 進 種 在 學 報 的 入 \_ 聽 子都 第 這 本 步 不 佛 體 性 不 個 知 就 就 八 的 懂 識 是了 是這 道 , 不是真正 0 告訴 在 異 所 , • 佛到 不 、熟果 解 以 麼 你佛 法 明 第 現 華經》 瞭 你自 世 , 在 八 的 回 都是 間 講 識 事 , 知 所 來, 己, 開 裏 情 見 在 所 以 佛 面 ° 方 都是 現 告 講 那 糊 知 在 便 訴 佛 見 的 裏 业 自己 才 法 妙 的 我 不容 識 糊 講 那 法 們 知 塗 , 見 迷惑 開 個 易 生 • 的 , 時 示 妙 教 死 的 , 是 法 我 悟 期 顛 的 生

是 來 我 的 第 們 這 眾 八 個 識 生 明 的 , 瞭 跟 第 之 前 後 入 世 識 第八識 異 就 熟果 前 面 不 講 相 簡 佛 單 同 以 的 說 第 大 0 前 事 八 世造業今生得果 識 因 是前 緣 出 生 現 造 於 業 世 今 這 生 造業與結果時間 因 結 緣 了 我 果 們 懂 我 了 們 不 到 講 同 人 的 間 04 就

記(三)

死 什 因 這 能 是怎麼來的呢?普通眾生沒有學過佛的 解 個 輪迴還是有生 轉變就 種子到結果,種子一 八 麼? 異時 後 個 聽 我 2 識 此 イオ 到 知 佛, 現 們第八識是這種狀 經 的 道 了不起 把第八 是在六道 果沒有善惡。 在講表講開示悟入 而 這就是善根發現。善根發現在那一 開 熟」。「 那 法華經》,必過去世學過佛 個 示 識 不 死 了 悟 轉識 夠 裏面 入 \_ 0 異 0 這 類 對於 前 般 就 定要發生變化 個 成智, ,或是在 而 叫 況 上回講的因 講哲學,還講 生造業的這業, 熟, 了生死 我 , ,就是眾生有感 把第八識的識轉為智慧,第八識轉為大圓鏡智那就成佛 們學 雖 前 人間 然 生造的善惡業, 不 知 《法華經》 能 道身體 緣 ,然後才 、在天上、在三途 的 解 不 ,眾生善根發現 決問 到 這 ,今生就直接 時候談不上善根。我們 這 因是種子,等到 死 ,諸佛來應,這時候正式講了 感,諸佛就 題 的 到人間來得了 種 了, 人 程 今生 度。 必 ,只了 可是第八 須要開 漸進 到 了 了, , 應化 解 來 人世 解 感到 來 自己第八識在六道 這 人 示 , 識 這 到世間 我 間來 悟入 沒 個 的 回 們 現 ,諸佛來 第八 生到 不夠 回 有 在能 [生死 也 , 有了 死 來, 造業 識果 明 人間 , 為什 瞭 夠學佛 在流 它 佛 04 應 有善惡 的 了 報 來結果 因 0 麼呢 轉變, 轉 也 ,了解 知 緣感 這善根 輪 開 而 知 見 迴 六道 ? 且 , 了 示 道有 應 有 生 第 又 了 這 由 0

妙法蓮華經講記(三)

了。現在開示悟入就開示這知見

是把 平等 沒 地 沒 個 有 的 心」。「觀心」是什麼呢?「觀」就是止觀,天台宗講止觀。凡夫眾生現在這虛妄 ジ 般講客 位來觀 自 有 言 觀 辨法觀 」,第二「 解釋有 握 了 語 私 現 要 自 , 在請各位看第二三三頁第十張講表,前面半頁一共分四部分。 。什麼叫「 平等心 點: 觀 利 依 的。天台宗叫我們作觀,他有一定的方法,按照 拿世 照 很多, 的 四門」,第三是「四智」,後面「 什麼 佛 我們在觀 1 間 就 的 0 好 是佛 我執」呢?一切自 言語 04 要想觀 我現 懂 客觀」 的 的 的時候不要把 在說很 叫我們觀這才能 N'S 話 ジ 來 我們現 ?客觀就 就是說完全用客觀的 觀 簡單 , 觀 的 在 私 ジ 我們自 0 1雖然沒 自利 不是主 就 觀 佛 是用 ,「成佛」什麼呢?成佛是我執法執完 佛的 四 的心都是從我執出 私 有把 位」。按照表的次序來看,先看 這 觀 自 言語 個 利 , , 主 方法 天台宗那 的 一觀是我 不要用主觀的 04 心放 我 , 們 佛所講的 進去 不要有一 觀 個 客觀是把 來 方 , , 的 你看天台宗 法 撇 方法 私 個 研 開 沒有我執就 我 究 ら 來理 首先是「 我放 ,依 存 那 切 在 麼 私 一解開 在 多, 止 照聖人 這 ら 客 普 觀 示 的 觀 沒 觀 通 用 全 那 但

悟 λ 0

間萬 真 具三 境界都在我們本性裏面。「不可思議」,要用思想來想像,是想像不透徹,議是用言 面 融 這 凡夫眾生能 「ミ 都是 如如 有 都是 會 切皆空 諦 本 地 一個 法 諦 看 具 性 妙 假 山河大地、太虚空裏面、一切 獄 指的是理:一個是「空諦」,你看世間萬 備 就 觀 真 有, , 種 理,不可思議」。 歸 夠 子 具有一 的 理 心」下面,首先講這「開」。 有這 明瞭 04 入到本體 , 也 叫作「性 的。 切的境界,這個境界按照天台宗止觀來講有「三諦」,三諦三觀 中 現象。這現象不真實是假 有餓鬼道種子,也有天道、三界 諦 本性中具備這些善善惡惡,用空假中三類 」,空假中,中就是中道,這叫三諦。 都是空的,空無一物 具」。這三諦是性具,都在本性裏面完完全全具備 性就是我們人人都有的本性 的星球、人類社會種種組織 什麼叫作「 머 0 假諦」。最後把空假 事,自然界的、人類 但是從有的方面 的 開 種子 ,本性是真實的 呢?下面括弧 為 什 這個三諦真如本性裏 麼 分析出 來講 、人事各種 呢? 這兩 裏 叫真 社 來, 那 者合 面 會 假有」, 不 解 的 如 這三 是 0 起來 動 等 本 釋 好 我 等 性 世 種 們 性 人

妙法蓮華經講記(三)

語 來 說 法來 也說不出來, 觀 時 理明 這性具是說不出 來 的。 佛 到世間講這些佛法讓 人家 觀 觀

按

照佛

,

ジ

白了

,

這

04

開

楚的 得清 觀? 客 們 就 方 所 講 有前 觀 觀 面 不錯 錯 用 這房子裏 清楚楚 的 第 , 道 不要 這 誤 五 有森羅 智慧來 識、 理 叫 了 4 整體看是什麼寶?不明白 作 的 用 用 作 , **滋萬象**, 有第六識 自 面 必 這 觀。智慧怎麼觀呢?我們 須 示 自 來 都是寶 私 示 然界 用 一。能 觀 」,「 示 □ 的 那裏都觀清清楚楚的; 智來 N'S 0 ,我 他 • , 夠這樣觀 能 觀 人 這 但是門關 們一 類 觀 樣 下 , 什 社 而 就 面 般用的都是第六識。 智 會 机把我執 麼呢?觀這三諦 解 的時 我 著 釋 們現 切 候 佛 然後要示 現 沒有開智慧, 的 智能 , 象 在沒 把 心破除 04 中 門 , 分觀三諦 有 諦 講 示」,「開示」 則 到 打 , 掉 圓 佛再告訴你這是什麼寶、 理 開 空假中三諦。 第六識我們現在怎麼觀 我們 融 上 切 來 這樣觀叫 都 , 叫開 起來是中道 宛然 用 現 切皆空;講 在 識 0 是什麼? 無濫 一就是識 在 0 作 門外看 那 宛然,是三諦理 ° 就 0 智」, 前 宛然是 到 0 觀 說 各 看 有 面 個 那 依 所 位 這 ? 非常清 是 照聖 講 用 那是什 寶 知 比 道我 喻 什 假 的 麼 這 的 觀 用 觀

麼寶。 這叫「示」,那是空、那是假、那是中。

中 智 所觀的諦也有三種。整個講圓教是都在一心裏面。三觀三諦都在我們眾生一心之 理是所觀,就是用能觀的智慧來觀所觀的理——三諦。這個分開來講,能觀智有三種 「三而一」,把三收回到一心之中這叫「悟」,悟就悟這個道理 前 用智慧來觀。「理」是所觀的三諦,諦是理 再講這「悟」,「悟」是什麼呢?「智理能所,一而三三而一」。「智」是能觀的 面講性具都在一心裏面,包含在裏面, 叫一 , 用智慧來觀這 而三」,一心裏面就有這三種 個 理 智是能 觀

我們人在道場裏面 候 歸 空 太 陽 於 的道理把三觀都觀空了,不存在了,一切歸於空的一個本體,這叫「遮」。可是 , 本體 講到 後面 ,以及無窮無盡的星體,一 空, 講「入」,入怎麼入啊?空假中三觀,「三觀遮」,「遮」是什麼呢?就是用 一切皆空 這心空空洞洞 ,只要我們的心裏一想,想到太虛空裏面、火星、木星、月球 ,他能夠起萬相,一 一切皆空;講有的時候,我們心裏面一切 想整個都想到了。為什麼想到?那些都在我們心裏 切的相都能出現的。菩薩求止觀 都有 觀 比 ジ 的 如 說

執著這 便講 114 照 千包含一 而 面 照。 的 遮照」, 0 照。 如 。拿我們地球所對的太虛空,真正說起來前面講我們眾生的念頭一念三千,三 果我們心裏沒有那些東西 而 兩種,這又不是圓教了。 遮是空,照是有,只講遮照又恐怕我們發生誤解了, 切無窮 你執著有遮、有照也不對 一遮 這三觀講空,遮也沒有,講有一切皆照 一照。 的世界,無窮的三千大千世界都在一念之中含有了, 用 四句來料簡 , 圓教什麼?「非遮照」,非遮照,上面講是有遮有 你想也想不 0 , 非遮非照,非遮非照 這意思就講完全了 到。可見一 , 心裏 應該 一觀照 切萬有都在 一個是空、 夠 了 切皆 還 . 我 所 不行 以 有 們 114 NO 個是有 這是方 裏 作 再講 遮 這

開 識 本 生滅門。真如 什 示 在裏 麼是 悟 入 入 二 阿 面 , 認清 。前 就是證果了, 賴 耶 、生滅這兩 楚阿 面 識: 經 過佛開示悟到入了,就是把生滅那一部分,全部把它破除掉了 賴 起了 郭 門合起來,我們人就是阿 證 識有生滅 無明,把真 什 麼果啊 的 ? 如污染了變成一 , 切萬相都是生滅 大 乘 起 信 賴 論 個 耶 **>** 裏 阿 識 的 賴 0 面 阿 講 耶 而 識 賴 , 先開 有不生不滅的 耶 , 變成 識 分 出 識 開 來 來 了 真 講 如 現在 真 如 認

真正 大覺了 覺就是證到自己的真如本性

整個 生死 指 夫,沒有佛的 候 的 我 想想看 的 們 大家慶祝 知見是一 了 都 這 的 變了 觀 種 了 ,佛的知見一起現行、一開示 ジ 大事 *心* 進 致 就 -你的兒女出生了, 步就 04 就是開佛的知見,示佛的知見,悟佛知見,入佛知見。經過這樣說 知見。 這些境界一 , 0 憑這個 我們 教眾生了 成 佛的知見一開示 凡夫 佛 知見 變的話 脫 我們學佛 心一 生死 , 這不是凡夫知見,也不是大菩薩知見 切 轉 死的時候眷屬也痛苦,自己又恐懼又害怕,這是凡 , , 我們 變, 的 教眾 悟入出來,這些統統都沒有了,生死就 悟入之後,我們看這 目 現在 轉變成為:從開示悟入了 生成 的 就是這 一般 佛 個 人都 0 佛到世間來大事因緣 講生生死 山河大地、這六道 死,一 解 ,是佛 自 個 ジ 人生來的時 , 完 的 ,大事就 境界, 全 了了了 知 跟 見 明

四 門。 空一切皆空」,講到萬法一切皆空,這是「開」。「示」是什麼?叫有門,「一有 這 個 開 這一四 示 悟 入從 門」是什麼呢?一 觀心方 面 我 們了 空一 有門, 解大概意思了。還要補充的說,分開來 這空門是開 的,空門什麼 開 呢? 說有

是非 有 切 皆有 空非 亦空、 有門 」。「悟」 亦有講得非常圓滿 , \_ 是什麼呢? 切 非 空一 切 , 非 就是 對佛的知見也不會起誤解了 有。 把 把四 空、 句說完全了開示悟 有兩者,肯定有, 入 亦空亦有門。「 , 接著空有、 非空 入 二 非 就

華 本 講 真實的實 性 經 法 接著 這是開了佛 這 講 四智前面藏教、通教、別教連帶一起講,這裏四智專門 的是圓 相 用 四四 見 到了 的知 教 智」, 0 0 下面 見 道是見了道,這慧見到道的實相 四 種智慧來分析開示悟入 看 — 道慧」,道慧是「開」。 。四 種智慧跟一般講法不同 , 什麼叫 就見到自己的本性 道慧」?見到 講的是圓教, 了 那《 這道 見到

般

法

的 分 種 别 講 類 分 什麼呢?觀察十 示」是「道種慧」。前面道慧是總體來講, 别 , 這裏都 能 法界 夠 知 道 + , 法界 這叫 大家 「示 · • 知 道 , 六凡 這道種慧加 法界加 四 個 聖界,共十法界一 種字,這是分別講 切

那是菩薩的 悟」是 這 切 切智」。 智呢?知道一切的法 這 \_ 切 智不是羅 一個 漢證 相。一 到 的 個相是什麼呢 切 智,這是圓 ?空相 教 講 的 , 祖 切 師 智 注

解 叫 寂 滅 相 0 寂 滅 相 是 如 如 不 動 的 就 從 切 智 悟 到 佛 的 知 見

了 加 上 切 這 種 最後 種 叫 智是一 字意思 入佛 「入」是「一 的 切 , 是 知見 别 相 種 種 , 那是十法界分開來,十法界中又有十法界 的意思 切 種 智」。 0 切 切 智只知 種智跟前面 道 個 總 切智不 相 , 同 個 的 總 叫 , 的的 加 别 ` 上一 相 空 , 的 個 全部了 寂 種字 滅 相

迴 向 最後 位 • + 地 四 位」, 位 , 按 四 照 位是什麼呢?按照菩薩這地位來講的。十住位、十行位、 四 種位子來分析開示 悟 λ +

空 就 是 第 觀 \_ 到  $\neg$ 開 如 如 是 不 動  $\neg$ 悟習 的 本 種 體 性 , 空寂 悟習 寂 滅 種 的 空體 性」是什麼 , 這 可 呢? 以 進 用 住 止 到 一觀把萬 十 住 法 觀 空 了 觀

也 切 就是不 法 第二 性 這 住 在 04 示 空 · -悟 的 到 性 體 示 上 種 性 是 , 而 ,悟到 能 悟 夠 性 性種性就是到了十行位。 起種種作用來教化眾生 種 性 。 性 種性 , 菩薩 不 住 他 這是示佛的 在 能 夠 如 如 分 不 别 知 動 , 見, 就是 理 體 到這 能 上 了 面 種 解

程

度

可以

到

十

行

位

0

道 把 這 空有這 種 個是中道 性 第三 , 叫 到了 兩 者 0 空假 這 圓 悟」,「悟」 種 融 境界 起來 一體來觀,這叫妙觀。中道妙觀它可以通達一切佛法 觀。普通分出次第的 ,是到了十 什麼呢? 「悟道種 迴向 位置 性」。 ,次第就是先觀空, 所謂 道 種性」 後觀有 就是中 , 這 道妙觀 或 叫悟了 觀假

聖 現 種 在 性 進 最後是「入」,「悟聖種性」。 入十地 0 他 進 了。 入到十地 他 悟 的 聖 種性還是用中道妙觀 前 面 習種性 , 性 , 種性,道種性都是在三賢位置 能 登地 了 , 登地是聖 人 , 所 以 上,

11

呢? 麼程度呢?「 這赤華比前 白 小 華 ·白華位 位」,華 顏 色由 四 位 通 面 白華到赤華,赤是紅的,「小的赤華位」;到 | 小的白華位;到十行位置那華又大了,「大白華位」;到了「十迴向」 到了 教 破通 大叫大赤華位,這個在經文後面有提到再詳 • 四 別教所需破的惑都能破除 別惑」,通教要破除的惑、別教要破除的惑,進入到十住 個 地位 ,《法華經》有四種比喻:「進」住到「十住 「十地」這是「大赤華位」, 細 講 0 講到了小白華位什 位 位就 머니 小小 在

開示悟入,就是為了這一大事因緣才到世間來。 解。佛就告訴舍利弗,「是為諸佛以一大事因緣故,出現於世」。前面講佛到世間來 大事因緣。大事因緣就是教我們學《法華經》的人,把佛的知見開示悟 看這表從「觀心」開示悟入,一直到「四位」的開示悟入,就解釋了佛所講的 入完全了

六

### **弗三十七講**

## 佛告舍利弗·諸佛如來但教化菩薩 見、示悟眾生 ・諸有所作・常為一事・唯以佛之

諦三 本性 開示 麼 見 俗諦就是 來觀察, 法把它止 呢? 0 觀 悟 上 佛 實相 步一 就是圓 入,其中還有一段,要開示悟入,學佛的人最重要的,要了解佛 回講表 到 觀是 假 先觀空諦 住,止住這個 世 就 步 有 間 用 的 教的第一義 分成「四門」、「四 來為 一般來修持的話,是用止觀法門來修。止觀 中道就是中 工 夫的 而 一大事 然 是不可思議的三諦,三諦圓融在一起,一 ※後假 之後,再用觀心方法來觀。止是什麼?止就是止 人心裏在觀 ,第一義就是實相 因緣 · 諦 。 諦,最後觀中諦。有時候說真、俗、中。 , 在 智」、「四 是要把佛 《法華 , 用心 經》 智在 外的知 位」再加上「觀心」, 0 來講這諦,在 在天台講的實相 觀 見開 0 講到三諦 示悟 入, 這止是把世間虛妄的生滅 . 用 ,普通的修持一 讓眾生 次觀 這工夫 ,就是一 用這幾大段 這法 能 真諦 的 般講 明 時 在 的 瞭 這表上 候 知 諦上,三 就 見是什 來解 佛 步 的 ,不是 是空 真 的 回 步 如

妙法蓮華經講記(三)

把 觀 Single Control 法 門 用 四 個 方 面 來解 釋 以後,還要把 不可思議 的三諦用 表來 說 說

體真 夠體 過 看 便隨緣」偏於「假有」,息二邊是這兩者都把它止下去。分別,二邊都有分別的 隨 什 必得要了解這 「息二邊分別 麼樣 緣 取 類 起來方便得多。「諦」就是「止」,從「止」 靜」,在熱熱鬧鬧之中自己取一個靜。「方便隨緣止」是不管外面 社 止是講總體 會真空這 自 的 包括三個 己用 第十 的 境界,講修這止的時候,了解一切的動態都是一個止。現代有些人 種 工夫的 個 個「止」,「止」就是講這個諦。按照一般的講法 張 止」,二邊指的是「體真」、「方便隨緣」。「 種 事 ,講萬法皆空的;「方便隨緣止」就是把世間一切事情自然界的 止,體真止是這個意義。另外是「方便隨緣止」,這 意義:第一個是「體真止」,真當「空」 講表二三 物 人就 隨 緣,是講方便的 止, 四頁,雪公就 心裏止的 把祖 境界在那裏清清楚楚、 0 隨緣是什麼?就是隨著任 師 往左邊看是「 注 解 很 清楚的 字, 體真」 觀」,稱為「止 用 絲毫 空的意義 ,靠右邊有一條線 表 偏 列 於「 不 出來, 何 跟體真止不 亂 的緣有多少, 真空」,「方 個 的 觀法門 真空, 我 八也講「 。第三是 緣 ,不 現 同 論 鬧 拉

通 就 把二邊分 别 了 圓 解 止 這是別教。這三種止,三就是一,一就是三,三一互相圓融在 别 這三諦的意義。三 都 能息,息也是止 種止 的意思,這就 的意義 按照次序來觀 進入到中 諦。 ,這三止按照天台宗講 般講止從這三方 一起 ,來作 四 面 教藏 看

這

觀

的

這是

圓

教

的三止

佛 中 疑 線 破見思惑 修行工夫好 思惑在這裏說 接 這 學成佛有步驟 個 止也是指這三種,觀也是指的這三種。下面 到 這 下 綜合起來,還有很多,這些是煩惱 個 面 明 瞭 起來 見到道了。這惑一共有八十八使一次斷,思惑是一步一步的來 空假 以 後,看表下面「止」用三根線接 的,比 有很多,簡單的說這是對於身體 中」。止就是指所觀的境界, 如說在「空」這線 ,這些叫作見惑、思惑。見是見了道 下面,你工夫用得好,「 觀是能觀 根據這三種,用止觀的方法來學成 到下面「空假中」,「觀」也是三條 的 種 的 分別執著,再由貪瞋癡慢 種智慧 破見思惑」,見 0 現 在 講空 ,這講 ),你 假

假 是「破塵沙惑」,「中」是中道,「破無明惑」, 都有它的對象。 三種對象

妙法蓮華經講記(三)

薩得 含這 流轉 個 時 中 身 這 再看下面 對 種 候得了 法身」是「三德」。 諦它指 切 於色身的執著破除了 個 道種智, 不斷 程 種智」。在這裏需要研究一下,一 假諦呢?指的是法門, 身體 度 的 道 , 破 的是實相身,實相身就是法身。根據這個對照來研究,空諦破了見思惑的 ,菩薩法 種 話 了見思惑可以「得道種智」,破塵沙惑能「得 生命。 成佛得一切種智。 一智, ,就是執著自己虚妄的身心,有五蘊和合的身心 道種智跟 然後他證 執著這個色身不能破除 以 後 的果 切 切智把它倒過來。先看空,空是什麼?指 , 但是在這裏講止觀法門, 證到 的法門身(這法門身的身是身體的身)。 , 證 道種 的是「解脫」。為什麼得解脫呢?眾生有生死 般講破見思惑也證羅漢果了 招智, 的話 這 個 , 就 能 在 夠 六 解 道裏 一切智」, 講的是菩薩法 脫 了 面 0 。一解 輪 這裏講的色身,包 ,得 迴出 破無 脫」、「般若」、 的 不去 ,聲 明 眾生 破 切 能 無明 聞沒 智, 夠「得 把這 的 色 到 菩 這

樣 的。見思惑講貪瞋癡慢疑身見邊見這些,有了這些見思惑在,他不能解脫。這 在假 這一條下面 , 破了塵沙惑可以得一切智,塵沙惑它的自體,也是跟見思惑

礙

都沒

這

智慧

智不

相

講

切

間

切

的

事物

切

的

法

都不

-知道,

就變成迷惑了。

講

到

諦

的

時

候

,

假

諦

切

智本

對

這

些

·,多得

切事情

個

同

時

有見思惑在

的

話

,塵沙惑,為什麼有塵沙惑,

有見思惑在

那

裏沒

有

破

除

世

能觀的智慧 成 了 觀所 佛

分開 止 觀 的 , 來 三 觀 也是一 甪 諦 工夫 這叫 觀一 , 就是一 三 切觀 諦在 止一 , 這 ジ 。三 切 叫三諦,一 止 種 , 三止 諦都在我 心三諦是不可思議的境界 切 們眾 止 都 在 生心中, 上 面 三諦 講 空 • ジ 講 沒 假 有次 • 講 中 第 沒 切 有 都

表 的 有 示 解 那 悟 , 釋理 別說 麼多 ~ 上 面 我們 , 開示 , 把 歸結 把 佛 道 悟 凡夫眾生不了解, 到 入從好 到 世 理歸結到一 最後 間來為一大事 幾方面來解釋 , 三 諦三 個,就是至高無上的圓教法門這個理 小乘弟子都不了解,才有五千弟子退席 觀 因 就 緣 歸 , , 結 以 這因緣是佛 到 上是講理、 心 之中, 的 講道理 知見,要了解佛的 就 一心 , 道理 三諦 一是諦 0 這是 知見就是開 0 0 分開 前 不 面 可思議 有這 來 講

菩薩」,只有到菩薩這種學習能力、這種程度,佛才能把《法華經》 他 諸 尼 佛 才能學習,才能 告 接著 訴 還有過去、 舍 這幾句話講佛教化的人,是那一 利 弗 現在、未來這些諸佛。 明瞭 諸佛 如來但教化菩薩」,「諸佛」, 他們這些佛到世間來教化 類的人?看經文:「佛告舍利弗」, 前 面 講其他諸 佛 的道理教給 誰呢?「 他 方 但教化 世界的 釋迦牟 他

情。 薩 者看 的 產 就 告舍利 在門外, 外另外 菩薩 寶物 如 切 一步一步讓他了解,最後因緣成熟了。在這很多年的時間, 些待 說 真 佛 同窮子在外面替長者看門。長者知道窮子是他自己的兒子,將來他家裏一切財 尤其是《法華經》 道 八正是 弗 建 明 都 都是這樣。原來教化那些聲聞眾小乘弟子,雖然小乘弟子還不明瞭菩薩 要交 做 了 小乘弟子能參 遇 諸佛如來但教化菩薩」,「但」是專門教化菩薩。那些聲聞眾還不是菩薩 那 這 他 小 些粗 個 的 給 房屋 這 兒子 他 他 樣 活 可以 的 , 說 住 了 , ,這是比 , 但是在 在 接受 加 在這裏講都是菩薩 所講這樣 以 那邊 靈 後 山 , 他 喻 很 他 會上的因緣都成熟, 父親心裏面 簡 就 的道理他不明瞭 0 佛在這裏說「諸佛如來」,不但釋 陋 到他父親 0 他 做 0 既是在佛 ,你真正是我的兒子。拿這個比 什麼事情呢? 家裏。 0 所 但 他 在佛 以 不認識 心中看這 他 可以 的心裏都是菩薩 打打掃做 , 在 接受菩薩教 這貧窮兒子一 切 父 親 小 些清潔環 迦牟尼佛 乘 家 弟子 裏 化 , , 喻 都是菩 就像 境 自己 在 直 佛講 大門 這 的 佛 長 住 法

所 以這裏說, 我們在六道裏面輪迴生死,在這世間所求的財富也不容易求得

我 是 講 的 到 無 世 們眾生所以要發菩提心,重要的是自己總要知道我們的自性中都是一 0 我們 間 雖 窮 然 無 人 迷惑顛 求 只懂 盡 到 的 但 得物質上 , 倒 隨時 但看我們發 不敢發菩提心,就像窮子不敢接受他父親家裏財富,想都 保持 面 不住 的 財産 心不發心 0 這個長者家裏的 我 們了解 , \_ 發心 自性中萬德萬 我們就是菩薩 金銀 財寶, 能 是比喻自 的 法 , 佛法 性中本來 這法 切具 不 的 備 敢 就 財 的 想 產 有

常為 到 行菩薩道 這 前 事 個 面 , 理 講 , 這樣學 唯 上 這 面 以 個 佛 理 0 佛才有成就 之 方才講 , 知見 就 是 的 , 法 示 「但教化菩薩」,只教一種人 華 。後面講修行這個方法了,各位看經文:「諸有所作 悟眾生」。 經》 裏 面 講 的 理 , 是第一義真 這一 理 種 ,是 人就是發菩提 同 個 都歸 ら い

是說 所度 化 那 些人 化 以 前講 諸 的眾生 所修 有 的都是方便 所 行的法門 作 包括有聲聞緣覺、藏教之中的 **\_**, 指 的是釋迦牟尼佛 法 , 所作 , 所開方便法門為的是要顯一乘法 所修所用工夫的方法「常為一 , 在靈山會上講 通教 的菩薩 法華 0 之前 這一 他 事」, 們 所 , 乘法 只為 修 講 行 的 就 \_ 的 那 件事情 是佛的 些 法 門 經 典 知 教

見 悟 。 一 唯 就 以 是叫 佛 之知 眾生悟 見」, 到 唯一的是拿佛的知 佛 的 知見, 為 的 這一樁事情 見來「示悟眾生」。「 示 就是講 給眾

見解 講 就 法 我 不了 僧傳》、《高士 别 雨 執 執 道 佛 點 沒 說 有 佛 有了 全部 解。為什麼呢?我們都是用凡夫心 在三千大千 佛 佛 他 的 的 起 都 破 些成 都是根據 知 ジ 知 知道。 除 這 見 見 動 個 乾淨 念都 一傳》, 我 就 , 前 以外 佛 的 們 你看佛的知見我們怎麼能知道?十方世界下了多少毛毛雨 不了 的 了, 自 有 人, 面 那些高僧大德他到世間來的境界,他的 講開 的 知 私 個 見就 的 我執法 我 我們也不知 十方世界 解,就是世 N'S 在 示 是正 理來看世間 悟 那裏;法執 執都是由 入的 知 無 道 間 正 時候,各位 論 見 那些有學問有修養的 , 那 無明 萬法 ——也是由我這 他 0 理,一切被我執、 正 個 們 起來 04 世界下了多少毛毛 知 的境界我們不 正 法 也知道了 執。 的 見是什麼 ,我執法執 方面 佛之所以 。但要怎麼了 法執 發出 7,真正 知 呢?過去雪公 知見我們了 道。 來 破除乾淨了 這 能成佛 雨,毛毛 的 比 研 兩 對 如 究有 種執 說 於 解 解嗎? 雨是 就是 講 世 各 著障 工夫 佛 間 經 位 , 的 把 我 很 讀 無 的 礙 知 常常 我 我 細 明 切 了 見 們 也 高 的 執 的

要把 己的 我們 時 才能 除 的 不 開 候 知 自己 目前 自己 悟 自 道, 示 首 悟 私 先要放棄自己的 雖然還是辦不到,但是方向要定住,遇到世間上 才能 就是在台灣什麼時 私 入 心。凡夫一切都把自己擺在第一位,我們想要行菩薩道,要了解佛的 知見這麼小, , 人 你 的 入 就 0 念頭徹底放下, 能夠 這 點我們要學 那怎麼樣認識佛的知見?比較好懂的話 悟 成見, • 候 能夠 有颱 能放棄自己私人的利益 障礙就去了。去了這障礙 入 《法華經》,自己在心理上面 風 來了, 颱風 带來多少 , 那些人,是非利害衝突的 你就是菩薩了 雨 ,佛來 , 我 ,這個 , 講開 就是要放 們 也 私 示 不 心 一 悟 知 你接受佛 棄 道 定要破 ,我們 知見 這是 切 自

剛 講這教理 們眾生把 オ 講 前 修 面 自己 的 行 三 種 教是屬於那 的 本 就是 法 門 性開發出來。第二,一定要發菩提心行菩薩道的人才能夠學。第三, 佛 , 法門 教學 \_ 種? 為的是能夠把握 法華經》 四教儀裏面講的教, 的人,唯一真理就是《法華經》 方向 在這裏講只有 直到 了解佛 的 知 個 見。《法華經》 所講的 教 要我

舍利弗• 如來但以 佛乘故 • 為眾生說法・無有餘乘・若二、若三

妙法蓮華經講記(三)

然後 什麼 成佛 只 佛自己說 說 佛 以 非常 這 在 呢?前 釋 04 也就是專門以 迦牟 法 快 \_ 的,以一佛乘來為眾生說法,讓眾生聽了這教法之後,直接明瞭佛 佛乘 華經》 尼 的能夠成 面講有三乘:小乘、中乘、大乘。這裏講一佛乘,佛是最高的,也就 佛 , 就 裏講的教只有這 告 佛 般講開智慧的是《楞嚴經》,成佛是《法華經》。 訴 \_ 舍利 佛 乘 。 一 弗 , 如 以 \_ 當用字講, 來一, 個 , 唯 如來指 一成佛的教法 用 的是佛 一佛乘來為眾生說 ° 0 但 在這裏只有這個 以 法 這是釋 但 0 當 的 迦牟尼 教法 佛 只 知見, 乘是 講 來 是

最 所 乘 講 的是不了義 有藏 以都是最徹底的了義法 徹 所謂 底 這 通 兩 有餘乘是不究竟,講那個法不是究竟,用佛法 這 别 句 個 圓 就 所 意義是了義 是 四 以 種 叫 ,藏 無 做 有 教、通教不必說,就是別教 餘 「無有餘乘」。這裏講 法 乘 若二、若三」,有餘, 那是最徹底的 0 佛乘 法華經》 , , 有餘 從 別教以下的都是有餘 名 佛乘講的沒有其他 是講了義法 的 詞 乘 來 講就是不 是什麼呢?天台宗 別教 ·了義 的餘乘 的 以 了是 下 叫

講

餘

藏 就是 慧 據 有 這三 别 通 教 那 祖 餘 種 不得 師 乘,無二無三就是既沒有餘乘,講二講三也沒有 方等。《方等經》 別三者能夠對待 所以 對 注 若二、若三」,若二是就像二,若三,就像三。 了, 待 解說二,佛在 法 《般若經》 般若這法 0 無三就是沒有方等所對的三種 的看 裏面講,方等把藏通別這三種列在 裏面講的它帶有通教法、有別教法 門雖然很 四四 十年前《法華經》 **,所對的三,雖然方等法** 高 , 但是它帶有二,二指 前面講的 法 之中 《般若經》,《般若 這兩句是根據無字來 什麼是二、什麼是三呢?根 講的境界很 在裏面 一起,方等講這個 的是什麼呢? , 高 04 , 但 經》 就是通 有連帶 無三指的 法 是大智 的 , 無 把

境界 講 講 什 的 麼呢? 《華嚴 非常高 所 以 法華 經 華嚴 但天台宗祖 **>** 經》裏面 來說。《華嚴經》 經》 當中 師 只有一 注 有兼帶講別教 解就說了,華嚴之中有兼 乘 列在那一種呢?《華嚴經》講的是圓 法 ,無二亦無三。 ,它也不是像《法華經》 這一乘法 的 兼就是 ,拿釋迦牟尼佛最 附 純粹是圓教 帶 頓 的 法 講 附 這 初

最後把諸佛開示悟入佛的知見作一個總結。

# 舎利弗・一切十方諸佛・法亦如是。

時候 抛在 很好 到 佛 至 要發菩提心,我們今日之下,就要根據佛所勸告的,我們要發菩提心。發菩提心的 這部經 切是為了眾生,讓眾生能夠開示 如 法華經》講出來是成佛的大法,不問以前釋迦牟尼佛講的藏教、 《華嚴經》講的那麼高的法,到最後都要歸到 十方諸佛 `,將來我到那裏,講得人人很贊佩,那不行,那有私心在那裏。 此 一邊。學這部《法華經》 從總結裏面可以看出來,那一世界、那一尊佛講的法門,最後都要講《法華經》。 你研究 十方 ,我們正在學這部經,那因緣不是那麼簡單的。 世界的諸佛也是 法 這 亦 《法華經》,這不可思議的 如是」,也像釋迦牟尼佛在靈山會上,最後講的 如此 每一位都能開示悟入 悟入。自己在研究的時候,把自私自利的心全部 。意思就是說沒有緣 。不發心 《法華經》的一乘佛法。釋迦牟尼 ,這妙就妙在這裏 ,心存著把這 ,接觸 佛在這裏勸這些二乘弟子 不 到 通教 《法華經》。 這 必須發菩提心 《法華經》 部 、別教 經;有緣看 學得 這個 ,甚

## 第三十八講

得 生演說諸法·是法、皆為一佛乘故 舍利弗・過去諸佛・ 一切種智。 以無量無數方便、種種因緣、譬喻言辭、而為眾 。是諸眾生·從諸佛聞法

佛 佛 剛 佛 知見、 到 才念的這一段是過去佛,也是為了一大事因緣到世間來 再來是過去佛、現在佛、未來佛四 世間來為 這還是接上回講,諸佛到世間來為了一大事因緣,就是要教眾生開 悟佛 知見、入佛知見。開示悟入就是要對佛的知見從開 的一大事情。這大事情, 釋迦牟尼佛舉了四 種 0 前面把十方世界的諸佛都 種佛:一 示 是十 到 悟 已經說過了 方世界的諸 入, 佛 知 見、示 這是諸

諸 佛 法 他們「以無量無數方便」,就是方便法。「種種 」,過去諸佛是包含很多了 看 經 文,釋迦牟尼叫舍利弗說「舍利弗,過去諸佛」,在釋迦牟尼佛以前 , 那些佛到世間來, 因緣 唯 、譬喻言辭 就是為了 、而 《法華經》 為眾生演說 那些 這

還有 法。「 當 度 持 乘 乘 鈍 說 五 一乘 法門 名 人身 的 飛 法 的 , 是 用「 可證 之中 詞 機 , — 鈍 種 講乘 根 頓 114 , , 種 乘 到 乘 114 講 譬喻」, 法 , 做 因 根機 六度 羅 法 求 , 做 乘 緣 像車輛 漢 漸 人 就 比 乘 是一 法 當 有屬於利 修 如 四 種 看見眾生那 門 果 佛 圓 動 方 種 教 可 法 一樣 法 詞 佛 0 的 緣 乘 以 講 的 0 0 言辭 根的、 有小 覺 這是 到 天乘學的是十善法 法 比 0 門; 佛 乘 佛 如 乘、大乘 , 說 的 法 種根機, 」,這樣「為眾生演說諸法」。[ 有屬於鈍 乘 講 種 鈍 地 , 十二 根 人 位 五 種 乘是 乘 說 0 因 因緣 漸 ° 所 緣 他 , 根的 乘 乘 以 就對眾生講 種種方便」, , 動 法, 當 逐 五 , 佛 可 詞 戒 漸 名 , 說了 來 可 這中間還有 以 逐 詞 • 漸 講 持 以 到 講 種 乘 達 地 證 五 讀 那一 種 包括佛到 修 天 戒 五 到 聖 的 的 , \_ 種 辟 的 , 種法 諸 種 支佛 境界。 法 作 0 法 步 門 乘 種 動 演說 門。 世 這 不同 到 0 詞 菩薩 聲聞 步地 間來說的 五 五 除了 講 諸 戒 的程 種 114 法 乘修 修 地 乘 法 乘 說 , 度 的 位 , 法 , 是乘 就是 這 五 四 可 乘 以 乘 利 如 諦 以 外 車 遲 根 這 佛 保 六 法

實 開 這 權是方 段 包 便法 含 過 , 去 就是開設 諸 佛 所 說 了三 的 法 種權法 , 以 無 0 數 權 方 法 便 開 到 出 為 來 眾 以 生 後 演 說 , 佛 諸 法 法 講 , 了 有 以 開 後 權 有 顯 示

裏 方便 能 後來的 佛 開 知 佛 道 法 乘 到 ;天台宗特別 乘跟天台宗講的五乘一 故 實法 , 開 佛乘 佛 **,** 權顯實都是為了讓眾生了解, 乘 是法 上 的 ,「是諸眾生,從諸佛聞法,究竟皆得一 佛法 面 的 **\_**, 這 講法: 就是上 幾句 ,他們究竟皆得一切 話 人、天、聲聞緣覺二 般講法有點不同 有權 面 講 有實 的開 的 權 無論是權是實,後面 一佛乘是最上等的法門了。為了讓眾生 種智, ` 的的 顯的實,都是為了讓眾生了 0 乘加 別的 到最後都能得到 上菩薩,最後是佛 講五乘:人、天、聲聞 切 種智」。 這一句:「是法 那些眾生從諸 佛 的智慧 乘 解 前 緣 佛 佛 皆為 面 覺 都 那 講

等 前 法 好 的 的 面 , 是那 教是第 那 這 得的 些方 講 佛 種 智慧 便 切 乘 法 法 教。 種智在理上也是最高的 指 也好 的 , 引導 眾生是人一 理上面也是第一等 四 , 方 到 到一佛乘 面 解釋 這個時 , , 候 之後 唯 四 都成為菩薩了 方 一教菩薩 , , 面是教、人、行、 第一 眾生聞到 四 種都是第一 等的 \_ 這法 切 0 0 所 所 種智就是修行 等。 聞 , 以 無 理 後 的 佛法 論前 。教是什麼?一 面 接著是講未來佛 講 諸 面 在教、 聞 的 佛 行門 到 , 方面 講 的是方 也是第 佛 也是第 佛 7便法也 乘 乘 的 諸 由

言辭 舍利弗· 、而為眾生演說諸法。是法、皆為一佛乘故。是諸眾生。從佛聞 未來諸佛、當出於世·亦以無量無數方便、種 種因 緣 譬喻

法

·究竟皆得一

切種智

演 眾生·是諸佛、亦以無量無數方便、種種因緣、譬喻言辭、而為眾生 欲 切 個 用 舍利弗。現在十方無量百千萬億佛土中、諸佛世尊。多所饒益、安樂 法是教、人、行、理都是一,第一等的 種 種智 說諸法·是法、皆為一佛乘故。是諸眾生·從佛聞法·究竟皆得 以佛之知見、悟眾生故 種 這 方 跟 0 便、 前 舍利弗 面 因緣等等演說諸法。也是開權顯實, 過 去 佛一 是諸佛 樣 的 , 經文也是一 • • 但 欲令眾生入佛之知見故 教化菩薩 樣講法 ,未來佛也是如此。後面講 • 0 欲 顯的實就是一佛乘 那 以 就是說, 佛之知見、示眾生故 0 未來 諸佛 現 顯 也是 在佛 佛乘 如 此 這

佛 喊舍利弗說「現在十方世界無量百千萬億佛土中 , 諸佛世尊」,現在指釋迦

饒益 得 中 界, 除了 富 過 土 佛 總 利 這樣的三千大千世界,十方世界又如何?無量百千萬億佛土那麼多。在那麼多佛土 牟尼佛 世界有多少?先由 那 益 翁 不去,當然談不上安樂。有錢 到 所 安樂 財富 在每 太多了。 教 一段一段這麼算, 他們太多太多了。 、安樂眾生」。「饒」是當豐富、當厚、很多的意思。 、最富有 講 美 化 國 這 的 還有 現 安樂雨 個 品 部 在是 的 我們就拿釋迦牟尼佛這佛土來說 國土 域 經 在 人 , 的 政 個 全世界最富有的 ,他們安不安樂?他 之中 叫做三千大千世界,這是一佛土。 小 時候。「十方世界無量百千萬億佛土」,一 治 字重要, 世界為單位來計算,有小千世界, 可以說算不清。釋迦牟尼佛這佛土,我們數都 上 那麼多利益為的是什麼?「安樂」,讓那些佛上的眾 地 有一 位 我 尊佛 很 高 財 們 國家 的 的人,像世界每年都統計的, 看看這個世界,那一個 人 那是教主 們都不安樂,錢再多, , , 這 比 國家總 如 全 , 0 一世界 叫做娑婆世界,娑婆世界三千大 他 統 們 別的當然 在 政 那 政 治 然後中千世界, 些佛教 對 治 地 人是安樂?貧窮的 個 上 位最 他們教化佛土的眾生 佛土 不 的 心裏空虚 化 全世界前十 高 地 必 的 就 講 的 位當然最高 佛土中 數 如 大概 不清 的 再有大千 百 同 千萬 釋 ,「多所 是美 再講 名的大 迦 了 人 生都能 生 牟尼 億佛 了 千 世 到 活

解

起來了 後 你 的眾生講這法門,度化眾生,饒益很多。最重要讓他們 題解決了,才能安樂。現在十方無量百千萬億佛上中 決。「安樂眾生」就是叫眾生解決生死問題,他得到這個法、了 能 說美國總統他安不安樂?前些時候, 成佛,這是「安樂眾生」。 所以沒 有安樂,最重要的是政 治地 有恐怖分子要來破壞了 位 一再高 , · , 諸 佛 財富再多, 知道 次世尊, 如 何解 生死 解這個 美國 他們 決 問 生 • 英國 對他 死問 法 題 都 , 生死 們 都緊張 不 題 佛土 能 ,最 問問

裏 佛 來修持,最後都能得一切種智,一切都能成佛 緣、譬喻言辭、而為眾生演說諸法」。跟前面一樣演說那些方便法 乘 面 故 所有眾生,「從佛聞法,究竟皆得一切種智」。 是諸佛」 講那 些方便法為的是顯 指 的是現在十方無量百千萬億諸佛,「亦以無量無數方便、 佛乘這真實法 聞了這法以後 。「是諸眾 生」, , 。「是法 在 照著這一 他 們 那 , 皆為 乘佛法 種 些 佛土 種 因

舍利弗」,釋迦牟尼佛叫舍利弗就說了 最 後作一個 結論。把前面十方諸佛 , ,「是諸佛」,包括上面四種佛。「但教化菩 再加上過去 現在、未來四 「種佛, 佛 就 說

導他 非求 管 程序 薩 覺悟這法是那一種法。最後 入了 如 「示」,再告訴眾生。「欲以佛之知見,悟眾生故」,示還不算,還要眾生能夠覺悟 欲 那 同 佛 以 到這東西 我 們學菩薩 一等級的 但 前 的 佛之知見」,他的欲望就是用佛的知見「示眾生故」,示就是開示悟 們 眾生 知見 面 他 講開 們專門教化菩薩。菩薩 一起了 不可。欲望一起來非常厲害的,佛度化眾生有這欲望那是了不得 法,這是但教化菩薩。「欲以佛之知見」,「欲」是諸佛度化眾生,就 ,最後都引導明瞭菩薩法 那 就像把這門打開來,讓你看門裏面有多少寶藏。 就 欲望,凡夫眾生想得什麼東西,起了這種欲望,他一 證 到 \_ 切 「欲令眾生入佛知見故」,入就是能夠證到佛的 種 智, ,前 證到 0 面講的 不論是聲聞也好、緣覺也好 佛的果 ,每一 位 了 尊佛先講方便法 門 打 , 切 開 都不管 入這 步一步引 方便法不 之 知見 後 四 , 種 他 再

這 了 解佛 個 現 在 的 上 佛 知 見 之中 面 是概 最後 略地 就 能 包含釋 講 入佛 的 接著專就釋迦牟尼佛再詳 迦牟尼佛 知 見。 這是 在 內 切 四 佛到 種 佛 世 到 間 世 細 間 解釋 來都為 來 就 了 是 開 大事因 示 悟 入 緣 , 讓眾生 ,為了

以 舎利弗・我今亦復如是・ 種種因緣、譬喻言辭、 方便力 知諸眾生有種種欲 、而 為說法 0 深心所著 隨其本性

導眾生了解佛的 我 4 生學一佛乘,學真實法 說了:「我今亦復如是」,接著前面 作 也跟前面 開 釋迦牟尼佛自己詳細 權 開權 講的四種佛 知見,能夠了解佛乘。我們看經文:釋迦牟尼佛叫他弟子「舍利弗」 就是方法 。真實法指 樣 的 不只一種 解釋,一共有好幾段,前面第一 , 他 們是那樣 四 的是 ,很多方法都是方便法。 種佛來講,前面 《法華經》 , 我也是如此 成佛的 四種佛用種種方便法,引導眾 大法 這些方便法 段念的是開設方便法 。「我今亦復如是」, 都是為了引

圓教 就是五 希望 眾生,眾生那太多了, 一的 的講法,是人、天 接著又說:我跟前 一乘根性 事 情 , 眾生 這 就是 0 五 欲 乘 、二乘、加上菩薩、佛。這裏講是一般的五乘,五乘根性 0 面 叫諸眾生。「有種種欲」就是眾生有種種心理 詳細 |講的 根性是人乘、 數都數 四種佛完全是如此,「知諸眾生有種種欲」,我 不清 天乘、聲聞、緣覺、菩薩, 那 太多了 祖師 注 解 把它歸 這五乘。天台宗 , 他 併 們 為 所想所 知 五 道諸 種

眾生 現在 什麼 菩薩 種子 道眾生、天道眾生、聲聞、緣覺、菩薩這些,他們的心理、 過去、現在、未來也不是一樣,千變萬化。人道眾生如此,天道眾生,聲聞 欲望也不 ジ ら 理 理 來講 114 到未來,這心是穩定的 那太多了。這些種種 新薰種子 本有種子 這 根 相 呢? ジ 這個 理 同 屬 要知 。拿好懂來講,分開來雖然有五大類根性,詳 人 , 叫根,是指過去的 於 的 現 過去 道自己, 1 在 理 的 的 114 欲,釋迦牟尼佛說我都知道。每一個眾生心理,不管是人 和 心 我 那 理 根 , 個 起了 們這 不會隨時 0 按 人的心理絕對不可能完全一 照唯識 根性 個 現 行 心理不是現在才有的,是多生多劫 在 114 , 他這 來講 改 欲 , 0 這叫 根 根 , 第八 可以 性是 性 什麼 起現行。過去的根加 識裏面 0 五乘 呢?指未 欲望、所想的 細 的根 樣 。 有本有種子 講毎 性 同 各個 來 類拿我們 個 的 以 佛 人 不 有新 來 上現在的 都 從 的 相 緣覺 就 了 過 同 ジ 薰 有這 人 去 理 的 道 的

頭 念念所著的是什麼?釋迦牟尼佛都知道。都知道時「隨其本性」,隨順他 他 們 深 的 ジ 欲 所著」, 望、 他 根據 們 心裏所著 他們 種種欲 的 望,在他 佛統 統 了 們 解 心裏所著什麼?著相 0 了 解 他 們 種 種 ジ 理 的著 他 們 們 , 的 著這念 本性 的 念 頭

眾生 其本 來講 生有 講 每一 著 家 這是講方 利 解 的是什麼?想得 這 他 益 能 都 本性是 實了 一隨著 力來 一個 性 們 個眾生講,都合乎每一個眾生心理,說法,這怎麼辨到呢?就拿佛在靈山會上 ,或在其他法會,也是大眾集合起來講,不是單獨對某一眾生來講。這裏講「 知 的本 深的也能得到 道 便法 他們 眾生 他 理 的 以 開 解 性 種 們 佛 所 佛 , 那 種 的 權為的就是把實法顯示出來 , 的 佛就 了 到 以 的 因 ジ 根 解、 \_ 能 緣 理 性 的是什麼?他們學習的能 類根性 利 個 一,佛就 力。 , 講了「以 、譬喻言辭、方便力、 一音聲 都能得到利益。「佛以一音而說法,眾生隨類各得解」,這大 益。所以說「以 隨著他們的 佛有十智,十智就有十種智慧、能力,佛講一 有這種能 的眾生, , 說 種 種 個 因 根性,好 都能得 法門出來,眾生隨他們理解 力, 緣、譬喻言辭、方便力、而為說法」。一 種種 諸 因緣 到法 位也許會說,眾生這麼多,佛怎麼樣 懂的話, 而為說法」,我們不要以凡夫眾 力到什麼程度,都包含在本性之中 的利益。上面講方便、開權,下面 、譬喻言辭、方便力、 隨著他 們 的 的能 心 理 力, 0 而 種 他 為說 淺的 法 們 生的 ジ 法」, 個眾 其餘 得 理 隨 想 到 理 對 隨

# 舎利弗・如此・皆為得一佛乘、一切種智故。

世間 講方便法 些諸法呢?為的是讓眾生得一佛乘,得到佛最上等的妙法,一切種智,得一 ,佛在這裏說那些方便法 如此」,指的是上面種種因緣、譬喻言辭、方便力講這些諸法。為什麼講這 ,既然說種種因緣、譬喻、 種種言辭,那當然很多了, 我們現在就是五 切 種智 濁

## 惡世・所謂劫濁、煩惱濁、眾生濁、見濁、命濁。 舍利弗·十方世界中·尚無二乘·何況有三。舍利弗·諸佛出於五濁

是中 講聲聞 兩邊 世界。那些世界中,諸佛所說的法「尚無二乘,何況有三」,二乘是什麼呢?不是 道 前 別教之中尚無二乘,就是在十方世界講的別教法,二邊都沒有講 面 ,跟中道相對是兩邊,一 緣覺,是講 **這幾句**, 別教 佛 就告訴舍利弗說「十方世界」,指前面所講的 之中, 別教是純粹講菩薩法門,是大乘佛 空一有,或一真一假。真是真空, 法 假是假 無數的那些佛的 。大乘佛 。二邊是與 有 法 這是 講的

間 那 的 便 是 法 些 道 方 圓教 這 0 相 有 這 便 對 幾句 表 一乘法 法 的 0 , 講 先 話意思就 把 方 0 乘 下面 五 便 ,二邊 法 濁 說十 講諸佛 看看 的 都沒 目 方世 的 , 就是顯 然 到 有 界諸 後 五 一濁 看 何況有三,三是藏 世間 實法 佛 經 所講 文 來,要是講一乘法 就 0 佛舉五 的 方便多了 法 , 濁 别 教 教 後 • 面 通 通 有 ,怎麼 教 教 好幾段 藏 别 辨 教 教 都 呢?不 這 , 提 都 這三 到 沒 得 五 有 種 濁 不 是 講 方 世 講

卷 濁 間 有 很多黑點子在那裏 世 怎麼來的?在這時候 有黑點子在當中, 間 第十 張講表二三 濁 依 N'S 立。 這是 0 四 黑 圖 世間 頁 五 上 點子代表眾生的  $\neg$ 一濁惡世 面 的眾 濁 依 個 生 N'S 圓 心理惡了。 立 圈 **\_**, , 五 圓 ジ 濁 圈 , 按 本來 我 ジ 照經 們 理不好 眾生 裏 文裏面 面 是 ジ , 光 N'S 理 說五濁惡世 不 理 明 善 有 的 很 罪 空 多罪惡 空 惡 洞 的 這 洞 , ジ 造 五 的 0 成 濁 圓

五

但

世

的

幾 時 種 代 第 じ 理 這 個 呢?後面 個 是按 時 代 濁 照 講煩惱 經 污染了 文講 • 眾生 劫濁 , 被眾 」,劫是劫波, 見濁 生的 ジ • 命濁有這 理 污 染了 按照印度文叫 四 種 114 劫 濁 濁 , 都是聚在這個 0 劫波 眾 生 0 ら 劫波是 理 污 時代 染 時 , 有 間 , 這 那

者再 個 命濁 識 加 , 構成有 上前 是我 面 色法 們第 六 個 、有 識 入 識 , 這 N'S , 八個 法 就包含第八 ,維持一 識之中、 定的時 識 它是根 , 作 期 本 個 識 , 生命 0 這一 由 第七 的 期生命叫 根 本叫 識 抓 命根 住第 命濁 0 入 再 識 加 不 上前 放 這 面 六 兩

方 們 五 都是苦惱 話 把二惑,二惑指見惑、 其 便 眾生 餘 濁惡世這 , 就把 法 四 看 起 圖 種 • 的 就 五濁的障礙除掉了。 了 濁 要把五濁障礙除掉。 個時代裏面 念頭 劫濁就是依照見濁、 以 壽命也是短促 見濁 , 就 煩惱 造惡造 ,佛到 思惑。 濁 罪 的 作 見濁、 現在 世 的 0 間來 在 個 五濁障礙 煩惱濁、眾生濁、命濁建立起來叫做劫濁 , 這 徧 代表見惑, 根本 五濁惡世 要講 樣 天 下罪 的 除掉, 以 時 佛 惡 代 的現象是什麼呢?有見惑、 它為因, 乘、 煩惱濁代表思惑, , じ 五 眾生才能了 在 講真實法 濁造成的時代就是五 那 然後 裏。 有這 才有眾生濁 解一 大家不了解 罪惡 佛乘, 這 兩 ジ 種惑能 在 一濁惡世 了 命 這 有思惑 , 裏 濁 解真實妙 必 的 須 斷 名字 , 眾 要講 除 所 在 生 我 的 以

法

#### 第三十九講

諸 如是・舍利弗 佛以方便力・於一佛乘、分別說三。 • 劫濁亂時·眾生垢重 0 慳貪嫉妒 成就諸不善根故

乘實法 得 就是在五濁惡世,所以一定要講。第四揀別偽假的教法, 便法,第二段是顯 不好 這是繼續前 0 就學偏 最後舉五濁惡世詳細 了,這裏把 面 示一佛乘 釋迦牟尼佛講 小乘法 妙法 解釋 ,第三舉五 方便法門 門揀 剛才念的一段是小的 出來 ,一共有五段的經文。第一段講有那 濁世界, , 然後勸在會的 那時候為什麼要講 佛法當然是真的 17結論 大眾 , 定要相 方便 , 法 信 假 呢? 如學 佛

惱 舉出來了,在這裏作一個結論,說:「如是」,是講前 舍 濁 利 眾 弗 如是,舍利弗」,佛把上面五濁惡世要講方便法大意說完了, 生濁 就 說 命濁 劫 濁 這 亂時,眾生垢 四種 濁都是聚集在這時代 重」。「劫濁」 前面 , 這叫作劫濁 面 我 們 佛的言語。「舍利弗」, 都 看 。 — 過了, 劫」當時代來講 也把五濁時代 就是見濁 佛 煩 04

見方 是講 就是 時 低 開 指 的 這 般壽命 進 是見思惑 平 話 入 始 的 個時代由 命濁 眾生 到 均壽命十歲,算是減到最低了。然後再從十歲以上慢慢增加,一 的時候,就是在減劫這時候才有五濁惡世。人的壽命從八萬歲往下減 面 的眾生濁 ,一個人到一個環境灰塵很多,沒多久,就被整個灰塵布滿了。灰垢 濁亂 煩惱濁 生下來沒有好久就夭折了,那很多,在五濁惡世的命濁怎麼來的?都是由 增 活 的 二減 ·那些煩惱等等。「成就諸不善根故」,成就了是由於見濁、煩惱濁,初淺講 到 垢 在無明上面來講,它是枝末無明,造成眾生濁、命濁。「成就諸不善根」, 命濁是什麼呢?在五濁惡世,眾生的壽命都是很短的 於有 重」,眾生指的是眾生濁,眾生為什麼是污濁呢?他污垢 的時代了。從那時代,人的壽命還不算短 百 ,造成不善業,造成惡業,有惡業才造成眾生的命濁 。「慳貪嫉妒」這兩個,「慳貪」是煩惱濁 歲,就是老壽星了。就平均來講,大概只有七十歲左右,還有 五濁是在減劫的時候,減劫並不是從八萬歲,是從兩萬歲開 四 種濁造成時代不好,是五濁時代了。在這時代,佛 ,減到現在,我們想想看 ,「嫉妒」 。前面講五濁惡世 是見濁 ,壽命不長。就 百 太 1年增 就 重 講 減 太 加加 這是 劫濁 始 用 重,這 短 比 , 就 的 亂 知

妙法蓮華經講記(三)

的是做 善 終 謂 中 子女對父母要孝,父母對兒女要慈。在今日之下,這兩者都崩潰了,其他的善業想 諸不善根 想?所 , 考終命是什麼呢?考在平均年齡來講,他是得到壽考了。終命是什麼呢?得到善 心去救 這是 文 很 化 以 福報 來講 在這個時候,人的壽命短, 多的善業,看見人家有災難他就去幫忙人家,人家種種需要救 故」,上面講五濁惡世,是有造成五濁惡世的原因 助。善心最重要的就是孝道,拿我們現在來講,整個孝道都沒有了。孝慈 之一 中 0 國 為什麼得到這個 在 〈洪範〉 裏面 就是由於不善業造成的。 講, 福報呢?就五福來講「攸好德」,他這 人 有五五 福,當中有壽命叫「考終命」。所 , 才有那些果 所以 這裏邊講 助 的 人所好 成就 就 發

是不可思議。「於一佛乘」,一 菩薩道 方便力, 三」。「諸佛」, 把 五 ,我們也可 只是講佛的方便力, 濁 原 因 釋迦牟尼佛說 和果報說出以 以 用方便 佛乘就是圓教。「分別說三」,圓教前面有藏 但這 ,不但我自己,就是一 不是普通說行菩薩道就 後 ,佛又說了:「諸佛以 個 真正 方便力是到 佛 可 切 佛 的 以 方便力 用 , 境界,用 指的是諸佛 方 , 便。 於 方便力這 固 然 佛乘 我 0 教 ,分別 他 們 、通教 發 個 們 力量 都 ジ 學 說 以

學 别 教, 妙法蓮華經》 對圓 教來講, 這妙法 其他的三,都是方便。說這三種目的是要引導眾生來學一 佛乘

就是揀 後, 什 法 到 本來是敦 麼要說 逼 的 迫 留下來靈 這 的 别 因 就 程度 , 比 此 說 倫盡分的敦,在這裏當逼迫講,當逼迫講讀音當堆字。把五千弟子揀出以 方便法,這結論說出去了。現在講第四部分,題目就是「揀偽敦信」。「揀」 前 明 如說法華靈山會上面有五千佛弟子都退席了,把他們揀出去。「敦信」, 諸 山會這些弟子,包括這些大菩薩。敦信就是勸告,勸告到什麼 面 ,讓他們 講 佛 在 「分別說三」,就是一步一步引導到一佛乘上面 五 ?非信 濁惡 不可。信什麼呢?信的是一 世,不講方便法 門,沒有人能夠接受《法華經》 乘法 , 乘法 。舉五濁惡世為 就是一 這 程度? 佛 個 妙

到羅漢。 這是指學的人來講。學的人是什麼呢?真正的證到羅漢了,假 接 這就是辨別真假。第二部分要解釋疑問。先開始辨別真假 分 兩 部 分 講 , 部 分是把真實法 , 還有學得不好 的變成 假 的 法 什麼?沒 把它 辨 别 證 出

舍利弗。若我弟子。自謂阿羅漢、辟支佛者。不聞不知諸佛如來、但

### 教 化菩薩事。 此非佛弟子。 非阿羅漢、非辟支佛

辟支佛 果了 來, 覺妙法,這是菩薩才能承受這樣教化的,所以諸 他 所 證 羅漢要深。這裏說他們自己說證到阿羅漢、辟支佛的這些人。「者」,指 若是我佛弟子,是我的佛子。「自謂」,指我佛弟子,他們自己說是阿羅漢,辟支佛 什麼前 「自謂」,自己稱呼自己證到阿羅漢了、證到辟支佛了。「阿羅漢」是聲聞, 到阿羅漢、辟支佛,如果不聞不知諸佛如來,但教化菩薩這事情。「此非佛弟子」, 們「不聞不知 以 前面講為 在 。「辟支佛」是緣覺,也是四果, 釋迦牟尼佛 也好 這 面 講 一部分他是當機眾,他能接受這個法,所以佛告訴舍利弗。「若我弟子」, 方便法 都是教化他們成為菩薩,才能接受這個 一大事因緣,這一大事因緣就是開示悟 諸 叫他的大弟子說:「舍利弗」,是釋迦牟尼佛聲聞眾之中智慧第一 佛 呢?方便法前 如 來, 但教化菩薩事」,他們不聞也不知道,諸佛 面 說 過了, 他連同煩惱習氣都破除了, 為了 佛如來是專門教化菩薩 成就這些菩薩 大法 入。開示悟 。接著一 0 不論 入指的要能 轉, 所以他這境界比 他 他 如來 的 們是羅漢是 的 事 們自己說 那 證到 情 悟 到 些人 世 入 0 間 為 圓 四

假 這些人他們不算是佛弟子,也不是阿羅漢、也不是辟支佛。「揀偽」,揀真偽,偽是 面 的 進一步說 不是真的佛弟子,不是真的 明,這些不能算是阿羅漢 阿羅漢 、辟支佛 不是真的 辟支佛,先把這 個 辨別 清楚

涅槃。便不復志求阿耨多羅三藐三菩提。當知此輩皆是增上慢人。所 又 以者何。若有比丘、實得阿羅漢・若不信此法・無有是處 、舍利弗・是諸比丘、比丘尼、自謂已得阿羅漢・是最後身・究竟 0

裏 講 究竟涅槃」,「最後身」指的是凡夫眾生,生生死死每一生的身體。 的身體 不是靈魂死,是身體死。他證到 面 四眾弟子,講出家二眾比丘 四果是出了三界, 講 佛 了 在這裏說:「又」,接著前面一段講的。「舍利弗,是諸比丘 成佛那個涅槃才是大涅槃。生死有兩種:一是分段生死 04 做最後身 六道就出去了,分段生死已了。「自謂已得阿羅漢,是最 而 講 、比丘尼,「自謂已得阿羅漢」,阿羅漢證了四果 涅槃是「 阿羅漢 究竟涅槃」,涅槃講到真正 ,生死這身體是最後身了。以後不再有生死 ,在六道裏面輪迴 • 涅槃,《涅槃經 死呢?什麼死? 比 丘 尼」,前 後 身 了 面

自謂 生 是發這志 究竟涅槃了。 究竟涅槃 叫志求 分段生死 的意思,是無上正等正覺,就是成佛 死 已得 的 , \_ 志求 願,也就是要迴小向大。先學小乘,小乘證到 阿 阿羅漢只算是小涅槃,不是大涅槃。所以在這裏講,「諸比丘、比 個 羅 六道出去了 階段一 因 什麼?「阿 漢」,就是已證 此 「便不復志求阿耨多羅三藐三菩提」,「不復」是不再 個 階段 ,但是還有變易生死。 「耨多羅三藐三菩提」,這是印度文音譯過來的 , — 到了 期生命算是 阿羅漢,這是他們的最後身了, 變易生死 個階段 , 阿羅 這 四果羅漢時再發大乘 114 漢還沒有了 分段生死。 他們自 阿羅 **,** 翻 所 以 志 成中 ·沙, 以 漢了了 為得了 丘 不算 尼 這 就

妙法,不信這個法,「無有是處」是沒有這個道理的 話 實得阿羅 他 不再求成佛了,這些都是增上慢人。為什麼呢?佛就說「所 接著 若不信此 就 漢」,若是有比丘,包含比丘尼在內, 說 當 法 ,無有是處」。真正 知 此輩皆是增上慢人」,佛告訴舍利弗,「此輩」 證 到 阿羅漢 他 們要是實得,真實得 而 他 不信 (妙法蓮華經》 以者 指的 何。 到阿 前 若有 面 所講的 羅 所 比 漢 舉 丘 的 的

麼這 個 講 懂 的 涅 還有變易生死 到 種 這 不再有了 一般外 時 個 大法 阿 法 , 0 羅 講 樣 候 圓 在 現 講 了 說 漢 教 這 在 , 0 還有 開三 方 根 就是增 呢? 的 五 便 阿羅 可是三界以 濁 法華經》 法 據 成 門 法 種 惡世 講 在那裏 祖 佛 上 漢 以 方 到 師 , 前 便 聽 後 慢 的 這 , 注 ,叫作開權 不懂, 法 面 對於 人呢?這 大 ,說你證 解 個 ,你想證 涅 門 講是最後身, 外變易的 法 , 槃在 就 我 二乘根 , 根本逃得遠遠的,前面五千退席 分段生死是最 顯 們 佛曾 到 到 示 分析 0 顯 涅槃, 阿羅 那個 器的 所 實, 乘 經 以 一下這段 實際上不是最後身。 證 漢 說 法 身體還多得很 人 開權就是前面三種權變的方便法 只證 到 , , , , 在 有餘 你是最後身了。 後 到 不 五濁 到羅漢果 顯 身, 經 這樣講 文 涅槃是 乘法 是不錯了 惡世的 , 為 的 的 什 不究 時, 話 小 時 麼 , 代, 竟的 涅槃 這是 不 你證到涅槃 證 , 在 能 的都是增上慢人。 到 下 六道輪 不講方便 分段生死 不講 阿 就 還 羅 有 講 有 餘 清楚 漢 迴生死 大 的 (妙法 , 法 但 不 ,開設 涅 涅 了 的 沒 再求 槃 槃 最 那是方 蓮華經 己 的 人 後 在這 有餘 聽 成 了三 為 經 身 便 得 什 證

所 謂變易:是變化一 個 境界 , 身分就變了。怎麼講呢?跟各位舉個 四例子 我們

變, 死的最後身, 必 得下 也有多少身分在後 苦工 夫 那變易身還有多少? 然 後 放 棄 面 自己 0 這 樣 的 看 我 起來 執 ` 放 , 棄自 你 說 羅 己 漢是最 的 法 執 後 身 所 以 , 變易身一 你的最後身是 層 分段 層在 轉

喻有 後 的 旬 家身體 息休息,大家歡歡喜喜走得很累了 倒 無 的涅槃, 了 個 不 我是一 單位 ·具備 \_ 由 講 個 精 旬是印度計算 從 涅 用 開 神 樂的 0 有智慧有道德的 在 是成 種 必得要繼續往前 又 始 五 恢 種 往 時候有比 方便法 百 佛 復 五 百 由旬這中間 的 了, 大涅 由 里 程 疲勞也沒 旬 • 喻,到 方便 導師 槃城 那 的 進。 個 \_ 的 成佛 個 , 是比喻道路 0 目 , 導師 但 這個後面 力量變化 有 標 名 是從 稱 了 , 前 那個境界是非常莊嚴的,萬德莊嚴,一 到 告 進 , 在中 凡夫 這城裏面 到 訴 的 有講的 而 這 那 時 很 國 地 成 時 些人 候 危 的 講 到 候 , 起來 這 險 去休息。 走 成 , 導 從這個比喻來講,真實地 這是一座城 到 的 佛 個 , — 就 大 化 師 五 不大好 城 涅 又 分之三 既然 告 槃城 , 不小心就從危險道路上跌 你們要想求 訴 講了 了 他 到 ,大家就 城裏 中 , , 三百 間 這 , 個 就是多少公里 要 面 到最好 到這城 經 去 城 由 公休息, 過 切 不是究竟 旬 證到 的 五 裏休 珍寶 的 佛 百 比 由

定 那 漢 等於告訴 其實是假 相 個 境界 信 辟支佛的 他們 的 如 。佛這樣講的時候,真正證 果不再 , 人,他 沒 到 有 這 境界 證到 相 信 們 佛講 知 ,這只是進了化城 , 道這是化城。 那是增上慢人 的真實言語 到羅漢果、辟支佛果的 佛在這時候告訴他 , 那 而 就 己 判定這些人,他自己說證到羅 , 一定要相信最後大涅槃城 們 話 , 沒 前 面 有不相 講 的是方 信 是成佛 漢果 的 便法

佛 下 經 把這道 開」是說開來,等於持戒有開戒、開示。「除」是有以下情形,不算是增上慢人。 面 文我們看一看: 有兩段,先講開除再講釋疑,經文裏面都把它標示出來了。什麼叫「開 上 面 理開 兩 段 示 經 文講 出 來 , 的都是「揀偽敦信」,真的或假的揀別出來。再看「開除釋疑」, 遇 到 以下情形, 就 不是上面所講的增上慢,這 叫「開除 除」呢?

除 解義者·是人難得 佛滅度後 ·現前無佛。所以者何。佛滅度後·如是等經、受持讀誦

0

開 頭 的 除」是講上面 的「除佛」,除了佛滅度之後,這釋迦牟尼佛講 了 現

妙法蓮華經講記(三)

世了 前 這 前 方便法門 道求最上 在當前沒有佛講 大,再求 兩 無 無 佛 句講什麼呢?那些證羅漢果的人, 佛 這意思就說 的成佛妙法 就 既是佛已經滅度了, 佛乘。他不知道,為什麼呢?佛已經滅度了。他現在 開 證 權 羅漢果的 顯實三種權便法門證到果。這樣證果 這法門 沒 ,這不算是增上慢人 有佛在世,也就 人來講,佛在減度後就不 你 叫他迴小 那 些證羅漢果的 向 沒 他因 大 有 他 人 為佛已經不在世間 講 無從迴小 圓教 人, · 住 一世間 在那 這 的羅漢, 妙法 了, 向大。 時 那些證 候 0 像這樣: 他 他們不知道要迴 , 雖然是證 執 在 現 羅 著佛 他 前 無佛 漢 現前沒 的 果 從 人 到 前 的 羅 , 有佛 人, 他 所 世 漢 講 間 不 小 向 在 的 現 知

這 華 是圓教法門的經,有這經在世間, 經 不在 經 記下來, 再 可 世 說 以 間 傳下· 佛滅 然後傳到 那些證 來 度後 0 比 到羅漢果的人,在他 , 如 中國來, 如是等 說釋迦 經 牟尼 我們有中文本 、受持讀 證羅漢果的人應該知道迴小向大,應該知道小 佛在 靈 現前 誦 山 解義者,是人難得」, 會上 的 沒有佛 講這 法 華經》。 講這 部經 ,在印度有他的弟子 法華經》,但是 所以 如果再有人問 如是等經」, 這 這 法 把

親

解

人

在

好幾 受。 麼樣 還早 自 槃 跟 之後 讀 的 圓 0 , 見 還有 朝 他 坑 他 教 呢?真正 誦 位弟子, 誰 到 能 裏面 自 你 呢? 的 以 解 要認 還有大 前 釋 己 佛 義 解?在中國來講,《法華經》 心裏沒有完全放棄我、法二執, 讀 乘 必 者 的 迦牟尼佛 不肯出來呢?還有人自己想 相續根據他 誦 得五 樣 完 須 證得無上正等正覺 , 是 全 涅 能夠受持。受持就是說 經 , 我們凡夫眾生誰有這 百 過 的 相 人 槃 由 唐 在 合 難 , 人 旬最後 靈 得」, 應 , 0 注 宋 讀誦 雖 山 該 解 然 、元 講 繼續求無上正等正 的 能夠把這部經受持, 《法華 目 工 《法華經》 再 標, 夫還沒 ,他對一 明 加 經 然後走的 以 • 天台宗智者大師他了解 清 》,靈 解 N'S 到 《法華經》 ,我證這境界, 釋。 朝到現 真正我執還沒有放棄掉。 理?證到 切眾生同 這部經 , 你 山 智者大師注解《法華 知 路才不會 覺 會到 見 在很久了 **,** 0 所講的 很重要,不是說 應 羅漢果、 體 但 解義」, 該 大悲、 智者大師 是雖 跟 錯 我可以安安逸逸在這裏享 境界 圓教一佛 誤 然有這些經在世 那 辟支佛他們 無緣大慈, 的 法華 個時 0 相 那 , 智者大師 所 合 經》 經》 候 所 的 乘 你能講 個 以 以 自己 講受持 時代是隋 為什 等 你 隋 的 「受持」 把眾生看待 義 朝 於 就懂 以 的 入 間 後 麼掉 距 理 走 ジ 了 佛怎 理 能 他 路 了 朝 受 世 夠 的 到 就 有

得

涅

樣

跟

槃

那

持

是 得」, 尊 的 難 誤 有這 我 可思議,各位自己可以看看 麼呢?必得要依照歷代祖師,像智者大師那種 人難 們 講 在 .得指的是受持的人、讀誦的人、解義的人,這些難得。比如說受持的人、讀誦 心 的人很多,我們要照雪廬老人所開示我們的。《法華經》凡夫眾生不是不 《法華經》 都是凡夫眾生 不會誤導眾生。 種境界。我們雖然沒有,但我們要老老實實,根據祖師注解講出來,才不會錯 靈 他 《法華經》。他有這種境界,他能注解這 難得是人難得,所以不是講不得,《法華經》 得 在讀誦 們不能夠迴 山 了 會上時間也很久了,那時候他看見靈山一 那 經本後面都有記載的很多感應 少些證 讀誦 ,假 小向大, 像這樣的話,「受持讀誦解義者」,「者」 到 知道幾分之幾,照著經來受持,他就 羅漢果的 如大家都不講 他 。所以這樣的人,「是人難得」。既是受持 沒 有這 人 , 遇不 ,這部 個 因緣 到這些難得的 《法華經》怎麼傳下去呢?能講 , 《法華經》。今日之下,歷 , 雖 親自見到釋迦牟尼佛還在那裏講法 這種人不算是增上慢人。 然對於 絕了,傳不下來。「是人難得 會還在那裏,釋迦牟尼 人 有很多感應 《法華經》 遇不到受持讀誦 指的 那 一人。「是 義 • 讀 這 理 代 前 講 佛還在 不 種 解義 感 懂 0 《法 講什 解義 應 難 的 的 那 還

講 遇 最 不 後 到 解 講 釋 經 解 疑 義的 惑 的 人 , 這 疑 慈什 些證 麼 到 呢? 羅 漢 果 按 照 的 佛 人 這 , 樣 就 開 不 能 除 發成 除了 佛 佛滅 的 大 度 じ 以 0 後 為 這 了 解 經 釋 難

### 若遇餘佛・於此法中、便得決了。

這

疑惑,

經

文

就

說

了:

是對 多有 些餘 第 初 講 這 到另外一 有 餘 個 四 色身放力 佛 佛 餘 四 於法華圓 餘佛」 然 種 的 那就 後 世界 他是這麼解 餘 個身體 登上 棄 , 是什麼呢? 教 容易得很 四 不 餘有好 初 他 要, 的 , 都 那 妙理 地 個身體 釋 看 然 , 初 幾 後 的 得 , ·就是證 種 到 生 他 地 決 , 八定能 生到 就 描講 餘 到 0 到 要成 佛 可 五 法: 方 就 地 便 夠了 以 方 到 包括 就拿 佛 羅 遇 有 便 是第二 漢果 餘 有 到 然 , 餘佛 餘 這 土。 餘 , 種 餘 佛 些。 的 土 能發心照這妙法來修行 也不 方便 , 人, , , 那就是 他 按 為他傳授這個 六 - 只是 地 有餘 照 他 現 到 這 別教來講三賢位 在 一種 說 個 土 七 證 地 那 身體這個 的 生到 境界 是第三 個 羅漢果是在凡聖同 口妙法 境界廣大, 方 , 便有餘 餘 照天台宗南 色身不要了, ° , 便得決 八 到了三賢 土 地 凡是其他 到 了 嶽 遇 + 居土 再轉 到 地 位 大 是 是 就 那 師 很

#### 第四十講

### 舍利弗·汝等當一 心信解受持佛語。諸佛如來、言無虛妄·無有餘乘

一佛乘

法, 有虚妄,因此 方諸佛 顯示實法 四 方便品〉 種佛 在靈山會上的會眾都要深信不疑,這一段講佛的言語真實無虛妄 ,在這一大段有五部分的意義來解釋,佛所說的言語都是真實語 在前面一大段舉了諸佛,是包括過去佛、 他們開權顯實。這一大部分講過以後,特別講釋迦牟尼佛 現在佛、未來佛,加 如 何 開 上十 ,沒 權

呢?持等於手抓住東西,不要再放棄了。「信解受持佛語」,就是把佛的言語要信解 持,受等於把佛的言語接受下來,然後照佛的言語所講的法去學習實行。持是什麼 語」,信是信佛的語 受持佛語」,你們大家都要一心,一心就是沒有其他念頭,只信諸佛,「信解受持佛 釋 迦牟尼佛叫舍利弗說:「汝等」,指的在靈山法會上那些會眾。「當一心信解 ,解是要求其明瞭佛所說的言語。信了、 明瞭之後再來就講受

些言 會大眾 也是 來說 受持 只能 來有些到了中國來, 怎麼樣 雖 錯 錯 點 來講:「你相信 誤 的 じ , 信 根 再多,也要看看他的注解跟古代祖師注解是否相 理 ,解佛語更不容易了,佛的言語,在當時候佛所講的 了 語 信了 怎麼以 發財 據 注 佛 聽 他 解 多得 們 得 歷代祖 能 語,不論你是怎樣的 解得不適合現代所需要,現在五花八門的注解很多。要是 力好 明 佛 樣 都是再來 信 很 語 白 假 佛 或聽 師 , 解受持?無論是信是解是受是持都要 0 語 如 要是 解 的 如果遇到其他偶像,或者政治 有什麼用啊?你要相信我 才把經文 的道 注 不明 人 聽這些偶 0 解 現代 理 じ , 白 現 就 求 , 解 在 就 完全 翻成中文。中國歷代祖師 很 人物 像 深, 的 人那些注 不是了, 這樣 一看 話 , 但是當時是沒有注 個 叫他不要相信佛 , 說話 要根 人 現代 理 解不能說不好 了,對於佛語 據 解 祖 人有很多把 的 的 師 上的偶像, 能 話 力 注 ,可以給你升官, 合, 語 解 一心 0 解 注解,這些祖 理 ,好的也有, , 就 ,佛語 如 解 他 現 法,沒有人能夠注 的 , 不信 果他把歷代祖師 在 辨 或者財富上的 能 , 到 力淺 那 曲 不 ジ 了, 後 些人 解 到 非常重要。 來才 這 , 但把 師 道 心求 或 這 的著 教 就 把 有 理 注解是不 114 你 不 佛 佛 聽 作 注 是 開 偶 解 的 講 得 解 語 解 像 等身 就 ら 工 的 注 淺 **、**,在 拿信 注 廠 的 0 じ 話 解 會 後 解 那 解 他

不 推 ·要相 翻 掉了, 信 他 這個要不得。你一心求解的話,那些人雖然 們 , 這 пЦ 心求解 0 受持、 接受行持都要 現在是學術界的偶像 心 你也

乘 虚 諸 教 所 佛包 妄 化 以 , 諸 的最 佛乘就 佛 沒有一句是說虛妄的 括 諸 如來 + 佛 重要目 方 如 是 世界 來、 的 連同釋迦牟尼佛 法 , 的 言無虚妄」, 華經》 諸 就是教人學 佛 , 所講 語言,都是真實語。「無有餘乘,唯一佛乘」,只有 過 去、 不但是釋迦牟尼佛講的 在內 的 《法華經》 圓教妙法 現在、未來,凡是成佛 , 所講的都是真實語 ,教人來學習妙法,其餘 的圓教妙法, 話 4 , 佛語 就是一切 他 佛乘 都沒 要一 有虚妄 ジ 的 的 信解受持 佛 就是餘 。 「言無 來 世間 乘 佛

是佛 義 理 重宣 說完 上 面 長行 長行 , 再 文之後,世尊就是釋迦牟尼佛,「欲重宣此義」, 文說完了,接著是偈 次 詮釋 。「而說偈言」, 頌了。「爾時世尊欲重宣此 這是用偈頌來講 的 義, 再把前面經文所講的 而說偈言」, 爾時

大段很一 講 長 偈 的 頌 文字 子 開 頭 有 在這裏用很簡單 四 首 , 就 是佛 答應 四首偈子說出來 舍利 弗 啟 請 , 准 予 說這個道理 這前 第

妙法蓮華經講記(三)

爾時世尊欲重宣此義。而說偈言。

比 丘 • 比 丘尼 • 有懷增上慢 優婆塞我慢 優婆夷 不信

如是 四眾 等 其數有五千 • 不自見其過 • 於戒有缺 漏

護惜其 瑕 疵 0 是小智已出 • 眾中之糟糠 • 佛威德 、故去

斯人尟福 德 不堪受是法 0 此眾無枝葉 • 唯 有諸貞實

舍利弗善聽。

得了 工夫, 那 這增上慢專指出家二眾 眾是優婆塞、優婆夷。這 我慢又重了,這三種四眾弟子都 個 禅天 禪定就 第一 不 首 知道 的 定 偈 了不起了 佛 工夫。初 頌 所講的道 就 列 0 出在家二眾 禪天也是不得了,一般來說凡夫眾生你要學禪定,能得 所以出家二眾, 講 理。 的 四種都有我慢、不信、還有上慢。 0 他 為什麼呢?出家二眾 的工夫到了初禪、二禪、三禪 有。但在這裏 、出家二眾。出家二眾 他對佛理不甚明瞭,偏重於禪定工夫。得了 , 上慢雨 , 比 就是 如 個字上面 說 我慢上 比 他修禪定 丘、 • 四 加增字 禪這 比 面 丘尼 加 , 他 種禪天,他 個 ,增上慢 只 上慢,比 0 知 在 初 家二 道用

度外 己 唯 禪 他 到 他 都 心 , 外 都 有 i 把 以 天禪定 是大 要明 得 有真 為 道 面 的 證 到 真 境界一來,他有失掉的時候。這些出家二眾,如果不知道萬法唯心 了心 乘 他學禪定 的 禪定工夫當作無漏 到 如本性。 如 佛 聖果了, 本 工夫, 法 法 性 , , , 小乘的聲聞緣覺,他不明瞭心法,所以用工夫,到了 那些印度外道他不知道萬法唯 不是小乘的 他 那 , 都 個 以 把有漏 能 真 為是證 得 N) 禪當作 到 禪,認為證到果了,所以起了增上慢,這比上慢還要嚴 0 外道 0 四 到聖果了 大乘佛法馬鳴菩薩 禪 無漏 不 , 但是有 知 道, 禪。無漏禪得了禪定才不會失掉 因 為這 他 漏 往 的 往拿禪定當作自己是聖 禪是什麼呢?有 心 。 0 有 《起信論》,「信」是叫我們 唯心 漏 的是什麼呢?佛 什麼?心 漏 指 禪, 的 禪 ,有漏 真 法 四 定的 人了。 這個道理 講 禪 S 天 萬 時候 禪遇 萬法 人 在 信 法 自 唯 ÉP

男居 主 士 出家 他 世間 他 二眾 們 有我 的 懷 經 有增 驗 慢 上慢 ` 0 古時 閱 歷 而 候 ` 學術 在印度,受教育也好,在外面 在家二眾,「優婆塞我慢」, ,往往都是自己認為學得很多了 優婆塞是男性 辦事情也 0 好 接 觸 , 的在家 都 到 以 佛 男性 法

重

是因 祖 候 的 尤 師 其講 來講,一 妙 法。 為感情豐富,情多了,障礙了理。無論古時候印度以至於中國 注 解 這個 就會感情用事。就這一方面來講她理性就用得少, 為什麼優婆夷不信呢?祖 般 妙法 智慧為什麼比較淺呢?智是理智,理是從 女子沒有受教育的機 他感覺自己了不得 會, 師在注解 了 理 , 解的智慧比 叫我慢。「優婆夷不信」, 說,優婆夷是女子智慧淺。 本性 較淺,這是一種講法。再根據 上起來 因此「優婆夷不信 的 不信 理 ,女士都感情比 智。 是不 就印度當 理 智淺 信 佛 就就 講 時

不信 戒 得不夠圓 在家二眾也要受持戒律。四眾對於他們所受的戒、戒的威儀, 說 其數有五千」,前面長文裏面所講的五千退席的人,有五千人。「不自見其 有缺漏 了, ,這些都是過。除了這以外,「於戒有缺漏」,戒是戒律,出家固然要受持 以 上 修這個禪定工夫,禪定有定共戒,有道共戒。什麼叫定共戒呢?修這 一滿 **崇他** 四 種分在家二眾、出家二眾,「如是四眾等」,如是指的上面 有欠缺的這叫缺 們看不見自己犯了這些過失。犯了什麼過失呢?就是增上慢 0 在戒律上有過失了 叫缺 , 漏是什麼呢?這祖 這些都 有過失 所講的 師 八過,於 我慢 戒律 四 注 都 眾 禪 解 守

所以 得了 有 定 律也是同時存在,叫道共戒。 工 定,到 叫定共戒 | 夫存 缺 修小乘的人到了色界天,他的禪定工夫進一步引發無漏的禪定。這個禪定與戒 ·禪定 無論是定共戒、道共戒都有缺失的時候,這叫作漏 漏」,就是平時受了戒律,這戒受持得不好,犯了過失這叫缺 了禪天這時候的境界,得了禪天這種禪定,他的戒律自自然然的跟著他的定 在 ,到了色界天的時候,他能引發無漏 ,受持得很好,不會失的。道共戒那是修小乘的人,他也得了禪定的 換句話說,入了禪定、得了禪天這種境界的時候 而定共戒、道共戒都有缺失的時候, 的禪定,無漏 ,這戒就跟著同時存在 的禪定這就是有道了 。漏就是得了禪 這叫 漏。「於戒 境界

業 定共戒、道共戒有漏的時候,惡念都會起來。戒是什麼呢?戒最重要的 言語上不要造惡業這戒就守得很好。大乘法呢?就是修心法 面 的 那一首所講 , 必 再講 須要作善事。小乘這是注重事實,只要在身語,身體 「護惜其瑕 的 。他們在戒有缺,定共戒、道共戒都是有漏。無論是戒缺,或者是 疵 。是小智已出 ,眾中 - 之糟糠 , 佛威 德 ,念頭一動,起了惡念 、行為上不要造惡業 故去」。這是接著前 要防範造惡

是自 裏 糠 頀 瑕 你 宜 他 這 就 有智慧,是智慧非常少, 些過 自 在 . 講 們五千弟子都是在靈 面 ` 犯 ,「佛威德,故去」, 露出 那裏找了 出場 己 有 糟是什麼呢?糟是釀 己 戒 動 失 能 缺 的 的 了 夠 來 了 點 瑕 惡 犯了這些漏 知 , 到了一 這 疵 小 有 道 念就是犯 從 四 的 的 惜是還珍惜 種 瑕 缺 會場出 弟子 玉的 塊玉石,完美很 疵 點 就 , 成分 這叫 了戒了 他 所以 山 好了 去了 , 這指 自己不 們 會上, 酒 一釀了 自己 不相 對 佛 疵 , 於這 的小乘。「是小智已出」,是小智,這些五 可是他 0 他 0 以威德叫他們出去了 所 知道 合, 之後 的 他 大眾之中的 們是 以開 們 好 個戒有缺 瑕 這叫瑕 、最好 , 們 四眾弟子就像玉中含有 疵 頭 還以為這是好事情 純 不知 , 眾中之糟糠 這是比 就 酒濾下來, 講 道。 有 糟 , 的 這 糠 , — 漏 護惜其瑕 跟 喻 不但 而 點 所 起了惡念一 已。 的 **,** 不知 剩下 缺 以 話 在靈山 點 有造惡業的 既是糟糠,在大會之中不適 0 疵 道, 都 ·的渣子. 他 ,還要護惜 **,** 們 沒 瑕 而 會眾之中 樣 有。 原來在戒 瑕 , 露 且 叫糟 0 疵 還 出 再疵 但是玉裏 是說 時 護 這 候 不能 千四眾弟子 律上 呢?: 惜 糠 個 比 就 他 是米 , 疵 喻 護是: 說 面 疵 面 大乘 們是糟 的 他沒 這要 指 含有 犯 話 維 了 玉 法

妙法蓮華經講記(三)

步自 去求 輕安 中靈 得米糠就 經 文 瞭佛理, 點 麼呢?還沒 雪公這是什麼境界?雪公講只得輕安的境界,輕是輕鬆,安是安然的,輕安的 文 , , 這 的 封 經 解釋清楚以 但是那個味不純的 山 我 文 經文文字怎麼講,當然這個重要, 境界 寺 自 裏 打佛 把經 滿足了 己 有得 般講學佛 面 就是世間 就 七時 所 文解釋怎麼講 後 能夠 含 到 , 而真 的 ,最重要的是裏面的含意。 ,就有人念佛 無漏禪定的味道, 鑑 義 人, 禪定,有禪天那 八正裏 定。 。所以說我們念佛的人,也同樣 理 能夠得到世間禪定的工夫是不錯。比 , 糠 古 面的米,他就不知道去求了, ,自己滿足了,不求經的要旨, 呢?只得到禪定而 代 念到 祖 師 種境界了,這叫有了禪味。 就 一片虚空,一片是光明, 這個禪味就跟造酒那個 講 經文文字怎麼解釋這是基本 了 那些只限制在經文文字上,而 04 不解 做 理 封文失旨」。 , 可以得到 比 這叫 這 如 酒 什麼都 如過去雪公早期在台 看 114 糠 糟 但有了 作 佛 禪定,但 封 一樣 經 糠 文什 不存在 的 , , 要求 米 就 ,味是有 禪 執 麼 必得要明 味 糠 不注 著 呢? ·, 是什 境界。 只求 但是 他 這 問問 重 經 固

斯 人尟福 德 ,不堪受是法 ,此眾無枝葉 , 唯有諸貞實」。斯人指的前面 五千

眾 音 到 個 福 知 小 乘教 字。 德 邪見,不要聽那些話。大乘佛法不但是佛說的,而 不堪受是法」,不堪是不能 , 不 己 而 夠 指 他 個 經 ,說:「小乘教真正是釋迦牟尼佛說的 是鮮 聞 五千個四眾弟子,少福德。不能說沒有福德,沒有福 離 少的 席 到也算有福德, 了 個 話,要聽佛的 足顯 已 經 離 0 開 鮮是吃的東西 靈 但這福德少。 ,他不能接受這大法 大乘佛法聽 山會了 0 很 他 所以 新 們 不到 鮮 尟 我們從這裏要明 0 而大乘佛法不是佛講的 讀顯當少字講 匙就是少。 這些人,五千弟子他們是福 且還要很多的福德才能 《法華經》 我 瞭, 德連 們 , 講 尟 學 的 跟 現 小 那 妙 在 乘 鮮 個 0 法 有 佛 古 字 這 很 時 法 聽得 多 是 一德少 都是邪 都 兩 聞 人 同 種 到 學 不 讀

眾沒 實法 在 接受。 有枝葉 靈 他們能學這真實法,在學習的態度上,他是實實在在堅貞不疑, 山 此 眾無枝 會上的大眾,這些大眾無枝葉,枝葉跟根本是相對來講 唯有諸貞實」, 他學佛能得到根本 葉 , 唯有諸貞實」, 他 們現在大會會眾, , 就是說這妙 此眾: 就是五千個 法這 貞實, 大法, 四眾弟子 堅貞不疑 這是有大 離 的 開 0 實是 根 他 以 器 們 後 能 這 的 , 佛 些在 夠學這 剩 人 乘 他 下 オ 來 的 大 . 所 真 能 大

妙法蓮華經講記(三)

法。「舍利 弗善聽」,舍利弗這一偈承上啟下, 就上面來講 佛是答應為舍利弗答復

講

解

開

權

顯

示實

法

釋 現 分 兩 迦牟尼佛怎麼樣來開權 在佛,先用一大段來講他們怎樣講權的法,然後顯真實的法。後面一大段專門講 大段 接著 , 就 按照前 是 用 偈 面 頌 長文所說的 來 講 顯 \_ 實 施 權 」,開權 前面一大段講諸佛。 顯實,先講權 諸佛包括過去佛、未來佛 然後講實。 在頌 文裏 面 又

眾生心 佛 譬喻、并祇夜 諸 於諸無量佛・不行深妙道・眾苦所惱亂・為是說涅槃 或說修多羅 悉知是已 佛 所 所念 得 法 • • 伽陀、及本事、本生 種種 無量 以 、優婆提舍經 諸 所行道 緣、譬喻 方便 力 若干諸欲性 。鈍根樂 、言辭 而 為眾 方便力。 生說 、未曾有。亦說 小法。貪著於生死 • 先世善惡業 令一切歡喜 於因緣

智就 個 他自自然然都 這是修德的所得法。這個所得法,有「無量方便力,而為眾生說」。得了這些法 修德來的,修德法是把枝末無明、根本無明,一層層把它破除乾乾淨淨的,得的這 法 講:「無智亦無得」,那是講本性本有的,原來是無智亦無得。這裏講所得法是 。得的還是真實法,這叫所得法。所 有無量的 諸 '佛所得法」,先講諸佛,一 方便能力 有後得智。後得智就從本有的本性上起的真實智,再起後得智。後得 ,憑這個 に能力 切 的 , 而為眾生說法 `佛他所得的法,這是什麼所得的 得法他知道怎麼用權法,用 種 種 法 的 呢 方 ? 便法

事實 佛 這念頭,念頭就是眾生心裏有什麼欲望,他就起什麼念頭。性是什麼?是有那些欲 所行的 那些事情 就 説 這 各 樣 有各 眾生心 ,所想的 的 種 無量 種 的 道 所 不 方 同 念, 、所希望的,這是眾生心裏所念的。「種種所行道」,這個 便能 像走路,你走那 。「若干諸欲性,先世善惡業」,欲性是什麼呢?欲 種 力 種 , 就憑這 所行道」,眾生心裏他的念頭,「所念」他心裏所希望的 種力量能夠替眾生說 條路 他走那條路 ,每 法 替眾生說 個眾生有每 法這不容易 性 就是指 個 所 行 眾 的 生 的

那 望 根 眾生起的什麼念頭?他是什麼樣的習慣?這種習慣成為天性了,也就是說他是什麼 按 生造的 性 個 照 的 諸 欲性 他 念 欲望。這種念頭長期的習慣,維持一定的穩定性,這叫成性了。這種欲性,「若 頭 的 佛完全了 習慣 現在再 」,眾生的欲性太多太多了,再加上先世所造的善業、惡業。先世是過去 長時 , 世 加上這一生再起的這些念頭。後面講「佛悉知是已」,佛完全知道 期養成的。一 解 間 人都是自 般 私 人人講 自 利 的 「習慣成自然,少成若天性」, , 都是虚妄分別的, 都是為自己想這 年紀 小 的 個 時 候 想

種 的 切歡喜」。令一切眾生聽了之後 方 佛 便 既然了 法 比 解眾生這些根性、 如 說 以以 諸緣譬喻」 種種念頭,以及先世所造的善業、惡業, ,都能夠發歡喜心。 用各種 因緣譬喻 • 言辭這些方便的能力,「 然後用種

别 有 的 接著就 修多羅叫契經, 伽 陀 叫 講有那些方法呢?說九部經 孤起頌 ,是前面長文沒有講的 契合眾生都能聽得明白 ,「或說修多羅 的 後面 ,叫契經 的頌講出來叫孤起頌。 伽 伽 陀及本事、本生、 陀是頌,頌之中有分 本事 比

有的 未曾有, 些王子,前面 如 這裏不 說 就 法 拿釋 必 都是翻譯成中文的意思。伽陀是印度文的名字,本事梵文有梵文名詞 細 迦牟尼 講 講十六王子這些事情。未曾有,是指 本生也有的 佛 來講 他 。未曾有呢?梵文叫阿鞞達摩,講這個 過 去行菩薩 道 的很多事情。本生, 的從來沒有過的。 就是說佛 法 ,這裏講未曾 本 事、 過去 本生 , 在 作那

有議 九 4 部 重 經是 論 頌,把長文裏面意思再重 部 亦 小 分 說 乘 於因緣」,這是佛經裏面有講因緣的。「譬喻并祇夜」,祇夜也是頌 經 的 這個 九部 字把 經 上面 頌一遍叫祇 九種都包含在內。 夜。「優婆提舍經」,優婆提舍是小乘經 從伽陀、本事一直到優婆提舍, 這 這 典

小 的 凡夫眾生他學佛不是為了生死 `,他不知道要了生死。二乘的呢?聲聞緣覺呢?他知道了生死。這了生死不究竟 法。好字在這裏講不大適當,還是讀樂,樂於這小法。「貪著於生死」是什麼 鈍 根 樂 小 法 **,** 鈍 根的 人指 ,而是為了在世間 他得的 小法 就 很樂了。 運氣好 或者樂字當好 改變自己的命運 字講 這 呢? 一類 好這

為 講 量 煩 這 變易生死 因 小 這涅槃是二乘所入的小涅槃。不這樣說,他們聽不明瞭,只講權法 了了分段生死 都 惱 法 涅槃」。 的 ,「說涅槃」。為他 什麼呢? 「眾苦所惱 ` 妙道 障很 叫作 的 那 在過去無量佛所也親近過的,也不是簡單。「不行深妙道」,可惜雖然親 這 些鈍 麼多 人講這 深 ,無窮無盡的身那太多了,這上回就講過的。因為這個 「貪著於生死」,著重點在生死上面 這個 根的 的 的 大法 佛 。有那些障礙,就起了種種苦惱。有這些苦惱來擾亂 ,入了涅槃, 涅槃是小涅槃 人 ,過去雖然親近那麼多的 , 可是他不能夠修行很深的這妙道(就是大法),指 們講前面那九部經:「你們學了之後,可以了生死,是最後身 他聽不懂 亂」,眾苦就是過去一生一生地都有煩惱, 貪圖涅槃。還有三界以外的變易生死 ,最後身是分段生死的最後身,後面還有三界以外的 。為了這個原因 佛, 。「於諸無量佛 ,對於這些人,「為是」為了這個原 聞那麼多的佛法 **,** 關係為他們說涅 他 , , 他的 卻不 們這些樂 貪瞋癡慢疑這些 那 0 說 《法華經》 就 ·公 , 了權法 能 不 行 知 你跟樂 近過 小 大道 道 ,這 法 了 無 的

所

個本義之後,就要講顯入一乘法,給這一乘法先舖了路。現在是講諸佛開的權,後

面就講諸佛要顯實。

七六

## 第四十一講

我設是方便 ·令得入佛慧·未曾說汝等、當得成佛道

所以未曾說 說時未至故 • 今正是其時 • 決定說大 乘

0

0

背誦 我此九部法。隨順眾生說。入大乘為本。以故說是經 遍。前面長文是散文,長短句子不同的。偈頌字句是整齊的,比 起來 這裏繼續上回講偈頌。偈頌有重頌、孤起頌。重頌是把前面長文講的意思 很 方便,字也比較少。孤起頌在前面長文裏面沒有說的, 如說五 這裏面再補 個字一

說

有

這

兩

類

這裏偈頌多重頌,孤起頌也有,比較少

充的

句

)再說

經 序完了以 到真實的意義 ,在這部經 這 \_ 品 後,正式接著主題。就 4 以 之前 前 方 便 ,先讓人家有個預備的,這叫方便。有這些方便、預備, 品 四 十年講的都是方便法門。 〉,方便是什麼意思呢?做 《法華經》來講,釋迦牟尼佛到了晚年才講這一部 如果按照天台宗講法,就是藏教 任何事情,或者研究學術 這些程 在

妙法蓮華經講記(三)

學 華 作真如本性 的 權 通 人 佛 經 教 0 開 , 的 别 是 直截 就 人 開 教這些都是方 , 講 設 了當要怎麼成佛,就是直接認清楚自 正 ,〈方便品〉 的 式 圓教了 ,就像學校開幾門功課這 能夠 理 0 便, 解 這 就是解釋這個道理 圓 **〈方便品** 别 教這 教當中 個 法 也有大乘法, 門 就解釋這個意思, 開字 0 真 正 開設這幾門方便法 講 己有這實相 但是 法華經》 都沒有到 四 十年佛講的是方 的 ,實相 妙 圓 法 , 一滿 是人 就 目的就是要引 的 是 境界 人 叫 本有 便 我 們 法 而 學 的 4 法 佛 導 114 開

牟尼 華 法 有藏 來 顯 . 講 經 示 佛講 修 出 通 這裏偈 行 這只有大菩薩 來 來 别 前 講 法門也是第 0 《法華經》是如此 前 頌裏講開權顯實, 面 , 只 面 那 長 些教 有 文 才能 講 個真 一等的 , 而 , 從那 學這 這是 理 ,是這樣顯示出來這個真實的法 , 幾部 顯 所 圓 個法門,人是第一等的人。再講 顯示出來就是顯 以 教 就是顯出真實的法門,就是 門顯示呢?一 這裏講理 也是第一等的 人 這 個 個道 • 叫 教 教 作 理 講修 行都是第一 0 理」, 就學 。總的來說諸佛 《法華經》所講的 行 「教」、教前 從真理 法華 等。 的 方法 經 方 不 **>** 面 但 這 的 面 , 是釋 裏講 就 說 就是 妙法 了 迦 法 妙

包括 他 面 先舉出 們 到 切成 世 諸佛 間 來 佛 的 用 他 人。 這 們也是如此的作法 佛 再由時間來講 法來教化眾生的 有過 時 去、 候 , 有現在、有未來。 都跟釋迦牟尼佛 這分開 樣 的 講 0 所 有 以 四 在 種 這 佛 裏

智慧 佛 以 諸 諸 說 通 「令得入佛慧 佛 佛 後 的 明 教菩薩等等 智慧 也是 底 所 , 既 看 了 經 這 固 講 然這 個 |然跟 這樣 解 相 的 文:「我設是方便,令得入佛慧」。我是釋迦牟尼佛自己稱呼我。 智慧這 佛 比 法華開權 的, 一部分講的是諸佛,釋迦牟尼佛為什麼講我呢?就是釋迦牟尼 的 所 般 智慧 目 目 所以說我開設,或者設立。是方便,就是前面 叫 以 人不同, 的 的使聽方便法的那些學佛的人, 佛 **上顯實**, 佛 都是教他 就 的 是把 智慧 就是聲聞 那麼釋迦牟尼佛就拿自己在這世間 們能 自己的實相 0 所 夠 以前面講那些方便法 入佛慧, 緣覺、菩薩 , 也就是自己的真如 入就是能夠 • 比如說聲 大菩薩這 , 目 徹底 的的 些人 就是讓那些人 本 開緣覺這 講的 了 , 這樣的教 性 解 的 滅通 , 佛 完 智慧都 的 全開 小乘 智 別方 法 這裏需要 慧 佛在 來印證 發出 不 便法 , 還有 都 能 佛 能 講 跟 的

曾就 佛 佛 授記的時候還沒到 我未曾跟 就 道,沒有這麼說過的。這兩句話的意思,大家都知道學佛學到某一 給他 ,是沒有說過。汝等指的是聽方便法門的那些學佛的 未曾說 )授記 那些人授記,「所以未曾說 。授記什麼呢?就說你什麼時候可以成佛,這叫授記。這 汝等, 當得成佛道」,就是在說方便法的時候 」,所以未曾說的緣故在那裏?「說時未至故 人,沒有說 ,在那 個 你們將來當得成 個 時 兩 程度的時候 候 句話 沒 有 就說 ;未

是什麼呢?其時指 私 說 剩 候是指決定跟大家說大乘法 的 列火車有多少?再推演來講,海裏的輪船大得不得了。大乘比喻乘載最多的人那 人 用 方便 一輛車子叫乘;就動詞來講乘車子讀成,這個字兩 的 今正是其時」。今,釋迦牟尼佛在靈山會上講,現在正在這個時候了。 法是小車子,小車子最小的是腳踏車或者摩托車。再大一 輛車子只能乘坐 的是「決定說大乘」。這大乘有兩 ,指的是真實的妙法 四 個 人的,這都不算大。大車子,汽車還不算,火 了。大乘用車輛來比 種讀法 種讀法 , 都可 就 名 點 以 詞 就是現 喻 的 講 的 乘 在 話 在 ,前 這 古 時候 個 人 車 般 時 面 讀

種是 為 大家 大乘 說 明 ,拿這 這 大 乘 個 來 法 比 了 喻 妙 法蓮華經》 。所以釋迦牟尼佛就說 了 決定 這個

時候

是 導 都是 本 法 都 在 他 話 什 他 生 講 有 說 , 進 方 麼呢? 那 在 把 ,未曾有 只要能 我 妙 這 λ 便 接 大乘 個 法 之前 著 法蓮華 們 就是佛 本 法 講 0 夠 有 門 這 就  $\neg$ 直 經 講 入 以 的 0 個 我 這個 真 大乘根本 的 **>** 雖 九 到 九 此 了 然 智慧 祇 部 部 如 九 這樣說 為根本。「以故說是經」, 夜、 法 本 , 法 部 歸 性 0 法 , 教義 結 佛的 優婆提舍經等這都是小乘經典,包括比 隨 跟 到 步 ,「入大乘為本」, 隨 小乘弟子 順眾生說」,眾生 的 這 智慧並不是說佛 順 時 個 步開 眾 候 理 生 , 所講 一說」, 發出 , 到最 知 道根 來 的 我 後 0 他 這 以這 講 本 說那些九部法 我 才有這 比 裏講 的 理時 理 們 如 學習能 就 個 前 就 緣 個 只 跟 , 面 在 我們按照這 智慧 有 故 佛 經文 力 這 說 的 靈 在 個 這些方 所講 , 智慧同 , 什 真 山 就 而 是 麼 會 這還高層次一 理 我 個 便法 程 等 們 以 0 伽 步 度 前 講 方 沒 陀 法 講 有 然 步 去 個 我 的 本 修 地 我 後 就 真 九 事 的 引 現 替 部 們 理 點

這 三行 偈 頌 , 其中 我們 要注 意 說時未至故」, 就是說 佛 沒 有 跟 那 些學佛 的 人

妙法蓮華經講記(三)

注意 他最 地 聽 授 來 的 記 終的 .講 ,只說 人聽 ,一定要看清楚學的人是什麼根 不 雖是契機 目 方便法,也沒有顯出真實法 的 明 瞭, 先 來講 不講 反而不敢學了。這一層的意義,我們有志願弘 , 方 但 向 要正 開始學 確 機 的 , ,在那時是時候未到。 方 時候 ,他能夠接受佛法接受到什麼程度?要契機 向 正 一確把握 方向 正 了 確了, , 從開始淺近 最後 假 如時 法利生的話 就 候沒 能 的講 顯 實 到 就 要特 不告 說 了 訴 别

是教 三王 就 教 我 它當作政治上的講法,實際上它是講教育。在這裏就了解了 句 話 授 們 必 育這 怎麼 講中 須 這是釋 法 -禹王、 要 方面 辨 國 講呢?古時 記 在 的 教 迦牟尼佛拿他自 育 周家文王 聖 就孔子 論 人 語》 政 ,從古時候歷代聖人到孔夫子,他們的教化也是如此。 治 候 裏面 、武王,他們一方 所講的:「民可使由之,不可使知之」, 教育都是作 從伏羲氏三皇五帝時代,伏羲、神農、黃帝、堯舜到 有兩 己教授 句 話 的 方法 , 個 孔子 天子 面作天子,是人君辨政治的 ,來印 說:「民可使由之,不可使知 的 兩 證諸佛也是如 大任 務 0 無 這 釋迦牟尼佛與諸佛先 論 此 兩 政 , 句話 治 不 0 但 人 一般 一諸佛 教 之。 孔子 育 君 辨 人 如 ,講的 只 特 政 後 這 此 治 兩 别

學 講 開 苦 最終目的是五 樣 開 多的艱苦困 前走,到最後五百由 分之三了 叫 沒 方 始 始 有講 你 講 便 叫 「由之」,從行為上面一步一步讓他學過來。「不可使知之」是什麼?假 這句話 步他才成就 告 法 很 他 , 危險 人家 學, 訴 ,到了三百由旬 呢?講也聽不懂 難 他 講方便法沒有告訴大家「我這方便法未來要如 孔夫子專門對教育這方 一百由 危險 你要 就不敢學了。在佛法裏 你要成為聖人,成聖人怎麼成法 你只要上了 聖人 說的 的 旬,從開 到萬寶具足的寶城 路程, 自那個萬寶具足的寶城就成佛。孔夫子講:「不可使知之」,一 0 有 這 這路 始到 所以先指導那些學方便法 就跟 一個 人家不敢走了。 化城, 五 就 佛 百由 好 面 諸佛 0 , 《法華經》 日講的 大家在這裏休息休息。休息精神飽滿 五百 上了 旬這中間,先不要告訴他這道路 以 '。教育有次序,這樣人才可以 路的 由 及釋迦牟尼佛教法完全一 所以 旬 , 時候 裏面特別有化城的比 的 那要吃很多苦,這不容易 孔子說 寶城 的 , 沿路 人, ,好是好 :「民可使由之,不可使知 何成 從修行這 都是很辛苦 佛」, 中 喻 沒 方 間要經過 致 非常 面 有 走上 的 , 化 講 下面 0 的 時再 城 走 正 艱 步 事 如 0 為什 到 那 比 你 難 講 路 麼 往 步 喻 困 這 五

諸

講

這

法是對誰

呢?

對那些大菩薩

說

的

佛 為此 以 有佛子 深 知 彼 N. 諸佛子 念佛 心行 心淨 故為說大乘 修持淨戒故 柔 說 這 輭 亦利 大 乘 經 根 0 0 0 聲聞 我 此等聞得佛 無量諸佛所 記 如是人 • 若菩薩 • • 來 大喜充编 而 聞我所說法 八世成佛 行深 妙道 身 道

乃

至於一偈

皆成佛無疑

裏清 為別 這講 利 行 他 别 深 的 們說的 "妙道」 教的菩薩 教菩薩 到本,是說過去的時候 淨。「柔輕」,學佛的人必得學柔輕。「亦利根」,在那些七方便人之中有根器很 這些人「無量諸佛所」,可是不容易的,在過去無量數不清佛的諸佛 有佛子」,佛子就是指前 行這個深妙道 說到後來他們「心淨」了,說了這些法以後,到現在時候到了, 了 了,這好了 , 原來是藏教 。過去都曾在數不清諸佛那裏,也修行過很深很 時候到了 的或者進 。那麼現在因緣成熟了,這裏講「佛子心淨」,可以成 面 佛對 ,「為此諸佛子 一步講通教的 七種方便法的 ,說是大乘經」。 (受七種方便法 那都是方便。七方便人 的 就為這些佛子 七種 那裏 妙的 他的 現 在成 道 對 NO

妙法蓮華經講記(三)

們 他 們 ジ 裏 已經 清淨 他 學道的 性情已經柔輕 , 這講 根性柔 輭 也是利 根 為 這

些諸佛子說這大乘經典。

跟 他 們說 接 著 大乘 說 經 我 記 , 這 如 些人 是 人 我授 , 來 世成 記 他 佛 們 道 , 在 來世都 記 就是授記 能成 佛 , 我 跟 這 些人 , 到 這 時 候 我

什麼 念佛 樣 的 西 陀 ジ 麼呢?經文就說「以深心念佛,修持淨戒故 方 佛 的 , , 可 極樂 呢?: 必 」,深心就是就菩薩發心 ら 接著再解釋為什麼這些佛子們都能成為大乘菩薩了, 量 以 須要有這樣既深又廣大的心 要成就 世界 ·念佛就 說是包含一切無量無邊的功德都在其中。 念佛 往生極 的佛 為了 , 拿這 , 念佛 樂世界 我要成就 心量來念佛 的 法 , , 我 門 往 那不像我們普 很 生 廣 往生極樂世界 ,才算是深心 極 , 這 0 樂世界, 樣 就拿念阿彌 的 ジ ,此等聞得佛 量 通 這 人發 念佛 說 0 , 我 把一 陀佛來 度化眾 比 就 ジ 喻 他 , 不在世間受六道 切 就 , 他來世能夠成佛 生 你 比 這 的 能 ,大喜充 裏 發 喻 跟 , 功德都包含在內 的 無邊 念佛 佛 , 我 什 相 們 的眾生都 編身」。「 不是 麼心?菩薩 應 如 0 生 果 專 念佛 死 說 門 原 要度 輪 念阿 為 因 指 以 , 有這 是 迴 深 的 的 發 是 化 這 什 彌 之 念 ジ

生 苦了,我就永久在那裏安逸的享受了,這個 這 生,擴充到六道眾生,整體的六道眾生要度化他們。甚至於聲聞緣覺也要度化他們, 世間作 不是在極樂世界享福,我要回來度化無窮無盡的眾生,這個也就是深心。在沒 必 一之前 .須要發心,我念佛是成就往生極樂世界,目標是正確不會錯,我往生到 樣念佛才能深心,念佛才跟佛相應,這叫 功德,要度化眾生,不限於一個 我們 在 人 世間 我 們隨著念佛, 地區、一個 隨著這個 不算是深心,這 「以深心念佛」。 心要開 國家。 我這 放 樣的 0 開放 心胸要擴充到 念佛 什麼 不能 呢?我要在 與 極 佛 樂世界 人類眾 相 有往

妙法的 緣覺的 戒 掉 上 才有那種境界,這種修持淨戒是那種淨戒。這不只為個人自己生死,而是為了所 小 那些大菩薩花一飛到身上,自然不會粘在身上、 乘弟子受了 時候 戒律 呢? , 就 那個天女出現了來散花 不 修 持 相 戒 同 淨戒故」,淨戒是清淨的戒律 了 , 就認為這花落在我身上不好 佛經裏面 有比喻,在 。花散到釋迦牟尼佛小乘弟子,花落在 《維摩詰 ,修持清淨的戒律 , 粘在 要把它去掉 經》 衣 裏 服 上面 面 , 但 聽 菩薩 到 這 怎麼去 淨戒 大 戒 法 他 ,得了 也去不 跟 們身 聲 聽 到 聞

佛 就是 戒 是大歡 有 修持菩薩 講 以 就 的 眾生的生死來學佛 深 是不專門 這大法,歡喜得全身毛孔都張開來,這叫充編身 這些佛子 喜 N'S 念佛 , 淨 不是普通的 戒 們 為 , , 修持 自 他 , 他們 們一 己 淨 的 歡喜 時候 戒故 生死 聽 、來行菩薩道,這是一個淨戒。深心念佛與佛相應, 來 , ,這種的歡喜充滿了身體 來持戒, 到了, 世成佛 因為這個緣故 能夠 道 而 , 是菩薩 聞 聽到大乘法 到 能 **,** 那 得 種 此 這 一淨戒 ,他們修持的工夫以 等聞得佛 個 0 佛 是形容大菩薩聞 , 道 才 ° 能 , 大喜充编 夠接受大 大喜充徧身」。 到 身 深心 乘 釋 經 修 迦 念佛 這 牟尼 )持淨 此 種 所 等 喜 以

行 到 什 這 麼 \_ 程 類 度 的佛子,「佛知彼心行,故為說大乘」。佛對於這些佛子他的 都 了 解 , 所 以 到 這 個 時候 為 他 們 說 這 大乘 經 典 じ 理 他 修

學成 是 乘 四果, 弟子 證 接著 到 , 不過 這 四 就 果 個 說 他證 的 當中包含緣覺  $\neg$ 聲 0 了 緣覺是佛在世的時候 聞若菩薩 四果之後,連習氣也破除掉了。 0 聲 聞 聞是 我 所 佛 說 , 在 法 根 世 , 據 的 乃 佛講 時 至 候 於 的十二因緣 , \_ 聲聞裏面包含緣覺,還有呢? 他 偈 根據苦集滅 , 皆 成 法學成功 佛 無 道 疑 四 的 諦 聲 法 證 聞 來 是 的 學 小 也

聲聞緣覺 若菩薩 其中一偈 怎麼樣?「皆成佛無疑」,一定能成佛。 部分也好 聽完了當 包含前面 炒法 這個菩薩包含通教之中的菩薩 七方便人。「聞我所說法」聽到我所說《法華經》 ,或一品沒有聽完,「乃至於一偈」,你聽到 然更好 圓教中的菩薩 , 前 ,退一步講 面 講 「來世成佛道」, 別教中的菩薩,在這個時候就 ,因緣不夠 的話 ,別教之中也有菩薩 將來一定能夠成佛 為什麼呢?這裏面一偈是妙法 ,聽不完整部 《法華經》 叫聲聞緣覺菩薩 《妙法蓮華經》, 的妙法。整部妙法能 ,最後圓 毫無疑 任何一行偈 問 囚教菩薩 , 只要聽 了 聽了 頌 這些 他 夠 到 那 們

這 法 機 的 生大 法 種子落下去了,他有這樣的功德。想想看我們今日之下不只一句偈頌,從前 , 有 到現在〈方便品〉,有很多偈頌,這都是成佛的種子,不斷落在我們心裏 的 這 喜 通 人是第一等人。特別注意什麼?聞到這個大法,「大喜充編身」。得了這個 一段是講學妙 教 這樣歡喜聞到 別教中的菩薩 法的人是第一等的人,什麼第一等呢?原來有聲聞 《妙法蓮華經》 , 一聽這些大法之後 裏面一句偈頌,將來就能成佛 ,都成了圓教菩薩了, 圓教菩薩學 這是成佛 緣覺的根 面去 面 妙 敍

接著講教 佛所講教法的教也是第一等的

十方佛土中 唯有一乘法 無二亦無三 0

除佛方便說 但以假名字·引導於眾生· 說佛智慧故

土, 律 直接 滿 有 還有二、三。二是什麼?祖師注解,通教之中,有「半字教」、有「滿字教」,互相 講到最終的 相對講的。半字教是什麼?藏教裏面所講的教法都是半字教。滿字教在通教裏 方世界諸佛的佛土多得很,在那些佛土之中,那些佛他們教的法門,「唯有一乘法」。 、有論 告訴 有半,二分法 但是也有半字教。因為通教下面是通藏教,上面是通別教 比如釋迦牟尼佛教化的娑婆世界是三千大千世界,這是一尊佛教化的佛土; 「十方佛土中」講的諸佛,十方世界的諸佛。他們在諸佛的佛土之中,一個 人, 。在學的人這方面,藏教裏面有聲聞緣覺,也有菩薩,這都是三。 目 的,所教的唯有這一乘法。一乘法指的 你要明瞭自己有實相。「無二亦無三」,一乘法還有餘乘,就是三乘 ,二種。三呢?三藏教裏面有三種,三藏教裏 《妙法蓮華經》 。二是指 面 有四 所講的妙法 阿 通 含經 教裏 所以說 面 + 有 有 面

妙法蓮華經講記(三)

法 前 現在講一乘法,無餘乘,「無二亦無三」。把這方便法現在都顯示出來,都是一乘 無二亦無三,在這時候只有一乘法。「除佛方便說」,方便說才有二、有三,有餘 ,入了一乘法才能開佛的智慧 面講有二、有三是假名字,就是假名字而已。利用那些假名字來引導眾生入一乘 。這就是前面講開示悟入,能夠入佛的智慧 法

接著講佛所行的,教菩薩所行的也是第一等。

諸 佛自住大乘 我則墮慳貪。 自證無上道 佛出於世 • 唯此一事實·餘二則非真·終不以小乘、濟度於眾生。 此事為不可 如其所得法 大乘平等法 • 、定慧力莊嚴 若以小乘化、乃至於一人 以 此度眾生。

所 唯 ·有前 以「終不以小乘,濟度於眾生」,講到最終時,不是以小乘法門來濟度眾生的 面 諸佛出於世」,這一段就是講諸佛出到世間來。「唯此一事實,餘二則非真」, 講 的 一乘法。「餘二」 如果還有餘乘二、三等等,那就不是真的 妙法

圓 大法成了佛了。「定慧力莊嚴」,定力、慧力,成佛一個是定工夫 一滿 的 了 佛 這 自 叫莊嚴,兩 住 大乘」,諸佛自己在大乘所行法門之中。「如其所得 種都是莊嚴。「以此度眾生」,以定力、智慧二種莊嚴來度化眾 , \_ 法一, 個是智慧 他自己得了 都

生

讓眾生能夠開 的 0 這裏 唯 「佛自住大乘」 此一事實」到「濟度於眾生」,諸佛為一大事因緣 悟 到「以此度眾生」,這一段是講佛以 ,出現於世, 佛的 知見來開示 這前 眾 面 生 講

等法 不肯告訴人家,貪是他貪圖這個法還不夠。所以此事,這種事情就說了,我得了平 大乘法門,到了至高無上,一切都是平等法。諸佛講的法 我 ,一若以 則墮慳貪,此事為不可」。那我墮落到慳貪了, ,要把小乘法教化人,甚至只教化一個人 接著說「自證無上道」,諸佛自己證到至高無上的道了,成佛了。「大乘平等法」, 小乘化」,若以小乘法門來度化眾生,「乃至於一人」。度化 ,都不可以。這樣教化, 慳是自己得了法,自己愛惜 ,這法是平等法。得了平 任 我陷於慳貪 何 個

究竟目的了。 了,慳貪就是煩惱。這意思就是講佛得了平等法,絕不會以小乘法 而真正究竟目的是教人行平等法,佛就拿平等法來度化眾生, 來教 人, 這佛的 就算是

行是第一等。

法。 的時候沒 這就是諸佛顯 這 四 有 種諸佛所講的道理,學的人,他的教法、行法都是第一。以前在講方便法 說 明 現 一、顯真實法 在可以 說明瞭 0 說明什麼呢?在這個時候都是成為第一的大

## 第四十二講

若人信歸佛 • 如來不欺誑 亦無貪嫉意。 斷諸法中惡

無量眾所尊·為說實相印。

故佛於十方

而獨無所畏

0

我以相嚴身

光明照

世間

前講 之 重 妙 間來,這一大事因緣就是讓學佛的 真實法講教理 再講釋迦牟尼佛。 知見, 一說 法 的 這是偈 偈 都是方 遍 佛先 頌就是把前面長文的意思用五個字一句, 這前 頌 便 講 ,前面長文裏面講的,是諸佛以及釋迦牟尼佛為一 、講修持的人,一共有四種 法 開 面先說諸 剛才念的一 權, 0 顯出真實的 然後 佛 顯 段,是諸佛到世間來講這法,最後顯實,顯出真實法 諸 實。 佛 法 以後有過去佛 人,能夠開示悟入佛之知見。為了要開示 , 開權就是前面講這一切方便法門,《 就是 ,都是第一等的 《法華經》 現 四句成一首偈子,把前 在佛 講的妙法,直接講 。後面勸大家都要深信諸 未來佛 大事因緣 這 四 法華 種 如 何 佛 面 ,才到 7成佛 意思再 悟 經》 然後 佛 的 以 世

妙

佛 法 最 大 家 後 講 都 真實法 要深 信 不 0 剛 疑 オ 念的 這 段 , 是前 面 講 那 四 種都是第一 等妙法 現 在 · 講

這是 負、 有 己 佛 人 法,平等法是佛的境界。假使佛自己證到平等法,可是他要是用小乘佛法來教化他 歸 嫉 話 欺 就 都是真 是 妬 所得的 不管教化多少人,甚至只教化 頂 說 歸 騙人的話,都是真實的話。他拿佛法來教化別人,只用大乘 嫉。這意思怎麼講呢?這是頂著前 看這 ジ 了 、著前 依 「我則 大乘 理 經 , 自己放 不會欺 信 文 面 佛 仰 來 , 墮慳貪」, 剛才念的 歸 法 的 騙 依 不下了這 、平等法,愛惜這個法,不肯告訴人,只把小乘法來告訴別人 佛 嫉 人 的意思 , 0 我就墮落到慳貪這種煩惱了。 也 這一首偈說「若人信歸佛」,凡是有人信歸佛。信是信 佛講「 04 不會 嫉 0 凡 0 誑 如來不欺誑」,如來告訴信佛 一個 佛 夫眾生都 , 既 誑 人,那就不對了。就算只教化 然 面 是說 那一 證到平等法 有這 句 些虚假 個 前 じ 面 的話 , , 遇 慳貪是什麼?慳貪是貪惜自 那時候說佛自己已證 他度化眾生說 見別 。「亦無貪嫉意」, 人 歸佛的人, 勝 妙法來教化 過 自 個 的言語 己 人 學 佛 三到平等 也沒 我 人的 小 就 說 們 乘 仰 沒 就 有 的

講沒有貪嫉是意業方面 妬 不會貪惜自己所證的妙法不肯告訴別人,或者只拿小乘佛法來告訴 别 人, 深怕 別人學了大法超過自己,佛沒這意思 ,佛在這上面都是平等的 0 前 面 講不欺是言語方 人家 也不會嫉 面 後 面

本 斷 因 凡是讓眾生生死不斷這都是惡法。這些惡法當中,欺騙人家,像貪、嫉這都是惡法 為什麼在六道裏面生死不斷?生死的根本是貪愛、瞋恨、愚癡 法中惡」,諸法是一切法,一 乾 ·煩惱,其餘很多煩惱不必完全說了。所有的煩惱都是惡的,為什麼說煩惱是惡的? 為佛把諸法中的 切都是無所畏,包括說法度化一切眾生都無所畏 淨了,「故佛於十方 為什麼佛言語上不欺誑?意思是裏面既沒有貪,也沒有嫉?因為下面 一切惡法,都斷除乾乾淨淨了 而獨 無所畏」。凡是成了佛,任 切法裏面有善法、有惡法。惡法是什麼?比如說眾生 比如說像枝末無明 何一尊佛,他 ,貪瞋癡 到了十方 這三種是根 根本無明都 講 世界 斷諸

乘 佛法,大乘佛法有實相,印是什麼?就是一法印,叫實相印。這為什麼叫法 我 以 相嚴身, 光明 照世間 , 無量眾所尊,為說實相印」。 這一段說的都是大 印呢?

常 莊 有三 上 以 本 佛 是合乎佛講的 法 不是 出 法 生 天台宗講五 都 發 嚴 體 法 來 印 印 相 是一 尊 法 中 佛 就 講 的 嚴 的 如 , 敬 是 印 講 光 身 第 報身佛 以 法 古 前 明 個 的 重 印 任 時 所尊是無量眾生所尊敬的 照 法 人 個 , 國 佛說 何 同 國 著 以 即, 玄義,賢首宗《華嚴經》 學了可 三法 講 0 王 樣是佛講的 王 相嚴身, 諸 , 我 就講的實相 或 部 法印 國家 行 切 EP 以成 現 以 小 世 無 在 長 乘經就拿三法印來證明一下,來對照一 間 有 就是實相 第一 常, 佛—— 我以 國 生 印 家 不老 0 個是講萬法無常的道理,如果這小乘經不是講萬 , 無量眾所 凡夫所見的佛是三十二相,大菩薩所見的 ,所以這裏講「為說實相印 有 佛 政 相莊嚴身。 切 府 世 小 講 , 講實相就是真如本性 乘法 那這就違反小乘 間 佛 的 佛 流 公文書出去 法 尊 講的 ` , 動 0 **,** 文字 這種萬德的莊嚴身,「 有大乘 這些法 既是這樣 佛的萬德莊嚴 十玄門,開頭就講這部 記載下來是佛 要蓋 法 都 經 是 0 佛說 小乘法有三法 典。 大 無常法 印 0 ·, 我就 小乘佛 身 任 的 實相印我 以 何 經 , 下 證 及 其 為眾生說實相 \_ , 光明照世間 發出 法 到 部 明 餘 , 經裏 後來 這公 是三法 印 經 的 大 們 ; 三 光 的 乘 不 了解 佛 文是、 面 證 明 體 經 必 講 相是萬 印 明 種 典裏 說 **,** 了 公家 的是 無 這 印 本 了 法 量 佛 經是 大 法 。 三 體 面 眾 身 乘 無 德 我 不 佛 說

實相印就是一法印,說大乘妙法

說實相印」,這是外面的身相莊嚴。從凡夫到大菩薩看到 內外都是這樣莊嚴,這一段講勸靈山大會上的那些大眾要相信 切惡, 這 兩首半的偈 證到平等法了, , 前 面一 內 在的 段從 ,佛的德大家要相信。 「如來不欺誑」到「而獨無所畏」,說明佛自己斷 後 的外相莊嚴,這也要相 面 我以 相 嚴 身 到 信 為

就了,大家要深信不疑 大家要 這 相 兩首半講「舉果勸信」,證到佛果了,拿佛證到果的地位,內德、外德 信 0 後 面 兩首 偈 頌要 「舉因勸信」,舉佛在因地他發的誓願 ,現在修行成 ,勸

舍利弗當知 如我昔所願 • 今者已滿足 我本立誓願 ·化一切眾生·皆令入佛道 ·欲令一切眾、 如我等無異。

我在當初發心學佛,在本地那個時候立下誓願。 佛 就 説了:「 舍利弗當知」, 04 舍利 弗你 應當 知 願什麼呢?「欲令一切眾」, 道。知道什麼呢?「我本立誓 就想 願

妙法蓮華經講記(三)

著 使一切眾 生 如 我等無異」。 就 如 同我 , 等是跟 我一樣平等 , 點 差異都 沒 有

眾生 空空地 足 懇 佛 方 發 都 願 要使 怨地 這 便 的 我在 意思要大家 講 當然要度化一切眾生,叫 願 過 接 V去所立 發 前 去 他們令 意思是你學方便法門的那些人,現在都讓他們知道 發的 了 修 往昔本來 說 面 講 行 願 真 的誓願 入佛 ,發這誓願就算了。我們現在發了誓願之後 如 相 欲 實 他 我 令一 信 願 昔所 道。這一句就是叫眾生從佛的本願到成就佛果,從因到果沒有虚 說 立下的誓願。 了。 切 然後實行也真實的實行 如 願 現在「 眾 我 昔所 今者已滿足」。 他們都能入佛道。這意思說, 如我等無異」。「我本立誓願」, 化一 那是我昔所願的。 願 切眾生」,我教化一切眾生。「皆令入佛道」, 今者已滿足」。 就 如我昔 0 修滿足了 在當初立了誓願 佛那時 所 做 的 , ,接著就要去學習 ), 都 前面 候 事情 現 說 我 在度 要顯 立 了 講三乘 誓願 昔是: 化 之後 示 我現 眾 生, 佛 現 指 乘 在 誓 法 在已經 本 的 已满 化 願 立 , 佛法 那是 勤 不是 的 足 滿 勤 誓 切

上 面是舉因舉果勸大眾信仰 下面是舉出五濁惡世, 在五濁惡世這時代, 佛

講 開 才顯出開示悟 了 始 就 在 講 五 《法 濁 華經》 惡世 入這妙法來。 , 妙法 佛 不 能 , 那些人 不 佛舉五濁了, 講 方 聽 便 不 法 明 0 白 方 第一首總明 便法 聽 講完 不 明 白 之後 他 就 , 不 到 敢學佛 講 法華 了 經 所 的 以 時 佛

候

就

## 若 我遇眾生·盡教以佛道· 無智者錯亂·迷惑不受教

開 證到 自 己 權 佛果 顯 的 這 實也是 裏 稱 這 呼, 再 注意 個 事實 這什麼道理 如 此 \_\_ 我 , 來 字 卽 證諸佛, 0 呢?前 現在還是講諸佛 面 這樣佛佛道同 祖 師 注 解 過了: 0 釋 迦 , 牟 講 釋迦牟尼佛 到 尼佛講 諸 佛 我 , 如 釋迦牟尼 , 此 我 就 , 是釋 印證諸 佛 迦牟尼 以 佛過去 他 自己

苦惱 裏的 生 想 , 想 凡夫眾生 這不容易的事情。怎麼遇到呢?眾生, 接著 ,青少年 從一 經 文 下生到 ,其他的不必說,三途的眾生苦得不得了。  $\overline{\phantom{a}}$ 壯 若 年 我 到老年, 人 遇眾生」,若是我 間 來 , 都 直到 有那些苦惱。 自己壽命終了 , 釋 就 迦牟尼佛現 這些苦惱可 我們凡 , 大眾 這 在 個 生來 說 以 就算人道眾生 人 說誰來救渡?最基本的 生 我成 過 講 程 佛了 我們 , 幼 現在是 年 , 我們 有 我 遇 幼 自己 見眾 人 道 的

妙法蓮華經講記(三)

 $\bigcirc$ 

眾生 夠聽 眾生 苦惱 己有 簡單 這 苦還是簡單的說,從八苦中一層層開發,苦惱無邊。我們凡夫眾生遇到 的身上。「若我遇眾生」,佛既然遇到眾生了,「盡教以 這 的 個 面來 到 生老 障 的 境 大 們台灣來講,台灣現在是兩千三百萬人,學佛的 ,誰也不 這就是遇到佛了, 礙 法 只要遇到的話 眾生在苦惱之中能夠遇到佛,佛是大慈大悲,他是平等的 法華經》、自己能看《法華經》,又有多少?《法華經》就是教我們成佛 偏 講,在他心裏可以跟一切眾生都 病 使得佛不 偏 這 死 能 壞 一句意思就是說「若我遇眾生」,佛遇到眾生,眾生 的 解 還有其他 決 環境跟著自 能 我 , 們的 跟 就是一 這是殊勝的因緣,所以才能遇到佛用慈悲的光輝來照 的 障礙很多的眾 問 , 己離 題 律要教化眾生以佛道 共 唯有遇 講 開 八苦。 不了, 生 到 相遇 相 這 你 佛才能 遇 想求 ),可 些苦再加上生老 到 0 世間 解 能夠 惜我們眾生自己有種 ,用成佛大道來教化眾生 決 有多少?學佛 佛 問 與 的東西求 道 題 佛 相 0 遇 佛的本意是不管任 病 遇 到 死 不 , 遇到 佛談 能 度化 學得 到 一共有 夠 的都是凡夫 眾生 不 學 種 佛 很 何容易? 要 不 純 入 到 障 是那 遇 苦。 粹 礙 法 就 到 麼 何 華 自 能 的

考, 淨 眾 染 在 利 的 從 講 這 有 私 說 本 污 本 生 政 的 的 ご 他 的 個 有 治 這 我 了 智慧 性 智 時 的 被 沒 ジ 個 們 發 有 慧 的 障 上 , 種 期 無 智慧 我 智慧 出來 有 誰 智 在 智 的 礙 種 們 能 甚至 世 慧 眾 者 高 世 的 就 要把 辨 間 有 間 生 錯 地 , 煩惱染污 , , 沒 得 是 那 這 凡 可 所 人 沒 位 亂 到? 開 沒 作 被 夫 惜 些 有污染,我 的 , 有智慧。怎麼沒 障 佛 有 私 這 起的 的 現在研究科學的 人 迷惑不受教」, 些人 特 的 事 别 N'S 之後 礙 情 染污 智 念頭 別是那 的 就 你 慧。 辨 研 114 04 , , 們 都 法 的 他 究學術 做 他 , 善念、 可惜在 要學 念頭 現 的 無 些在學術界有 放 , 只 ※智者 在學佛最關鍵 棄 有智慧呢?我 智慧變成世 無智是什 有把自己自 自 佛 , 上 • 轉化 五 惡念的 的 研究人文的這 作 私 0 一濁惡世 成 到 而 自 成清淨 平等 智慧是 利 就 麼呢?指的是在 念頭 成就 間 , 這是 的 的 私 們現 就 0 的 時 不 自 的 意義要知 人人本 的 , 小 被 都是 為 利 念頭 在這 代 跟 人 聰 他 些學術 自 的 他 , 明 的 , 你叫 己來 從 裏 有 說 在金融 ら 0 煩 , 夢話 本 不是大. 要把染污 放 道:我們學的是 講 的 惱 , 思考 棄掉 性 有成 五 的 , • 濁 般眾生放下 出 智慧 本 界自己發了 自 惡世 智慧 性 來 就 這些是五 0 私 , 然後 的 出來 \_ 的 的 ジ , 不是 切 智慧轉為 染 人 這 為眾 污污 1 但 大 , 個 的 濁惡 裏 智慧是 自 被 你 世 時 人 智慧 大 了 間 私 生 所 私 人 不 期 財 本 自 思 想 清 能 世 自 人

佛 可 惜被 道 。「不受教」,是不能接受佛教的佛道,這說明佛為什麼在五濁惡世要講方便法 他 他 就 不肯放 錯 亂,不了解佛講的意思。不但錯亂,還迷惑顛倒,甚至把佛 棄 的 私 心污染了。在這裏講 他們就是無智者,佛要對 這 些無 法 任意解 智者 說

光 時我 切 要能念得好,能夠感應佛,在臨命終的時候,佛來接引我們往生到極樂世界。 法 煩 門,念佛也要知道自己會有障礙,這障礙一切是從自己私心起來 惱 們念佛, 加 從這裏我們也知道一個道理,我們在這裏都是跟雪公學的淨土念佛法門。念佛 被在 心裏平安自在 · 我 能得到佛的感應,就是得阿彌陀 們身上, 我們念佛的 ,這就是感應 人在 世間一 佛的無量光來加被在我 切跟人家來往 , 就沒有怨恨、 的。我們要念佛 們身上。 沒有一 無量 在平

行。 臨命終的時候 就 感覺這 有這 如 果 樣 個 我 的 們 人 對不 念佛 ,這種心還不能放棄的話,佛就是想來接引的話 心理,念得再多的 起我,那個人也對不起我,好像自己對了,別人不對了, ,感覺在念佛的時候,心裏是在念佛;不念佛的 佛,也不能感應阿彌陀佛放無量 , 光來 也被障礙住了 時候 加 被 到 我 社會上 們 這 個不 0 佛 到

對我 大量。 學這一段 後,我們念佛就是沒有見到佛,我們自己可以體驗出來, 而 那是沒問題的 麼心?改自 也來不了, 相 不好 應 若想當生成就,往生極樂世界,恐怕這個 我只願 ,甚至對我有惡意,我都能容納他, 《法華經》 這道 私 意付 自利 。可是不改自私自利的心,念佛雖然有功德,但是只為未來種種善根 理 要知 出去,不要人家 的 的時候,我自己知道,怎麼樣把自己的障礙去掉。去掉障礙之 ジ 道。 0 念佛 所 以雪廬老人過去常常講,你們大家念佛 , 佛 回 號 「饋我什 不可思議,當然念一 麼。 這時你的 願望難 我 可 以容 以達成。所以 心裏海 句佛 我們念佛的人,心裏寬宏 納一 闊天 切 , 人 有一句佛 空 我們念佛 要改 , 對我 那自然能跟 ジ 的 好也好 的 功德 改 什

詳 細 說明五濁惡世有很多的 上 面 這一首是總體講,在五濁惡世,眾生有這麼多障礙不能接受佛法,下面 障 礙 再

我 以 知 諸欲因緣 此眾生 • 未曾修善本。 墜墮三惡道·輪迴六趣中·備受諸苦毒 堅著於五欲 • 癡愛故生惱

一 〇 四

深著虚妄法 受胎之微形 於千萬億劫、 邪見稠林 不聞佛名字。 若有若無等 世世常增長 堅受不可捨 0 亦不聞正法。 我慢自矜高 依 薄德少福 止此諸見 人 如是人難度。 諂 眾苦所逼 具足六十二。 曲 、心不實 迫

現在 在 著怎麼樣發財 有 明瞭自己 法 的根本 如 人道一般眾生只知道向外面求名求利,跟人家爭名奪利 本性 他們不知道。「堅著於五欲」,五欲的境界都是外面的,往外求 你到書店 ,引發自己心中的五種欲望。 我 有真 他沒有修。什麼是善法的根本呢?這是祖師注解裏面講:真如實相 知 ,本性是我們一切善法的根本。這個五濁惡世眾生,沒有修這善本,他不 此眾生」,五濁惡世的眾生濁 如 裏面想買 、怎麼樣選舉勝利這些書很多,這叫「堅著於五欲」。佛就講「癡愛 本性。 他沒有修這善本, 《三字經》、《論語》,這些儒家經典恐怕不多;書店大多擺 這樣堅決地執著這五欲 不了 ,在這個 解自己本 時期的眾生,「未曾修善本」,善 性 ,不知道自己本性什麼都 我 把它當作 們現在雖然是凡夫 ,由外面 真 理 了 的 就是 五種 比

故生惱」,執著五欲使他貪瞋癡生出這些煩惱

們看 多元 數 簡 眾生濁,這一時期的眾生就是這麼樣的狀況 所 墮三惡道」,一 眾生就是這樣。眾生「以 就是六道。「備受諸苦毒」,這備是很完備,一 凡夫看這個 到三惡道去。看看 不清。 化 以 成一 人世間 化 講 以 講到深處, 元化,就是發財,就是講究利。 墜墮三惡道」,到了三惡道再受盡苦難 諸 船就太多了,古人講歸納 人是英雄,在我們修道的人來看,他要墜墮到三惡道去了。可怕啊 , 欲 跟人家爭名奪利爭得最兇,爭得處處把 因 到三惡道裏面 緣 人世間, 欲就像從 由 於 諸欲因緣」,諸欲有因有緣,「墜墮三惡道」,墜墮就墮落 眾生有 我們今日在台灣看海上,來來往往的船有多少?像現 山 ,尤其到地獄道,多少時候才能出來?時間算不清 頂往 種 就是兩條船 山下看大壑,山下空闊 種 欲 望 諸欲的因緣為的就是求財、求名 , 五 切的苦都受盡了。 , ,然後出來再「輪迴六趣中」, 欲還是簡單 一個是名、一個是利。 人家 打敗 的地 講 了, 方,叫 在五濁惡世之中的 講多的時候 自 己 做 我們再把它 贏 欲壑難 了 0 因 ,多得 ! 【此我 六趣 我 填 墜

報很 的 講 麼叫薄德?祖 都這樣慢慢地增長。「薄德少福人」,這種從入胎,這樣世世增長,他的德很薄、福 有成為人 一念淫欲之心。淫為萬惡之首,一念淫心才入胎,沒有這心不會入胎,所以講薄德 靈魂到人世間來,先入母胎,入母胎那時候只是靈魂,沒有什麼形狀,很 然後從 少。別的道不說,就拿人道來講,「眾苦所逼迫」,八苦交加。這裏講薄德,什 接著這一首是叫命濁,一開始命怎樣來的?「受胎之微形」,就拿人道眾生來 形。「世世常增長」,入胎是沒有形狀,然後從微 細微再到顯著,到成為有嬰兒的形狀。「受胎之微形」,微形,微小還沒 師這裏講一念心起。一個念頭起來之後,就造業了,一念心起什麼? 細的形狀到長成人的 形狀 微

十一張講表「六十二見」,基本有五個不正確的知見。這五個不正確知見之中,第 道他有六十二見,實際上我們凡夫不明瞭佛法的,都有六十二見。看第二三五頁第 合起來才有我們的身體、生命。 個是身見,眾生拿這個身當作我。這個身怎麼來的?你看「五蘊」,「色受想行識 接著講見濁,「入邪見稠林,若有若無等。依 我們拿五蘊和合的身體當作我,這就是身見 止此諸見,具足六十二」。印度外

們 還有不生不死 們人死後還有不死的靈魂在。這不死的靈魂各有各的講法,總而言之,人死了之後 見是從身見發生出來的。這邊見不論是斷見、是常見,都不講因果的,所以是邪見。 人一死了之後 有了這身見,產生兩種不同的, 的靈 什麼都沒有了,這叫 魂常住不滅,這叫「常見」。斷見、常見兩種合起來叫邊見,邊 相反的邪知邪見。這兩種是什麼呢?一種是我 「斷見」,斷滅的 知見。另一種講法 ,是我

是這樣讀法,現在五蘊身是二十,未來五蘊身是二十,合起來是六十。加上斷常二 受也是這樣讀法,想、行、識也是這樣讀法。四句五四二十句,二十句再加上過去 我小我住色中」。第四句是「我大色小色住我中」,這四句。這四句,色是這樣讀法 色蘊來講,第一句「色是我」。第二句「離色有我」,或者離色是我,第三句「色大 兩個根本,五種邪見的根本,斷常二見,就是六十二見。 這樣算一算,五蘊先講色蘊,下面有方方空格的 ,包含五蘊在當中。我們先拿

稠 、林來比喻。邪見多得像山上那麼多的樹林,數都數不清。「若有若無等」,若有指 現在看經文:「入邪見稠林」,稠林,稠是密集,很多很多的樹林,這邪見就拿

這個斷常二見,再加上前面所講的諸見,一共具足六十二,包含了一切的邪見。 五見之中的常見,常見指的生滅這身體。若無是斷見,不外乎斷、常這二見。依止

直接就講妙法,要先講前面那些方便法。 礙。有這些障礙,佛直接講 這些都是障 礙,前面眾生濁是障礙,命濁是障礙,這裏講邪見六十二見也是障 《法華經》成佛妙法,被這些障礙障住了,所以佛不能

#### 第四十三講

# 深著虚妄法・堅受不可捨・我慢自矜高・諂曲、心不實

著得 障 都是 種 是什麼呢?就我們世間一切凡夫眾生都是執著,我們都認為很現實的人世間 這 人 人人都有,但我們一念之中不能自己覺悟的話 虚妄法呢?只有一個是真實法,那就是每一個人都有的真如本性。這真如本性雖然 礙 類 明 「煩惱濁」。眾生的煩惱濁很嚴重,所以在這時代的眾生「深著虛妄法」。 妄法 很 非常 幻 社會種 住 現出來 現實, 呢?一念不覺,起了無明,無 深著虚妄法」,就在五濁惡世 深 捨棄不掉。 種 刻 的東 把這個當作真實的法。實際上他們不了解這就是虛妄法。為什麼這是 現況都是虛妄法,這些虛妄法就是從我們不覺悟,起了無明, 0 深 刻 西。我們眾生不了解這虚妄法,就深著這虚妄法。著是執著,執 到 我們一般學佛的人開始學的時候, 什麼 程度呢?「堅受不可捨」,堅固地來接受、承受 的時 明一起來 期 , 這些眾生都有五種障礙 ,就把真法障礙住了,為什麼把真法 ,拿現在我們人世間 講到用工夫,那善知 看 的 這裏講是 山 河 就是從 虚妄法 大 , — 承受 識們 地 切

君, 下 究 諂 傲 富 虚 就 要貪求,貪求財富、 財富就像石 不多,可想 安法 慢 世 告訴 諂 《法華經》,在這之前我們研究過《圓覺經》、《楞嚴經》,講的道理都是一樣,這 他覺得誰也比不上他的位子那樣高 間 珍奇的 他就 的 曲 N) 沒有 我們 能夠放得下。他這不可捨呢?就放不下來了。今日之下,除了 行 就 為 逐 切都是虚妄法 「深著虚妄法」。舉個例子:古時候有個大財富石崇, 寶物 那麼直爽 崇那麼多。其實「我慢自矜高」,人人都有,財富愈多,政治 不實」, 漸 而 要放得下。 曲是 逐漸地 知 , 他家裏面的金銀財寶誰也比不上,像他這樣自己擁有那麼多的 じ 他就傲慢了。再講古時候那些皇帝,像那些不明 一方面自己有我慢,一 地位, 裏不直 0 提高,所以 所 當然第一步你要能夠覺悟 ,我們叫那些人放下,他們放得下嗎? 以諂 用富貴兩個字可以包括。既想貪求了,對人免不了 曲 心裏是彎彎曲 講 心不實在,這樣不老實, 我慢。我慢是自己以為比別人高明,看 , 他 方面自己矜持自己高明,可是呢?他 曲 就傲慢。這是舉兩個 的 0 ,覺悟這 他 跟 人 家說 口是心非 個虚妄法 話 放 他 例子, 不下 , 的 的 , 口 以 裏講 我們 家 這是什麼呢? 糊 的 後 財 作大皇帝或 里 地 , 不 糊 和 既 在 位 你 起 塗的 是 跟 或 這 一愈高 就 人家 就 [庫差 放 裏研 要把 心裏 有 財 不

這就是煩惱濁。

#### 於千萬億劫、 不聞佛名字。 亦不聞正法 • 如是人難度

0

千萬 悟自 聞 聞 激 你 全放 怎麼度化 也 有 烈 死 從 四濁 正 正 來 棄 我活的。他自己還不算,他就教小孩子你趕快跟人家爭名奪利,像這一類的人, 法 法 億 這是講 己有真 看淡 **次,最低** 都 劫 統 , 開 沒 他? 」, 聞 統會在一起,這叫劫濁 如是人難度」。像這樣的人,佛的名字聽不到,正法也聽不到 动濁。 (如本) 什麼正法呢?正法是你要向自性中求。所謂自性中求什麼呢?那 有 點 限 聽 別處 不到 , 度要把它看淡一 性 到 這 劫當長時間講 , 不說,就我們台灣來看,那些沒有聞過佛法的人,甚至佛 , 佛的名字。連佛的名字都聞 那個 個 他 知見他們都不能接受。他必得要到外面去跟 心 裏所想的 真實法。為了求自己的真實法, 點 0 。在五濁惡世命濁、 0 就是財富 在這個時期,「不聞佛名字」。多久的時間 在社 會上不要那麼跟 • 就是怎麼樣提 不到 ,佛法當然更是聽 煩惱濁、眾生濁、見濁 你就 人 高 家爭名 必得 自己 奪利 放 的 人家打拼 棄 地 不 ,這種 位 到 你 不要那麼 0 ,「亦不 就是覺 你 的名字 , 拼得 不能完 共 他 你 於

妙法蓮華經講記(三)

你

跟

他

講

這

正

法

, 他

進去。

為什麼

呢?這

那

種

,

這

4

劫

濁

聽不 個時代造成他 見解

直接 悟 就 說 入,為一大事因緣,讓眾生明瞭第一義的一乘法,那就是《法華經》 明: 教我們向自 上 面 既 把 然 諸 在 佛 五濁惡世眾生的 在 性中求圓妙的法門。可是呢?有那 五 濁 惡世 , 難 障 以 礙 度 那 化 眾生 麼多, 的 諸佛 五 種 到世間來,本意當然都是要開示 些障 障 礙 , 礙 把 它說完了 就不能 不講 所講 下 方 面 便 的妙法 這 了 段

#### 是故舍利弗。 我為設方便 • 說諸盡苦道·示之以涅槃 0

要問 文, 家聽得懂 諸盡苦道」,對那些障礙多的眾生,用方便法先把苦道說出來 以 設 此些方 說,現在眾生這麼苦,除了基本的生老病死這大苦之外,在這時代 釋 不然將來跟不上人家,這些你 連 迦牟尼佛就說,「舍利弗」,叫舍利弗,我因為五濁惡世的眾生這麼難度,所 飯 便 了。 都 。「設方便」就是開方便,開設這些方便法。開設方 聽得懂苦那來的?再追究生老病死怎麼來的?一步一步這樣講,必 沒 得吃,小 孩子上學學費都 看 作家長的多麼痛苦 繳 不起, 這還不算, 把這些事實說 這 便法 還要到 一聽 說什麼 補 習 他明 一般 出來 班 呢? 補 人 白 習英 都 須 很 你 說

二因緣法

,這都是諸盡苦道。

雖然

如

此

,

前

面

講了

佛為了度化這些眾生不

- 能不

說

諸

盡

苦

道

**,** 

對根

器 鈍

點

的

說

四

諦

法

, 對

根

器

稍 微 利

\_ 點

聰

明

點

講

道裏 原 講 講滅道 把 小 分段生 出去六道 來,有了這生命了,總之還有一死 因 這 百二十歲,還有死的時候,從生到死這是一個段落。這個段落之中我們有這 分段生 涅槃。出了六道輪 面 個生老病死的痛苦,根源在那裏說出來,所以佛講苦集滅道四諦法。苦有苦的 說諸盡苦道」,要把苦道滅盡了。 苦 輪 ,滅是把生死 的 死 迴 死 , 原因是眾生自 以 轉來 這一 後 把分段生死解決,了了生死。「示之以涅槃」,這是佛告訴眾生 , 那 期生命完了之後,還有下一生、來生,來生又是一 轉去,出不去 你非常自 迴,分段生死沒有了。 假相滅掉了 己招 來 由自在了,沒有生死這痛苦了,所以 的 、 現 。然後怎麼滅生 0 你了 , 在呢? 就算那 滅 盡以後,「示之以涅槃」,涅槃這裏講的 解苦 什麼是分段生死呢?我們 「說諸盡苦道」,按照佛說 個人活到幾十歲 的 死假相呢?要修道 來 源 在 那裏, 要解 、一百歲 「示之以涅 決 , \_ 個 現 苦 在從 步一 段落 四 的 ,或者活 諦法門 問 生到 步這 , 題 . 槃 . 。 你出 身體 在 是 要 可 到 六

4

以

間

講這些小乘法門。

我 雖 說涅槃 是亦非真滅 諸法從本來·常自寂滅相

佛子行道已·來世得作佛。

了 佛 相 這些名利 空叫滅色,把色法空掉、滅掉,然後才取了一切皆空,一切皆空就把六道假相滅掉 法色字作代表 作代表叫色法 小 「覺後空空無大千」,一覺悟之後,地獄是下地獄的人他自己造業,自己業力拉著 說 乘要證羅漢果、中乘要證辟支佛果,必得要把這些假法滅除掉。這假法用 ,自然界這些狀況,這些現象,都把它空掉,所以 我們 涅槃是我 釋迦牟尼佛說, 不能 現 在把世 放下, 說 ,我們看現在所處的環境,人世間的環境,自然界的環境就拿一個 0 小乘這些人他要證 的 間 , 六道就不會空的。必得把這些都放下,空了以後六道就沒有了 我雖然說這涅槃,就頂著前面講的「示之以涅槃」。這個不錯 可是「是亦非真滅」,不算是真正 功名利祿 等一 那小 切事情統統看得非常現實,這 涅槃 ,了分段 小乘 生死 滅 的。為什麼不算是真滅呢? 的人學佛先要觀空 ,必得要把 六道 人 就 世間 跟著 這些 自己 個 這觀 色 字 假

有, 說 的 用 他 找 分段生死而已 「是亦 話 到 你分段生死了了之後,還有變易生死,所以講非真滅, 地 這 把業力都空了, 獄 去 非真滅」,不是真滅 口 0 氣 而 斷 沒 了之後 有造地 別說地 , 獄 直 業 ,你這滅只是把六道裏面這些假 接 獄,天堂也不存在,這才可以出 , 你 到 地 叫 他 獄 找地 裏 面 去 獄還找 0 這為 不 什麼呢?業力 到 呢。 滅只是滅 造 六道 相 了 滅 地 掉 造 0 獄 那 但是佛 成 業 個 六道 的 的 六道 人 在這裏 輪 以 而 外還 他 迴 不 空

易生 這些 就 常是永 這是我們不覺悟的 相」,諸法,我們說 死 他 小的不好環 要是真滅的話,真滅就成佛了。成佛憑什麼成佛呢?「諸法從本來,常自寂滅 把 恆 我執 的 個 階 自是我們自己本有 段 法 境 執 、大的不好環境都把它破除掉了, 人處在這個環境,小 山河大地 個 從淺 階段 的 到深 在 人 那裏變化 的 的 世間 , — , 寂滅 步一步把它放棄掉 這 , 環境、大環境都是這麼不好 你要提升他 相是不生不滅 \_ 切 亂糟 糟的 那 的境界 就認識 的 這些假 0 0 放 不 0 提升 棄一 但分段生死 一個「常自寂滅 相, 部分 他什麼境界呢? 才有生 這都是諸 他 死 沒有, !的境界 ,要把 法 相」。 了

意放 惱 法從 不但 得到這寂滅 推廣三界六道這些問題 話 過 生 就 全 麼 一個 很多掙 死 提 部把它斷 不了解本來就是 , 階段 他 分段 本來」什麼呢?這句話要注意了。我們凡夫眼看的人世間這些苦惱的事情, 棄 高 就沒有了 直 的工夫又進 0 而 到 生 扎, 部 ,要提升一 一死沒有 相 乾淨了 把最初 願意放棄也不是那麼容易的 分 這 就是真滅了,真滅 就是變易生 就 他 那 「常自 在 的 就是變易生死也沒有,就是直接指的人人自有的真如本性。「 個階段好不容易。但是呢?「常自寂滅相」,本來就是寂滅 步了。為什麼菩薩有三賢十聖?到了最後等覺,就是一 這 個 這才是得到真常不滅 變易生 生相 個當中 ,這都是法, 寂滅 無 死,這就是一番生死 死 相 明 就 , 你 就 都破乾淨了, 」呢?就是無明煩惱把我們 解 把 叫 決 他 不明瞭這些法本來就是「常自寂滅相」。為什 一切的假法,包括所有的枝末無明、根本無明 部分。 ,放棄一部分的時 放棄我執、法 這時才看到 我執 ,他撐得 法執 執 過去 候 諸法本來是永恆寂 他要是真學佛 徹底把它破 障 ,他自己在 礙 超越了 了。 要破 除 內心 這 掉 的 除無 個 人 了 個 之中經 執著 滅 階段 變易 明 他 相 相 煩 再 諸 的 願

都當 呢? 我 為 地 不承 上 好 你要是徹 自 們 面 的 醫生 認這 了 眼 人 作 大地是代表整個 剛 裏 世間 不存 眼 才 0 悟是 些假 把 底 睛 有了毛 \_ 層 眼睛 把 有 大家都爭奪名利 在 可 空相 問 相 \_ 所 層分析 長 以 題 病才看了這空華,你覺悟了以後就 , 頓悟 禪宗大徹 才出 的 否定掉的 以 他 毛 太虚空那些星辰 聰 有 現 病 , 我 比 , , 明 大悟 們 話 喻 這些東西 這是覺悟了。 人一 步一 研 , 的 究教 把自己眼睛 以 話 聽到這個 後 步把它治 0 在 , 他 理 , 統統沈沒下去了,令整個太虚空 就 的 財富、名位這什麼呢?空華。 覺悟 說 圓覺經》裏面也有, 人, 就 好 病要治 了:「大地沈淪, 可 是 可以這麼分析 0 那 不 以 要漸 覺悟了。 好 錯 知道這空華本來就沒有的 0 , 治好 修 明 瞭了 這 要修行證果 逐 虚空粉碎」, 禪宗 個 我 漸 , 逐 但 們 病 的 看見 漸 , 是空華還 那 空華怎麼出 袓 的 師 就 都 修 , 山 連整行 禪他 那 講 04 河 粉 就 到 出 碎 行 0 大 要請 教 根 就 個 了 地 道 現 理 現 大 本 因

行 病 道 自 己眼裏有毛 怎 佛 麼 子 行 個 道 行道 已 病 法子呢?就是知道生老病 , 。現在要解決這個問題 來 世 得 作 佛 並不是悟了 , 死及將來變易生死 以 之後就 至 於到成佛的時候 成 功 了 , 那 , 還 都 切 不 是向 是 夠 自 , 自 己 必 性 的 得 中 要

夫開 世界 求 放 個 不 僧 個 喻 必 工 而 來 夫 不下 手 已 生要念佛 祇 的 得要念佛求生淨土。 專 必三大 0 就 體 劫 術 講 可 始 話 0 是 進 在 就 所 , 以 , 《法華經》 一下 放棄 因 不 以 我 阿 作 眼睛有白 人 此 步, 僧 世 佛 能 創 到 我執 就把它拿掉。 間 造 我們念佛法門, 解 極 佛子行道 祇 就是這麼修。所以「佛子行道已」,你能這樣行道 樂 佛 決 劫 的 是這樣講法 講來 生 內障了, 你要醫治 、放棄法執。一般總覺得自己有財富、在政治上的地 世界去,換環境。到極樂世界那太好了,一下子就把這眼病拿掉 0 死 我 但是原理還是這樣,還是把眼睛白內障開刀拿掉, 所以 世, 問 怎麼能 已」,行道已照著學佛的方法這樣行道 題 而 白 來世有多長遠?沒有講 自 我們了解這個理,那對於我們念佛信 0 自己無明那有那麼容易啊? 必須 己 ,我們念佛的人也要明 這問題簡單,必得放得下 讓 內障是比 眼 給 睛 強調自己要了解,要換環境到極樂世界 人家,怎麼能讓 的 喻的 毛 病 話 , 談 , 何容易 現在有白 0 人家來破壞 瞭這 我 們一 ,能夠放下一分,你的 , 把無 三大 個 內 障 道 想到 明 0 阿 理 , ,放 行道就是我 徹 醫酉 僧 要去 0 じ ,「來世得作佛」, 倘 為 底拿掉要三大 願力就堅定。今 祇 不下 的 很 劫 無 不 我 位, 明 進 的 過 我 們 步 這麼 我 在娑婆 民間 那最: 們 們 但 行道 從 們 動 說 阿 凡 快 這 比

的 麼高明 」,你再高明 日 之下,不管外來的 經文就是這麼說的。所以我們不要聽那些似是而非的話,這樣我們對於淨土宗 願力就堅定了 ,你在這世間成佛要三大阿僧祇劫。這是歷代祖師都是這麼說 那一個 法門,只要它是普通法門, 勸我們放棄,「我 這法門這

接著 兩首偈子, 諸 佛所講的方便法,最後顯示一乘法,說這話是真實的 點

虚

假都沒

有

念佛

信

ジ

今此諸大眾 我有方便力 ·皆應除疑惑· • 開示三乘法 0 一切諸世尊·皆說 諸佛語無異 • 唯一 、無二乘 乘道 •

來 便 講諸佛 等等。可是要說 力量大得很 所 釋迦牟尼佛 ,一切 以 **X 藉著** 諸 方便法說三乘法,最後必得要開示悟入了,講這 , 佛。「皆說一 到 種 講,就是證實諸佛也都是這樣。他說「 真正 種 方 便法 開方 門都 便法門的本意在那裏?本意就說「一切諸世尊」,這裏 乘道」,他們最後都是要開權顯實, 有 , 所 以 在這 裏講 開 示 我有方便力」,成佛 一三乘法 一乘道 把這真實法顯示出 」,三藏教 的 以 後方 法門

妙法蓮華經講記(三)

有一 信這 是 到最後實在的本意,只有這一乘法。佛告訴舍利弗,你呀,以及在會大眾要深 五濁惡世不能 如 皆應除疑惑」,都應當把一切疑惑除掉。「諸佛語無異」,諸佛世尊,那一尊佛都 乘法 話,不但信我是如此,諸佛都是如此。以上諸佛這一部分,他要開權顯實,在 此,他說的言語都是相同的,這叫無異。這無異指的是什麼呢?「唯一」, 面 。「無二乘」,前面 這一首就教大家相信,「今此諸大眾」,就是講靈山會上,在這 不講方便法 講小法講二乘法,目 的 就是引導大家明瞭這一乘法 會上大眾 切地

唯

講

是諸世尊等・皆説一乘法・化無量眾生・令入於佛道 如是諸世尊。 過去無數劫 • 無量滅度佛。 種種緣、譬喻・無數方便力・ 百千萬億種·其數不可量 演說諸法 相 0 0

滅度了,過去就是過去佛。「百千萬億種」,指的是那些佛,「其數不可量」,首先把 推算,以前還有以 過去」,又講到過去佛,什麼時候?要計算時間,從釋迦牟尼佛開 前有無數的劫數。 在 無數劫之前有多少佛呢? 無量 的 佛 始 往 都 以前 己 經

過去佛那麼多的人數,先把它說出來

都是 講 可以計算出來 的 諸 其數 顯 世尊 如是諸 示 不可量、劫數也不 他 乘 世尊, 們過去用 法 的那種方便力。「演說諸法相」,說了諸法那些相,先講方便法,後來 種 種種的因緣、譬喻,這都是講的方便力, 種 緣 可量。滅度的佛 、譬喻,無 數方便力,演說諸法相」。如是指的前 過去的佛也是不可量, 無窮無盡沒 如 是 , 有數目 那 麼多 面來

法」,說的都是一乘妙法。「化無量眾生」,教化眾生有多少呢?有無量,數不清。「令 入於佛道」,都是教化他們入佛道,入成佛大道 是諸 世尊等」,就 說 過去那些無數 劫、無量減度佛 他 們那 些佛 ,「皆說

能 等的一 入了佛 按照天台宗祖師注解,過去佛教化眾生入於佛道,分四方面來講。說的教是第 道,他行菩薩道的行,修行;以及入佛的真理,統統是第一,都是一 乘法;度化無量眾生,都是把他教化成大菩薩,接受這法,人 是第 乘 法 都

妙法蓮華經講記(三)

剛

剛

講

的三首偈子

是把過去佛怎麼樣開權、

然後顯實,「總說」,總歸地說這

意思。下面就分開來講,比較詳細一點了

#### 又諸大聖主 知一切 世間 、天人羣生類·深心之所欲

## 更以異方便・助顯第一義。

二三五頁第十一張講表 從這開始就分別講出那些方法,後面有很長詳細解釋過去佛開權顯實,因此第 。這個表前面一段是「六十二見」,後面是「三因佛性」。

非邪之本有真如」,這是正因佛性 要知道自己本有真如就要離開一切 第一是「正因佛性」,就是每一個眾生本來就有的本有真如,我們現在不 的邪知邪見,離開那些虚妄的邪見。這裏講「 知 道

離

了解最清楚的這種智慧叫理智,這種理智叫作了因佛性 的,了解的真如。有這種智慧,就能把自己本有的真如本性,能夠照了,照得明白 第二是「了因佛性」,了因是什麼呢?了是照了,了是最徹底的,照了最徹底

第三是「緣因佛性」,緣是這佛性是幫助了因,開發正因的一切善根功德 必

解出 有這 益 須要有善根 自 己 於人的善事情,要修福,福慧雙修。自己的善根功德都有了,有這功德這是緣 世間 智慧就能出現的,有了智慧就能開發自己的正因佛 緣因自己才能看經也看得明白。看世間任何書籍,都能從世間的書籍,直接了 的 功德, 法,這就特別了,這是有善根的人才能辦得到。有了緣因才能幫 他才能肯來學佛。學佛專門求開智慧還不夠, 性 還要做 種 種 助了因 的 有利 因

然後 就證 中 正 這要靠空諦來修的 因 諦是中道所修的。修的指我們本有的真如本性,這就是證到法身。中諦修成功了 、了 他才具備善根 到法身。第二是空諦,是了 這「三因佛性」修了相當程度了,就三諦三觀來講,就三諦來講:正因是中諦 因、 緣因 。怎麼作 功德 再就 , 以 緣因, 這個 法呢?就是觀這三諦 他可以 緣因是假 因。了因換句話 成就 諦 解 0 脫 假 德 諦 說 0 , , 法身、 你智慧開發出來成就 把 切 般若、解脫 法 ` 諸法 都 可以 能 明 般 說配 瞭 若智 了 合

了 解 「三因佛性」之後,往下這一大段研究過去佛的開權顯實, 就比較有一 個

妙法蓮華經講記(三)

很清楚的概念

#### 第四十四講

#### 又 諸大聖主 • 知一切世間、天人羣生類 ·深心之所欲

## 更以異方便·助顯第一義。

講釋 去 法 的 無 段落來講:第一是講諸佛,總體的講諸佛, 法 佛 目 知 , 還是講 見 諸 不是如 的 迦牟尼佛 佛 剛 , 就是要顯 前 才念的是過去佛 佛開 此 所 面 有 講 ,意思就是說 就 ( 示第 一 開 佛 權 證明 顯實的 都是 示 悟 佛到 這 妙法。〈方便品〉前 入 佛 個 道 0 世 ,不但知 講 的 過去佛以 理,釋迦牟尼佛 間 法 知 來, 見 釋迦牟尼佛要開 0 最重要的 開 後還有未來 佛 的 他們來開權 面長文都說過去了, 說法 知 見 目 的 (,以前) 佛 , 要先講方便法 就是要眾生成 方便法門 現 在 所說的 顯 佛 實。 顯 諸 這 都是 示 佛講過 在偈 妙法 佛 題 , 後 方 目 0 成佛 講 講 頌 便 , 就是 第 裏 之後就是 完 法 就 之 面 是開 後 義 一切 分幾 開 的 方 過 佛 佛 大 妙 就 便

現 在 看 剛 才念的 首半 的 偈子 , 是接著上回講的三首偈子 0 上 回講的三首偈

的意義 它詳 子, 顯 示 是把 實 細 分開 相 這個 過 妙 去佛 理 來 完了 .講 開 0 權 分開 以 後 顯實 講 , 再更詳 , 先講 總 體 方 細 的 意思 便 解釋開權顯實的那些教 講那 概 略 些方便 說一 說 , 0 怎 從 樣 現 在這 相 以 方 0 現 便 一首 在 法 總說 偈子 來幫助 方便 開 顯 始 來幫助 示 第 就 把

菩薩 道 世間 道 說 他 欲 N'S 的 的 起 所 們 的多得很。這麼多的所欲 來講 欲」, 眾生 來, 就是凡夫世間 偈 總歸 知 頌 這 他所想的 的 所欲,比 色聲香味觸 起來一 經 切 世 文 類 說 間 就 , 切世間。其中天道、人道的眾生,羣生是眾生 和正 「又諸大聖主」, 各類 如我們現在是凡夫眾生,是人道眾生,不講別 是五 天 法 覺世間。凡夫世間,六道凡夫的,六道凡夫以上有二 人 的「深心之所欲」。 欲 六塵,把 羣 六塵 生 每 **一**類 個 0 , 在 六塵分開來太多了 人都有自己的 深 這指 人天境界所執著 ら 之 過去無數劫、 所 了 欲」,那些大聖主 解 所欲 切 跟 的 世 無量 世間 間 别 那些境界 人不 天人眾生這 一的 引起眾生他 佛,這些都是大 知 相 道 , — 同 的 就 — 0 切 我 這 切 貪欲 世間 們 些 世 想想自己 類 一所 間 現 他 的 天道 乘 在 欲 們 聖 這 整 所 主 深 此 所 人 知 個 有 切

上

本

麼

個

ら

契

教

他

ジ

深

則

知

便法 不同 性 自 己 也 的真 。各種方 然後再 就是法 如本 身, 便法 以 性 種 這就是第一 都是幫助顯示第一義,就是教眾生都能明瞭自己有正 種不同 就是開權 的 方便 顯實 義 法 0 0 换句 說 出來,針對每一個眾生所能接受的 切 話說, 佛 , 過去那麼多的 諸大聖主了 解眾生心裏有 佛都是用這 個 因 種 方 講 佛性 種 法 這 的 些方 欲 , 有 望

便法幫 道 自己 因 我 修成功了 生與佛 們 法緣, 的 跟 學 了是了 就 佛 本 助 都 人 三 他有這緣因,可以開發自己的智慧,能夠開發了因,所以這緣因要具備 家結法緣 性 有 就是般若 顯 因 的 解 示 佛 0 正 人 都 , 了 性 這了因也不那麼容易用得出來,要用這了因必須靠緣因。 正 因 來 佛 因 知 解正 一佛性 德,但是要用得上了因,了因是自己有智慧,憑這智慧就 性 講 道要跟人家結法緣 就有很多眾生可以度化 因 正 也 0 , 正 就是法身, 因是我們每 也就是說明瞭自己真如本性的話 因佛性必須以方便法來幫助顯示出來,這就必得講 一個 也就是真如。 ,結了 眾生都 法緣這緣分就有了。 就接受度化的眾生來講, 有的 前面講 佛也是跟我 「助顯第一義」, ,這要靠智慧的 們眾 方 有 面 緣是因 生一 你 你 那 跟 行菩薩 能 樣 0 些方 他 所 證 緣 , 結 了 眾 到 以

諸佛 能夠 有那 切 的善根 智慧 啟發 前 出來 功德 面 ,那就是了因 講的過去佛,他們說方便法 。善根怎麼啟發出來呢?要作種 。善根功德,比 0 有了那智慧就 如說各位行菩薩 ,幫助眾生種種種的善根 能證到自己的法身,就 種 道,你要跟 一功德 , — 切善根 人家結法緣, 能明 福德 功德具備 瞭 , 正 讓 就是顯示 因 人家善 0 了 下 面 他 緣 根 講 就

精 若有眾生類・值諸過去佛・若聞法布施・或持戒忍辱、 進、禪智等·種種修福慧。 如是諸人等·皆已成佛道

因出來

的時候 個 併 持戒、忍辱,還有精進、禪定、智慧,六度都包含在裏面。「等」,六度法門把它歸 法」,若是如同,若是不定詞,語氣很活動的。他們有的是聞這法學了「布施」這 法。「或持戒忍辱」,這是菩薩六度法門這些都有了。六度法門大家都知道,布施 起來有這六大類,分開來講還有很多,說不盡,所以加上等字,包含很多在六度 這裏講「若有眾生 他們都遇到,正好生在那時候,值諸過去就是遇到那些佛的時候 類」, 前面 講那些眾生。「值諸過去佛」, 他 們在過去 。「若聞 那 些佛

修慧 要修 些, 法 佛 道 講 以及還有更多的這些法 了 過 門 理 去修 的 種 去佛度化 不 沒有 所 種菩薩 以 行 相 有 說 同 0 福是 種 要來修持的那些法,還有很多修福 到 那些眾生 ,修慧要作功德。作功德是什麼呢?必得要明瞭佛法懂得 的 種 福 種 還有很多。「種 與慧都 福 , 田 , 那些眾生由於修六度以及種種福慧,現在說起來都已成佛 還有種種修福修慧那些法。這些人等「皆已成佛道」,這 0 要同 比 如 布 時來修。「 種修福慧」,種 施 , 注 重財布施 如是諸人等」,像上面 的 種包括六度以 , • 這都是修 修 慧的 • 福 及六度沒 福 慧雙修 所 必 講的六度法 須 佛 福 有 修 與 理 說 慧 , 福 到 依 同 的 的 門 時 照 跟 那

的 行 的 面 布 是什麼人?有受布施的人相;我拿出錢財來我能布施 講 0 施 就算 得很 這 一段是講過去諸大聖主佛,在六度這方面教眾生顯示第一 拿財布 簡單 全 部 修 , 施 的 祖 來 師 說 有 注 解把意思注出來了。這六度或者是修那一 的 , 我拿多少錢出去布施 著相來修 , 有的是無 , 在 相 ,不著 心裏 相 面 , 來修 有我 有 財 物 相 0 義。 著 這 種,或者是全部修 , 個 相 這 相 的 六度, 04 修 著相布施 接受布 經 比 文裏 如 施 說

講緣因佛

性

很多 著相 這 修 能這 無相 拿出 把 六度怎麼修法子,是著相來修或不著相來修,或只修一種,甚至修到後來有轉變的 不著相、無相來修六度,它有四 包含在當中 塊錢也是財物,一千元、一萬元、一億元也都是財物,凡夫眾生錢數愈多相愈大, 福 。不管他,不論怎麼樣的修法 切統統包含在內。這些修六度的人「皆已成佛道」了。說的開權顯實,這條是 報 布 樣三輪體空的布施 就是不論財物 財物出去,沒有我這個相;誰接受我的布施呢?沒有人相;我拿財物有多少啊? 這 轉 施當然能得到福報 成功 切 有了 德 的 · 智慧 那要無相布施 切 一塊錢也好、一億也好、一兆也好,都沒有這相 歸併 , , \_ 就能夠得到福慧,變為修慧。修慧的時候福有沒有呢?福 到最後這一句話 ,功德談不上。功德,同樣一個布 切 福 句話 報都 ,還有其他種種的,在修的過程之中,還有轉變的 ,無相 包含在 ,或非相 就是不著相 「皆已成佛道」,這重要了 內 0 • 所以 非無相等等, 。不著相什麼呢?三輪體 祖 師講或 施就算是財布 按照次第一步一步來 以著 相來修六度, , 叫三輪體空。 不管過去修 施 , 你 空 或 我 要

講著 解一 善根 們 佛 過去 解 土 們 彌 過去無量無數 面 要注 法 宗念佛法門三根普被,不了解佛法這個 信 佛 講 什麼能 陀 佛從 門 看 無量 法 了 ら 相修也可 緣 意 就 願 的 因 我們了解 見到 你 一個 凡夫學佛成就 明白 道 億 佛 力更堅定了, 理 白 那 教 性 道理 佛 些諸 他 那些佛後來成就了。 成就呢?前面 更好 ,這種智慧從那來的?就從修六度來的。修六度最重要,當然在這 以, 怎麼得到 號 研究經 這個 成 佛 不著相修也可以 今日 他 就 0 ,他 過去 呢?就 更快 法門再好 處處讓我們要從 道理,普通學的法 一尊佛,要三大阿僧祇劫。過去諸佛有多少?數不清的 之下那修普通 那 就 了 兩 些佛 句話 有智慧,一 從修持這些法 0 明 要成佛都要經過三大阿僧祇 瞭 假 重要,「若有眾生類,值諸過去佛」, ,最好是不著相修,來得更快。 , 使能 那些 緣因 法 法 華經 聽就 要經過過去無量的 門 理 人修六度 不著相修六度,成就更快。大家學淨土 論 佛性幫 的 ,修得福 明白 **\** 人 的時候當然他 所講的道 , 。或者自己研究經,看看祖 都 助我們開 ,著相修或是不著相 說 也有了、慧也有了, 他 理 們 發了因 佛,我們現在念一 自 也能夠學 , 我 己 劫 們 的 0 你要了 我 修 法 的 門 淨 們要想 智慧 。可是我 土 修 好 諸過去 具 解著 法 門 要經 備 但 一生能 所 是 句 相修 們 ,前 師 這 以 佛 淨 我 阿 念 注 些 我 了 過

能 夠 成 開發了 不疑 就 的 話 因 佛 ,必須學淨土念佛法 性 0 所以 淨土念佛法 門 門知 0 明 瞭 道念佛的 這 個 道 好 理 處 , 這 , 大家知道有了因 就有智慧了 有緣 佛 因 性 佛 , 才 性 能 就

深

信

薩 證 到 實法都分成四 到 過去種 , 然後成佛道,人是成為第一等的人。修的 理 天台宗智者大師在《法華經》這一品裏面,每一章講開權顯實的時候, 了 種 這是第一等。「如是諸人等」, 的 法, 部分來講 教化的教是第一。 。這四部分就教行人理, 諸 人指 福 剛才講的一段來說「皆 慧, 的前 所修行的也是第一 面行 六度那些人 以成佛道」, 0 都 再就是聞 成了大菩 顯這真

發 心也能夠 前 面 就 六度法門來顯 解開權 **海實的** 示開權顯實, 意義 下面有一首偈子,講在諸佛滅度之後,有人

### 諸 佛滅度後 若人善輭心。 如是諸眾生·皆已成佛道

了

前 面講諸佛出現在世間的時候,遇到諸佛當然好,這裏說「諸佛滅度後」,這

妙法蓮華經講記(三)

眾生一 講 間 所 只見自 後 講 誰 就 就 牟尼佛是我 些眾生沒 是聞 沒 凡是 不能 若 以 ,自 的 ら い 人 我 有 在諸佛滅度以 N'S 很 自 們 切執著自己私人的權利,為了名、為了利益跟人家爭奪;爭奪得剛 理把它淡化下來。不要一起念頭就是損害他人,這就是善心。再把它具體 輭 己名利 私 夠 一切為自己私人的利益 到 然 在 指 有 有 ジ 顧 很善。善是對惡來講 然心裏就柔輕了。有善心有柔輕心,他 人 ?現在從廣泛講, 慮 釋 們教主,早已滅度了,可是滅度以後到現在我們還知道有釋迦牟尼 的 遇 不肯放 道要起善心要守五戒 那 到 到 迦牟尼佛 些人 佛 他 後 在 人 棄 , 世 ,有人能夠起善輕心, , 私 他 間 , 0 一味地 雖 ジ 呢?「善輕心」,善輕心, 的 然 愈重, 時 不 ,私 不 , 候 住 必 世間眾生自己想起來沒有一人沒有惡的念頭 跟 損害 在 講那麼嚴 人 佛 人家爭奪 再進一步要修十善業就是善心。 種 世 不在世間 間 他 種 人 的念頭這都是惡念。因 , 格, 也就 他就能夠學佛 但是眾生 , 像這樣剛 愈重 就是把損人利己造罪惡的、 滅度了 就能夠學佛學得好。 諸佛 一知 , 所 強 0 雖 以 道有佛 難化 就在滅度以 應該 然滅 比 如 的眾生談 講 度了 我們說釋迦牟尼佛 , 為有私 我 知 道佛不 們 十善業修 與這 後有很 比 在世 念的 不上 方說釋 強 相 損害他 間眾 住在 時候 學 難 反 了 嚴 佛 化 的 來 迦 生 格 世

怎麼 來學 成 滅 皆已成佛道」,這講過去佛,每一尊佛滅度之後,那些人有善輕心 問題嚴重要解決,除了自己生死要解決以外,看看世間的眾生要起悲憫 起了慈悲心,末法時代我們還能 ジ 度 就 佛道 已 起來?悲憫 《法華經》 那些諸眾生到後來釋迦牟尼佛講 經很久了 了 呢?就憑各位有善輕心。 1 , 而 就靠善輭 且現在是末法時期, 心 。 研究 所以 大家能夠在這裏研究《法華經》, 《法華經》 《妙法蓮華經》,所以這裏講「如是諸眾生 有善心、有柔輕心 就 在末法時 的時候, 期在座各位為什麼能 現在 , \_ 「皆已成佛道」, 方面 , 就憑他有善輕 知 道 靠著善輕 心 。 自 夠來聽 悲 己生死 憫 都 N'S ら い

舍利 智 以 者大師 這 個 來說 在每一段都有 明開權 顯 實 四 種比 喻 , 以 下 不必每一 段都說了 0 下 面 就是供養佛的

諸 硨磲與碼碯 或有起石廟 佛滅度已 • • 栴檀及沉水・木樒并餘材・甎瓦泥土等 玫 供養舍利者 瑰 • 琉璃 珠·清淨廣嚴飾·莊校於諸塔 起萬億種塔·金銀及玻瓈 • 0

#### 若於曠野中。 如是諸人等・皆已成佛道 積土成佛廟 0 0 乃至童子戲·聚沙為佛塔

養佛的舍利,數目多少呢?實在說起來說不清的。佛是無量無數,佛的舍利更多了 利。為了供養舍利,那些人「起萬億種塔」,起塔就是造塔,造佛的塔。造這塔供 舍利者」,有很多人供養佛的舍利。釋迦牟尼佛他有靈骨,還有舍利珠,這都是舍 「萬億」代表很多而已,起塔供養佛的舍利 諸佛滅度已,供養舍利者」,過去無量無數的諸佛,在他們滅度之後,「供養

嚴飾 琉璃 裝飾的意思,莊校也是莊嚴。 ,塔用這些寶物莊嚴,飾是把它裝飾起來。「莊校於諸塔」,莊是莊嚴,校也是 、珠」,這些寶物。 供養佛的舍利塔,「金銀及玻瓈」,金銀這些寶物。還有「硨磲與碼碯 玫瑰是寶物,不是玫瑰花。「清淨廣嚴飾」,是清淨的 他用這些寶物把那麼多的塔莊嚴起來 玫

塔 ,「或有起石廟」,用石頭建造起來的廟,這廟是供養佛的舍利。「栴檀及沉水」, 或有起石廟」,寶塔前面講種種莊嚴,那好了,還有辦不到起了那麼好

出 香木,香的木料,這香木跟沈水香是一類的。「甎瓦泥土等」,雖然用甎瓦泥土建塔 這些材料有的是很好的,有的是普通的。好的材料栴檀、 梅是栴檀香,還有沉水香。「木樒」這種也是建築材料,還有「并餘材」,其餘說不 但是功德都非常大 日名字那 些材 料 0 甚至 於 「甎 瓦泥土等」,用這些,包括石廟 沉水、木樒等等,木樒是 塔或者裝飾 等等

都 土 廟怎麼造 「聚沙為佛塔」, 堆 沒 有 起 這 來 個 , 前 那 法子呢?連石 堆成一 怎 面有些地 麼 辨呢?「若於曠野中」,很空曠野外,一 他把沙土聚起來堆作成為佛塔 座佛 品 廟。還有「乃至童子戲」,像兒童作遊戲,作什麼遊戲 頭都沒有,那怎麼造呢?「若於曠野中,積土成佛廟」,把 ,有好的材料、 有甎 瓦, 還算不錯,還有些地方連這 片曠野環境之中, 要造佛 些東西 呢?

成廟 成佛道」。他們建佛塔,建供舍利的廟,雖然有種種不同,但是都能心裏有佛 ,甚至在曠野中用土堆起來,最後講童子作遊戲 如是諸 人等」,諸 人指 的 有 能 力用 金銀等寶物來裝飾 ,這些人釋迦牟尼佛 起塔, 或者只 說 用 石 「皆已 頭 0 就 造

是因為心裏有佛 , 供養佛的舍利,這些人到後來都成佛道。

接著是講造這佛像顯示開權顯實意義的

若人為佛故・建立諸形像・刻琱成眾相・皆已成佛道

或以七寶成 或以膠漆布、嚴飾作佛像・如是諸人等・皆已成佛道 輸鉱、赤白銅 、白鑞、及鉛錫・鐵、木、及與泥

以一 琱 的、 建立諸形像」,佛的形像有很多種。有那些種呢?「刻琱成眾相」, 「若人為佛故」,有人為了佛,為了自己學佛,為了讓眾生都能夠知道佛。所 用 琱 刻有很多種的 。「皆已成佛道」,到後來都成佛道 用 刻的、 用

佛像 鉐 鉐這是金屬,鍮,它的顏色好像金子,它是一 也是那一類。還有赤色的、白色的這些銅 。「鍮鉐、赤白銅、白鑞、及鉛錫 造 的 佛像 跟前面 講的意思差不多,有的 , 鐵 、木、及與泥」,這些都是用的材 。還有白鑞 很莊嚴的。[或以七寶成], 種銅,比銅 、鉛,鉛古音讀言現在讀千 的質料更精、更好 以七寶建 7,叫鍮 料 鍮 立

妙法蓮華經講記(三)

料來嚴 膠 膠 了 不 , 類 0 不是我們 的 錫 樣 飾 不是我 另外還有鐵 , 來莊嚴 現 在 現 在看的 們 的 現 膠 佛 在 樹 像 膠, 的 作佛像不合適的 。「如是諸人等」,這些人 鑞 木 古人注解膠是外國 木 , 這是鉛錫 頭 , 還有 這 泥土。 0 還有漆布等等,「 類 的 白 的 東 鑞 , 種樹膠 西 他們 的 鑞根 0 除了這以 「皆已成佛道 據古 , 嚴飾作佛像 那樹 人 外「或 膠跟 注 解, 我們 以膠漆布 是屬 現 用 在講的 於 這 些材 錫 這

坐像 佛 的 種 時 坐 好 像 的 候 這 或 接引眾生的 材 面 段是講 料 前 走 到 , , 佛堂裏 這 有普通的 造 點 佛像 知 佛 道 像 面 材 就 可 , 料 造佛 佛 以 可 立 站 0 以 像比 像 不 在 過 那 , — 祖 裏 如 般在 我 我 師 們 們道 後 大殿 不 面 場裏 應 注 裏 該 解 坐 講 面是坐像 面 0 , , 造佛 要 這 坐 都是 像 的 0 為什 的時候 佛 話 像 ` 麼 修 , 持 呢? 佛 , 在 像前 的 我 佛 話 們 殿 面 , 在 裏 講 必 修 有 須 面 行 在 有 種

以 外 以 還有畫的佛像, 上 就 是 上 面 幾 種 下 造 佛像 面就講畫的佛像。 • 供 舍利等等, 畫的佛像也有種種不同 來表示開權 顯實的道 的 理。 除了 造 佛像

### 妙法蓮華經講記(三)

### 第四十五講

彩畫作佛像 百福莊嚴相 自作若使人 皆已成佛 道

乃至童子戲 若草木及筆 或以 指 爪 甲 而畫作佛 像

如是諸人等 漸漸積功德 • 具足大悲心 • 皆已成佛道

但化諸菩薩·度脫無量眾。

是百 己畫 權 那時候學佛的 人家畫佛像, 才念的 顯實。 ,或者自己不會畫,就使人畫,請他人畫。「皆已成佛道」,這樣或 福莊嚴 開 這一段 權 現在看 顯 實上次講的造佛像 的像畫得特 人 百福莊嚴畫得非常好,這樣的人皆已成佛道了,這講過去佛 , 用畫的 經文「彩畫作佛像」,用彩色畫出佛像。「百福莊嚴相」,畫 他就藉著畫佛像能成佛道。古 別好 方法,畫的佛像,由於畫的佛像有這功德, 。「自作若使人」,畫像有時候自己畫,會畫佛 , 由 於造佛像的功德可 人注解有兩種講法 以 開 權 顯 實, 也 得到 成佛道 可 自己 以 真實 像 明 畫或 一的 過 的 瞭 法 種成 去 佛 佛 人 佛 像 自 請 開 剛

正 緣 無量 數 佛 在 式 不 這裏講成佛道就是已經成佛 道是成 -清的 成佛 將來 的 那 麼多佛。 0 佛 那 一定能夠成佛 些佛 為什麼這麼說?因為是講過去 證 到 你看,作這些功德的學佛的人,說他已經成佛 那些 佛 果 二佛每 0 另一 在這裏智者大師 一尊佛成佛都要經過三大阿僧祇劫的 種講 0 法 ,由 注 於作這樣的 佛。過去佛太多太多了 解 、蕅益 功德, 祖 師 注 已經 解 , , 修行 得 這 都 , 到 前面 可 說是已 成 才成 以 佛 講 說 得 就 經成 的 無數的 殊 通 勝 無數 佛 的 因

是 了最好 什麼 什麼 前 用樹枝木頭來畫,或者用筆來畫,「或以指爪甲」,用指甲來畫。「而畫作佛像」, 個等級 呢? 用?遊戲 面 接著就說 的 彩 畫佛像 畫 作 童子戲」,童子是兒童。 個 佛 用 「乃至童子戲,若草木及筆,或以指甲爪,而畫作佛像」。 「乃至」, 等級依次往下一等一等降下來。 像 之外還有次一 講 作遊戲畫佛像。 的 , 用 彩色畫的 點 的, 用什麼畫呢?「若草木及筆」,或用草來畫 兒童在遊戲 沒那麼好 百福莊嚴 的 , 0 乃至,最不能夠跟彩 所用畫佛的 佛 什麼遊戲呢?畫 相 , 那當然是最好 材料工具 佛 畫相 像 的 往 畫佛了。 畫 下 比 佛 面 , 那是 說是 像 或 作

妙法蓮華經講記(三)

這筆 佛 用 筆 用 什麼 這 的 跟我 顏 但 些工具來畫佛像。 色 在 工 具 們現 那時 畫出 , 候 在所知 來 用竹子也好、其他 指 那 的不是現在的毛筆 就 叫筆 道的筆不一 這裏草、木、 0 我 們 樣 現 種 在 種 的 指甲好 工 0 具也好 般 就 拿我 人認為筆一 懂 們中 用木板子、木片子這些東西 , 筆這字就我 國 定指毛筆或原子筆這 來 . 講 , 在沒有毛 們 現在 了 筆 解 以 的 前 類 筆是毛 沾 上 無 畫 論 他

大悲 要 諸 因 就 他 此 知 們 有 人用彩色畫佛像, 有 道 漸 接著 表現出來 功 畫佛像的 功 德 佛 漸累積 法最 説 德。「具足大悲心」,大悲心 , 而 如是諸 功徳 重要的要懂得 且是不可思議的 人,他要把佛大慈大悲那 他畫佛的人 , 或者自己畫、請人家畫,以至於到童子遊戲的畫像這些人等等 前面說彩色畫佛像是功德,童子遊戲畫的 人等,漸 ジ 漸積功德,具足大悲心 7功德。 法 或請人畫佛像的人 ,童子畫佛像是作遊戲 ,從畫佛 所以是「 種 功 像 漸漸 , 那 而引起來自己的 他的心就 種德藉著像表現 ,皆已成佛道 積功德」, , 他 於會由 心 在佛 佛像有什麼功德呢? 功德是累 悲 佛像引 」。「如是諸人等」, 出 像 ジ 來 0 上 積下 佛 起大悲 面 就 既是要把 是大 憑這 來 的 N) 慈 N'S

這 種 引 起 的 大悲 Ü 具足了 悲心 圓滿了 皆已成佛道」, 這些人 都能 成 佛 道

是解 佛 來 都 諸 他 足 行的行也是第 所度的是圓教菩薩 人等 道 自己成了佛以後來教化諸菩薩 能 大悲心 過去 有 夠讓學佛 脫 但 四 (佛無論 度那 那 種第 ,皆已成佛道」。成了佛道 化諸菩薩 些畫佛像的人,學佛 些眾 的 · • 那 人,在理、人、 四 生都能夠成就 ,人是第一。「漸漸積功德」,積聚所修行的· 一尊佛都 , 但化諸菩薩」,自己成了佛然後教化 一在這一段裏面都有,「 度脫 無量眾」。 是如 行、 此 了, 的人是第一 0 那 , 以後 前 都 無量眾 教, 所教化的菩薩有多少啊?無量眾而 面 知道開示 ,後 講畫佛像 都得 0 皆以成佛道」,就理 面 , 第一就是大菩薩後來能成 說不清楚有多少。 兩 到 悟 句 第 ,「如是諸人等, 說 入 **—** 佛的 「但化諸菩薩 第一 諸菩薩 知見。 就是 有 。教化 上面 佛 這裏講 那麼多的 妙法 的 漸漸 ,度脫無量眾 來講是理第一 知 教也是第 諸 且度脫 就 見這是成 積 佛 功德 功德, 圓教 到 世 修 脫 具 法 就

供 養佛的舍利等等, 接著是講 供養 佛塔與供養佛 由這個 功德可以 像 , 明瞭佛的 前 面 講畫佛 開權顯實這個 像 現 在 講 「妙法 供養 造塔供養佛像 妙法蓮華經講記(三)

若 人於塔廟 寶像及畫像 以 華香、 旛蓋 敬 ジ 而 供養

0

若 使人作樂 擊鼓 吹角 • 貝 • 簫 • 笛 • 琴 • 箜篌 • 琵琶 鐃 銅 鈸

如是眾妙音 盡持 以 供 養

或 以歡喜 ら い 歌 唄頌 佛 德 • 乃至一小音。 皆已成佛

道

0

佛

0

人散亂 ら い 乃至 以 \_ 華 供養於畫像 • 漸 見 無 數

若

或 有人禮拜 • 或復但合掌 乃至舉一手 • 或復 小低 頭

無餘涅槃 • 如薪盡火滅 0

以此供養像

•

漸見無量佛

0

自成無上道

•

廣度無數眾

還 及 人 旛蓋 )有畫像 對 若 於佛的塔還有建的廟 , 人 我們道場都有的大家可以 寶像 於塔廟 比 畫像更好 、寶像及畫像 了 ,還有寶像及畫像。佛 , 無論是寶像是畫像 知道。「敬心而供養」, 以華香、 旛蓋、 。一以 法僧三寶,這是講佛 敬 心 而 華香、旛蓋 以恭敬心來供養 供養」。若人是比 , 用這 寶 0 有寶像 前 華 如 面 說 講 有 香

這樣也能夠明瞭開權顯實的道理 造塔,畫像固 的塔、畫的佛像,你去用華香旛蓋這些供具來供養,供養那些塔廟寶像、畫像等等 然有功德,這裏不是造塔畫像,若人於塔廟,於這個字說遇到別人造

作樂是用那些樂器呢?有「擊鼓、吹角貝」,還有「簫、笛、琴、箜篌、琵琶、鐃 銅 遇到寺廟、佛塔用音樂來供養。自己不會、不是音樂家,就請音樂家,使人來作樂 為什麼叫 這是講什麼呢?例如「使人」。叫別人作樂、演奏音樂或歌唱音樂。這是講作樂 點 鈸 接著 **鈸尺寸小一些,使用這些樂器** 銅 就 使人呢?懂得音樂使用各種樂器來作樂,不是人人都會,自己會了更好 鈸現在學國樂的都知道 說「若使人作樂,擊鼓吹角、貝,簫、笛、琴、箜篌,琵琶、鐃、銅鈸」。 , 銅 0 鈸 這樂器很多, 般講鐃鈸 ,鐃是鐃 就拿這些來作例子 ,鐃鈸有分別 鐃大

以 就是用以上這些樂器奏樂,作出了很多的妙音,妙是非常好的音樂,拿來供養。[或 一歡喜心」,拿歡喜的心理來「歌唄頌佛德」。歌唄是用歌聲, 唄在中國來講叫讚 接著說「如是眾妙音,盡持以供養。或以歡喜心,歌唄頌佛德」。「如是眾妙音」

讚頌,在印度唄是唱讚這一類的,用這個來歌

頌佛

的

德

始學 次念佛 佛 沒 歌 唄 祖 不 面 眾 師 可 頌 道 有什麼 , 思議 在這 妙音 佛 佛學念佛 愛怎麼唱就怎麼唱, 德 前 比 乃至 如說 功德 都 裏提醒 , 唱 到 \_ 到 讚佛的時候 法門 小音 我們念佛 後來 歌 ,必須要清淨莊嚴。這是祖師很慈悲,讓我們 遍 我們:前面使人作樂沒問題,音樂家作的音樂都是好的音樂。「 唄 讚佛! , 「皆已成佛道」。 , 我們唱了多少讚佛偈子, 皆已成佛 以 偈 的時候, 歡 , 喜 有的把聲音拉得很長,不合乎唱讚的旋律, , 唱讚子要唱得如法 跟 ジ 道 歌 小音比 通常都要唱讚佛 唄 , \_ , 「乃至」用音聲 藉著這些小 小音,聲音很 , 小 音都 ,唱得清淨莊嚴。 可想而 小的 偈 有那麼多的 ,讚佛偈是讚美阿 功德 小 , 知這功德有多大。不過有 很 這音聲用最 短暫, ,累積累 要了解這 功 讚 不能像世間 德 積起 頌一 小音 , 彌 何 些道 那 況 來 表 陀 就 就 示 我 兩 佛 不對 理 句 出 們 能 0 般 每 從 成 0 了 是 前 唱 歌 開 就 點

作 樂 歌 若 明頌佛德, 人 散亂 1 ,乃至以一華供養於畫像, 以至小音都要用恭敬心供養。這裏就說例 漸見無數佛」, 前 如 他有 面 用香 人,這裏講 華 旛 蓝盖 散

亂 就 這樣的時候,「漸見無數佛」,漸是逐漸逐漸,他就能見到 朵華,這裏講一華沒有講是什麼華,任 也可 以 就是沒有那樣一心恭敬的供養,而只以散亂 何華都可以拿來供養,在畫的 一無數佛 ·

·

· 乃至 以 佛 像前 華」,用

掌」,行合掌禮,合掌禮是兩個手合起來。甚至於「乃至舉一手」,沒有合掌只舉 多小低頭, 掌,就舉一隻手。舉一隻手,他的心也在恭敬佛。合掌也好、舉一手也好,甚至於 隻手,要合掌必須兩手都沒拿別的東西, 佛 佛家行五 用 腰彎下來 的 手也沒有舉,「或復小低頭」。小低 歡喜心或者 寶像, 或有人禮拜,或復但合掌,乃至舉一手,或復小低頭」,前面 體投地 點點 他這 你對佛像禮拜,禮拜能夠恭敬當然更好了。或者沒有禮拜 用散亂 頭而已,小低頭是最低的禮貌了。我們現在見到熟人了,行個 低頭是什麼呢?不到鞠躬那種 禮拜,次一等是合掌。 心都有那麼多功德。「或有人禮拜」,在佛的塔 頭,一般中國禮節來講,隆重的禮 佛家禮講 如果遇到這手或那手拿著東西了, 程 度 五 體 , 這是頭稍微 投地 , 就 是稽首 低 一點 講用恭敬心 佛 ,「或 的 鞠 一,行 還低得不 躬 廟 不能 復但合 沈跪拜 禮 對於 鞠 點 躬 合

點 頭 夠 這是 漸 小 漸 低 頭 到 0 無量佛 禮拜、合掌、 舉手、 小低 頭,「以此供養像 漸見無量 他

也

能

逐

逐

見

佛 普度 成了 有不 佛 那 他 首是把上 低 心是意業恭敬 些功 能 頭是身業恭敬。三業供養 功德,或是禮拜等等,這個合起來要注意三業 無 相等 勸 無上 直 後 德 接 人家學佛這是度化眾生,我們 數的眾生。度眾生在這裏講不是普通的度眾生,比 面 的 的 道 面 明 這 這 人 じ ,但是後來都能成就佛道,「自成無上道」。到後來自己有這些功德 無 見性 首 段作 他 上道就成佛了。 用音樂歌 講 自己成就  $\neg$ 我們自己都 自 \_ 個 成 明讚歎佛德是口 結 無 7, 論。 , 上 這裏講或者一心或者散亂 道 成了無上道以 他來廣度無數眾生,度那些眾生讓 上面 還辨不到 , 廣度無數眾 現在都沒能力教眾生一下子 這一 二業恭敬 段用華、香、旛蓋供養,音樂、 0 但 後 這裏講「自 , ,再「廣度無數眾」,普度眾生了 , --身口意三業,三業都要恭敬 入無 口業尊敬佛的; 餘 , 涅 成無 在當時雖然功德有差 槃 如說我們現在勸 , 上 如 道 就 薪盡 那 禮拜以 \_ 能 些眾生都 以 開 火 後 權 滅 至到 歌 顯 **,** 前 實, 唄 人家念 舉手 這 面 ` 0 别 了 敬 作 明 讓 頌

他自 有餘 餘涅 瞭 火 去了,入無餘涅槃了。「如薪盡火滅」,薪盡火滅指的 個 在 滅了 權 世 四 間 什麼呢?證了佛果 教之中就能直接明瞭真實的法 種第 己身體也不要了, 槃」,度化眾生的緣,該度的都度了,「入無餘涅槃」,滅度。一 實際講 就 義 入 無餘涅 理、行、教、人, 到處是世間,只是離開他當時教化的那個 槃 ,他的身體還在那裏繼續度化眾生,有緣的眾 入 0 無餘涅 樂 四 種 , ,明瞭妙法。 那是 都得 說比 到第一 喻 這樣 , , 换 就 無餘涅槃。 像薪 句 廣度 話 世間 說 無數眾」 都 薪是材 能 無餘是對有餘來 ,又到另 讓 他 般講是離 到 生都 材火 們 外一 後 開 來 /焼盡 度完 權 個 顯 開 世 說 入無 了 實 了 間 這

不 材火燒盡 . 必 就 成佛 詳 的 什麼呢?薪比 細 薪盡火 講了 了 另外就以生死這方面來講了脫生死 沒 滅 有了,三種惑都減盡 還有塵沙惑,最後是無 這裏雖 喻我們眾生都有惑。 說 的是比 喻 了。 , 明 所指的意思 三惑盡,我們眾生學佛要成佛就是三惑滅 惑。見思、塵沙、無明 惑有三種 ,了脫生死 本意是薪盡 那三種呢?見思惑意思很多, 有兩 種 這三種惑,全部像 祖師 一是分段生死 注 解 出來新

眾生 喜歡 造殺 在三日 生死 苦嗎? 如 如 人 道 此 此 裏 界 生的 在 來吃了多少? 卻迷惑 喜 畜生道 畜生道 ·海裏的 六 以 面 惡業 道裏 死 內 顛 的 人 也 魚 也 道 就 倒 分 時 如 這 是 六道 什? 段 抓 此 如 候 來 六 殺生害命的事盡量作。 生 此 , 殺害多少生命?在六道裏 , 家裏 其他 生 0 死 , 道 迷惑 麼時 牠 都是 , , 的 死 六道都是 從 六 生下 顛 道 不 痛苦 人、 候能夠出 痛 倒 輪 來 的 親 苦嗎?捕 迴 的 眾生 戚 如 以 的 0 我 去? 此 後 • 生 們 朋 到 到 0 死 我 來 友 04 特 所 人 大餐廳吃 死 都 的 別是有錢 道眾生自 們人道裏出生的 , 分 以 面 這 獸 為 段 出 , 自己生死 段 他 類 生 六道分段生 海 痛 期 死 , 殺害牠 的 己 鮮、 間 苦悲傷 , 人 這 生 , 吃涮 分段 死 , 痛苦還迷惑 時 他 不痛苦嗎?一 個 知 死 0 羊肉 一上海 六道 道 候 生死 段 非 落 痛 常 , 裏 父 苦 非 難 這羊 母 常 顛 產 個 , 面 親 餐 但 段 苦 倒 是 想到 死 戚 人 廳 落 0 , 還 對 牠 道 我 朋 0 這 眾 我 眾 友 們 不 續 生 痛 道 們 生 在

除 有 分 法 執 段 而 生 在 我 死 這 執 這 裏 麼 講 好不容易從淺處到深處, 分 痛 苦 段 生 , 但 死 是變易轉境界也難 解 決 了 出了三界 有關 自己的名 ` 出了 例 如 六道還, 說 • 境界要它轉變 利 有變易 開 始不能 生 , 死 跟 破 變易 人家爭名奪 除 我 生 執 死 沒 破

舜 入無 薪盡火滅 利 他 比 師 變易生死不只這個 去,這當中一層一層境界轉變,不那麼容易。變易生死境界轉變,剛才拿這 的 名利一 如 注 ,堯舜把天下都讓出去,所以他們是聖人。就從小的名利到最高的天下都能讓出 入到無 要讓 解 住處大涅槃。我們懂得這道理,一想那裏都是釋迦牟尼佛的法身,那裏都存在, 說釋迦牟尼佛兩千五百多年前入滅了,凡夫眾生看不到釋迦牟尼佛,實際上他 叫 直讓 住處 人家 「無住處大涅槃」, ,三種惑, 大涅槃 到最高最圓滿 , 開 始 ,裏面含意很多。二死 兩種 讓還可 0 後面是講念佛 死都能滅盡了,就「入無餘涅槃」,就是真正大涅槃。祖 以 , 無住處是無處不在,那個大涅槃。什麼無處而 把 , 全部 讓 到 的名 很深 , 由念佛的名字,來了解開權顯 利 的境界就 一分段生死、變易生死都能滅掉 都能 徹底讓出去 難了。 但是這個 ,像 我們中國古代的堯 過 程 當 不在 中 作 滅 比 呢? 從 喻

#### 若 人散亂心・入於塔廟中・ 稱南 無佛・ 皆已成佛道

這裏講如果有人別說一心念佛, 前 面 講身口意三業清淨供養佛塔、佛像,或用散亂心來供養佛,都能成佛 就是用散亂心念佛,「入於塔廟中」,心裏原來沒有 。在

妙法蓮華經講記(三)

聲佛 是用 存著 那 個 時 散 0 候 南 亂 ジ 無是 只要有 , ジ 進 , 恭敬 到 只 塔 人 要 到 廟 ,  $\neg$ 皈 這 0 塔廟· 我 依 稱 南 們普通人散散漫漫 , 恭敬 中, 無 佛 雖 皈 **,** 然是散 依 佛 稱 , 就是念 亂 這樣「 的 心 , , 亂 他 皆已成佛道 句 念一 ジ 0 到塔廟裏 念一 聲佛 句什麼呢? 面去 到後來就成了 就過去諸佛 , 入 佛 了 塔 , 來講 念這 廟 佛道 雖 然

這裏 在 常作了大惡業 石 他 喻 以 水裏 自 頭 不墮地 己或 個 可 念 , 佛 以 石 人 它一 造了 想 獄 有 頭 功 到 就 人 德 0 勤告他 下就 在 沈 在 很 功德是了 造了墮地 這首 不 大 沈 那先 下去 的 念一 偈 入水裏去。 • 比 子 不 很 , 聲佛, 獄 裏 起 這 丘 重 的惡業 個 經》 的 的 面 惡業 船 講 裏 就 就 反過來說 得 面 可 比 , 很 , 在 喻佛 說 以 將 清楚 不墮地 臨 比 死 喻 死 你 號 的 , 用 • 的 時 祖 0 船 你 時 獄 候 它就有這 師 把 的 候 , 要墮落 注 能 搬 0 解引用 夠 個 個 為什麼有這麼大的 /樣的 念一 大 小 到 石 石 地 句 頭放在 頭 功德 獄 那先 佛 , 0 很 , 就 , 比 念一 小很 船 是念佛 在要死 丘 上 經》, 力量 句 , 小 佛 由 的 的 的 名 船載這 呢?平 他是比 石 時 功 他 頭 德 候 丢 可

這 裏 講 稱 南 無 佛 **,** 這裏沒有指那一 尊佛 , 只要念佛 念 任 何 尊佛 他

裏 園 注 阿 都 成 有 八 解 有這 第 佛 那 彌 願成就 呢?念普通 三 的 又 樣 陀 一會那 舉: 時 佛 的 功 了,他造就一 德 候 功 在釋 些人 定 德 , 0 來接 我 04 佛 , 我 們 龍 **迦牟尼佛時代這些佛弟子們念普通** , 都是在 普 們 引 現 華三會, 通 我 現 在念什麼佛 個 佛 在 們 極樂世界。 不 釋 往 生到極 像 迦牟 在華林園第三大會有九 ジ 念 阿 尼 阿 彌 呢?念 佛 樂 陀 彌 因此我們念佛的人,符合阿 小世界 陀佛 佛有四十 時代念普通 阿 彌 的 , 這個是比 功 陀 德 佛 入 佛 可 願 , 十二 阿 佛,將來 想 的 0 彌 念普通 阿 而 人 億 知, 彌 陀 0 佛 陀 人 都 他 彌勒菩薩到娑婆世間 有多麼大 佛 佛特殊 跟普 有 能 彌 得道成 四 陀 通 十 了 佛 的 的 0 八 的 佛 功 念普通 佛 願 四 德 不 0 + 在華 這 同 入 佛 在 祖 願 四 林 來 師 都 那

陀 生 華 們 佛要一 之 三 將 中 會 來 現 在 的 到 我 時 心不亂的 彌 有 很 們 候 勒 多人 佛 就 , 成 往 固 念, 念普通 生 然 佛 極 是 的 專心的 樂 好 時 世 候 佛 , 界, 但 , 參 修普通 念佛 這段時間多麼遙 那多麼快 加 龍華三會。 , 功德 法 也叫 不可思議 所 人 但 念佛 遠 以 我們學淨土宗的 我們還是念一句 0 我 , 們 尤其是有很 決定能夠成就 現 在 念阿 人要 彌 多人學唯 阿 彌 往 陀 佛 知 生極 陀 佛 道 , 識 就 , 樂世界 等 念阿 宗 在 這 到 龍 彌 他

#### 第四十六講

## 於諸過去佛。在世或滅後。若有聞是法。皆已成佛道

是法指 換個 世間 佛很 已成佛道」,都成了佛道了 在滅度以後聽到佛所講 地 弘 多,前面 剛 法 的妙法,《妙法蓮華經》 方到別處去了這叫滅後。在世講經說法,或滅後留下來的經,「若有聞是法」, 才念的 的時 講是無量,數不清那麼多的過去佛。「在世或滅後」,在世,那些佛在 候;或者是滅後,滅度以 那一首偈 的法,都能成佛道。經文是這麼說的:「於諸過去佛」, 領是說:只要聽了過去佛所講 講的開權顯實的妙法。他們那些聞到妙法的人,「皆 後有緣的眾生度化完了,佛就不住在世間 的 經,佛在世親自 聽 到 的 過去 , 或

們 如 研究過 本性,就是實相 這 — 段經 的 「三因 文, 袓 0 佛 我們雖然有真如本性、有正因, 師就提醒 性」,三因佛性之中的正因佛性 我們要注意的 ,怎麼聞 了經以 但我們都不認識、 ,就是我們每 後就成佛道 一個 迷了 人 呢?前 都 有 要認 的真 面 我

畫佛 要緣 是了 才有 釋 法 才 緣 就 記 個 識 怎麼來的 以 的 能 現 談 載下來的 自己 迦牟尼 , 後 像 因 自 在全世界來研 解, 了 正 夠 何 己 佛 容 因 因 的 啟 種 來研 了 發他 性 易, 佛 皆已成佛道」。 種 呢?緣因 正 才 經 解自己有正因 的 0 就 , 因 什麼樣 緣 究 也 過 能 是 很 佛 的 聞 佛 去 了 多 不容易的 因是什麼呢?有這個緣 性 這 是 究的 佛也是這 要自己有善根 經 憑什麼呢? 個 因 並 法 • 的 , 程 才 來聽 人 . 序 對眾生作了 人 能 佛 才 聞是法 , 0 0 佛經還是太 按照現在世界人 性 樣 别 能 這裏 夠研究佛 說 夠 要聽 0 , 再問, 他 , 過 聽 講 有了了因 自己作了 很 去 得 在 岩 經 多的 佛 到 經 那 , 少了 了因也不容易?比 裏 佛 有聞 啊?就算過去佛滅 0 , , 他 **講妙法** 釋 在 研究佛經自 功 才能 德 , 世 是法 很多的 口 迦牟尼佛滅 能 然後才能 的 比例來算的話,還是少得很。 夠 夠 他 時 , 0 聞 聽 聽 功 才 候 聞是 己了 到 佛 了 有 德 , 經 這 了解自己有 佛 比 這 度 , 法 因 尤其 如 妙 所 以 度 個 比 如 法 有了, 講 說過去佛 , 說 緣 如 以 後留下 (這妙法) 由 佛 前 後 就 的 因 於 是 這 在 面 他 了 正 他 能 有 講 個 靈 的三藏十二 才 那 在 因 具 了 夠 法 因 的 山 要什 備 能 聽 世 這 供 佛 , 0 會 說 所 了 夠 這 到 因 養 性 上 麼呢 沒 以 緣 開 緣 佛 個 有 法 , 文字 聞 有 了 因 發 緣 這 , , ? 這 自 因 因 那 講 和 因 他

完了 講 行的 太多了。接著講未來佛 , 教的是第 也是第一 這是把 下面講未來佛, 過去諸佛那樣開權顯實,實指 , 매 一等的 四一。剛才那一首偈子,把過去佛開權 圓 就釋迦牟尼佛那時候講, 教,講的理也是圓教的理 的 妙法 在釋迦牟尼佛後來成佛的人 ,學這個法的人也是第一等 ,是圓教 顯實四種第一等都 的妙法。圓教妙法 把它 分開 ,那就 所修 說 來

# 未來諸世尊。其數無有量。是諸如來等。亦方便說法。

法」,也是方便說法。方便說法什麼呢?先說三乘法,三乘有聲聞、緣覺、 這是無量數的眾生他們將來成佛之後弘法利生說的法,怎麼說法呢?佛佛 數目那是無量,數不清的那太多了。包括佛在靈山會上他本身成了佛了,那些弟子、 三乘法。這三乘法講的都是方便法,到最後才講《法華經》。前面幾十年所講的都 尊佛都是這樣的 ,還有後來一切的凡夫眾生,將來都是可以成佛的,都叫作「未來諸世尊」。 「未來諸世尊」,世尊是佛名號的一種。未來的世尊有多少呢? [其數無有量], 0 所以「是諸如來等」,這些未來諸佛,如來也是佛,「亦方 道同,那 菩薩 便說 這

是方 候 亦 便 方 法 便說 , 到 法」, 現 在 講的顯出真實法 他 們 統 統都是, ,真實法 開 始都是講方便法 就是妙法 所 以 講前面諸 如 來開始 的 時

學的人也是這 理、 接著 行 就 說 個 教 講 這 , 下 面 學法 方 便 |講四 法 的 就 人 種 顯 , 這 出真實法 四種 0 上都是 一 , 就 0 要顯真實法 都是學這部經 了 顯真實法就 , 教理修行 包括 都是這 四 種第 個

#### 若 有聞法者·無一不成佛 切諸如來 • 以無量方便 • 度脫諸眾生 · 入佛無漏智 ·

要開 佛 法 度了,度脫 到 無 世 間來 示 度脫 漏 這講未來了,未來諸如來,就是「以無量方便」,未來成佛的一切 悟 智」, λ 諸眾生, 成佛之後,說法時 , 無漏 脫離世間有漏法、兩種生死,教他有成就的。度脫那些眾生讓 把佛的知見先把它開設出來, 智就是佛的 入 佛無漏 智 以無量方便法 知 」,就度化 見 前 面 講 一切眾生,度化眾生不是說佛來說法 , 以 的 開這個方便法 諸佛 無量方便法到後來顯 ,過去佛都是講開 , 然後示 示真實法 , 就指 權 如來, 顯 實 示 他 , 們 然後 都是 真 他 就 算

眾生能 入要證 悟 個 個 他 妙法 人 就 入, 能 ,「無一不成佛」,學這個法的人是圓教的人,學法的人是第一 開示 夠 入 佛 佛 聞 悟 的 到 的 知見 這 入。 無 個 漏 無漏. 智慧 ,後來一定能夠成佛。 法,包括前面 智就是指佛的 0 怎麼樣能夠「入佛無漏智」呢?「若有聞法者」,若是有 聞到的方便法,到後來聞到 知見 這個日 。一入 聞法的 佛無漏智」,開示悟之後就要入 人,「若有聞法者」,聞 這妙法,「無一不成佛」, , 他 能夠 學到 法 的 了 這 這

### 諸 佛本誓願·我所行佛道 • 普欲令眾生、亦同得此道

發 佛 佛 發這誓願 四 + 道, 了 在因 之後 諸佛這裏講是未來佛了,未來諸佛他們怎麼能夠成佛呢?任何一尊佛他要成 願 就 他每 絕對 地開始學佛的時候都要發願。這 像阿 諸 不 佛本誓願」,就 彌 能 願都要成就 陀佛四十八願每一願都成就 改變了 0 就 , 缺少一 在他 像阿 因 彌 願 地 陀 發願 佛 沒成就 在 願,不是發普通的 的 因 ,要成就 時 都 地 不行 發願 候 , 因 0 的 地 所 必須自己先要完成實地 時 以 發願發什麼呢?「 候 在 願 , 開 發了 ,是誓願 始 學佛 四 十 的 入 , 誓願 時 願 我 候 上去 八所行 就 發 這 了 要 願

誓願 之道 修行 同得 發 眾生,也希望所有的眾生亦同得此道,這願大了。「同得此道」,那就是說那些佛在 樣修行,也要在誓願之中要發願 成 就 願 **,**自行化他 此 的 發出以 。得此道 所行的 時候 道 修行什麼呢?修行佛道,不是學菩薩也不是學聲聞緣覺,一 」,都能同得,得到所行的佛道。 , 後就要行佛道,同時也要一切眾生「普欲令眾生」,這普字指的 就是佛道,發誓願自己要行佛道。「普欲令眾生」,這個 都是佛道 發願自己成佛 都能成就佛。這裏講的,自己行的是佛道,教化眾生所行的 ,所以這修行的行是第一等的,是妙行 將來讓所有的眾生聽到他所講的 ——將來成就的時候,也要令一切的眾生都 那這意思就是說諸佛 法 在 , 因地 開始 聽 了這法 時候自己要這 發了 學 能夠「 就 \*誓願 所有 學成 也都能 也是佛 亦 的

接著是佛所講的教,這教也是妙法的教。

未來世諸佛 佛兩足尊。 • 雖說百千億 知法常無性 • 、無數諸法門 佛種從緣起·是故說一 其實為一 乘 乘。

未來世諸佛, 雖說百千億 、無數諸法門, 其實為一乘」。「未來世」這是無窮

百千 那 無 諸法門那 千億無數諸法門」,這兩句是一句讀,一句讀是未來諸佛雖然說的法門多少呢? 盡 法華經》 些未來佛多得是說不清楚, 億 的 未來, 那麼多的 都是 的妙法 就是釋迦牟尼佛 方便法 無數法門,說了那麼多的法門,其實為了 , 說了那麼多的方便法,實際說起來為了顯示 以後成的佛。 所以未來世指的那麼多的佛 以後成的佛, 成一 顯示 尊佛要三阿 他 — 們那 乘 這 法 些佛 0 乘法 前 大僧 面 雖 百千 祇 -就是 說 劫, 有 億 百

佛 要,「是故說一乘」。 釋諸佛 種從 性 」,他怎麼能夠說出一乘法來?諸佛知道法常無性。「佛種從緣起」, 這 緣 個 怎麼樣 起 顯 出 ,是故說 把一乘法說出來,後面偈子這樣說了:「諸佛兩足尊, 一乘法,一乘法教的法是第一的,是教一。後面一首偈頌是解釋 乘」。諸佛是未來諸佛,福慧圓滿兩足尊,具足了 知 法常 這 無 兩 知 法常 句重 性 解

有很清楚的概念得不到要領。雪公過去講的時候特別編了講表 這 兩句 話 祖師注解 ,注得很多,我們要是照祖師的注解 句一 ,把講表一看 句解釋, 我 就清楚 們沒

多了,第十一 先看實相 張講表前面三因佛性也研究過了,請看二三六頁,第一 段講實相 我

然後 時間 性 裏 妙 講 是這樣 為什麼不可思議呢?是天然的,天然就是本然,本來就是如此。圓妙是圓滿 思議。意思要用言語說,說不出來。思,用心思來思想也思想不出來,叫 而 上 所 不 的實相 方面 想的 才 所謂 在 面 有 實 沒有空間、沒有時間。空間、時間是凡夫眾生迷了實相起了無明,有了 ,乃是最圓滿 圓滿 時間 來講都是, 這叫 ,實相是常住的。什麼常住呢?無論在什麼時候,過去、 相 超不出時間、空間這兩個 空間 常 解 什麼呢?沒有時間 釋 住 的 「知法常無性」 0 再就空間來講沒有內沒有外。整體來講實相無處而不在,無時 的 觀念 這 , 括弧裏面 沒有時間 , 這 兩 個 、沒 有一句話 那一句的。 都 觀念。你要研究佛經肯用心思研究的 是假 空間可以限制住 有空間 相 04 能 「不思議天然圓妙」,不思議 知法常無性指的就是真如 所以這裏講的 加 以 限 的 制 的 , 114 0 作圓 現在一般 天然指 妙 現在 0 眾 實相 乃是實相 本 、未 話 生, 不可思議 ,是 性 的這麼 本來 來, 真 我 ,無明 不可 這裏 如 就 本 NO. 就

住 而 不 , 住 所 以 0 知知 所 以 法常無性」, (楞嚴經) **>** 說的 這常字就是常住, 偏 切處」,這就是講的 就是指的實相 「常住」。 它無時 而 不 在

說我 成佛 那還 去修 好的 那裏障礙常住實相,無明沒有滅乾淨,這實相還沒圓妙 變易生死,變易生死怎麼來的?這常住了解得還不夠圓滿,還有無明在 麼了生死?就從常住意思上去研究,把時間空間 無 性 行 們 效果就是了了分段生死,六道出去了。六道有時間有空間 了。 有變易生 常 現 住 第一 的道 在 我們要了解常住的道理,了解常住道理之後,怎麼能夠開始學呢?也就是 明 瞭 都 步出六道 死 之後 理 是凡夫眾生,我們怎麼能夠把常住實相開發出來?第二個必 0 必 , 我 得要到 ,解決 們 要知 天然 六道之中的生死問題 道 圓妙實相法 , 我 們 為什麼要學佛?學佛最 全部 的假 顯出來 0 出了六道 相滅掉,這就常住了。 ,變易生死 , 還沒到天然圓妙的 以 ,了解常住 重要的要了 後 才沒 , 六 道 那裏 有 一照這 以 了 生 須了 4,還在 開 外還有 死 境界, 那 法 始 0 解 就 怎 門

無 性 在這裏講有四句話:一是「無自性」。第二是「無他性」。第三「無共

究這 什麼 有自性 這是 十法 那 這 性 性」。這個諸法呢?這裏講的跟通教、別教講的法都不相同 法講真實意義是無生。 自生,亦不從他生,不共、 也不是共生的 樣 四 無生 界的 的 句話天台宗有四教 呢?都是因 第四 個 一法 法 諸法 所以 無 0 , 十 直接 通教裏這 , 因 -法界任 兩 緣所生 十法界的 性 個 講「無性 」,無因性這是為了造句簡化,實際上是「無無因 法共同生出來的;也不是無因而生的。這四句偈子是「諸 一法。 麼說 何一 無生法 , 四教在通教裏面 切 個 不無因,是故知無生」。這 0 0 不自生,「亦不從他生」,也不是由其他 法 法無自性 別教有別教的講法, 就講「諸法不自生」,一切法不是自己生出來的 無生不必那麼說 , 這個法你說他有本體嗎?沒有他自己的 , 那 一就講, 個 , 法有它的 通教講 就講無性 這裏是講 四句偈 「無生法」。 自 圓 0 0 性?性是本體 這裏講的諸法 無 , 教 用 性 , 圓 什麼呢? 「無自 四 的法生出來 性, 無生 教 句來研究 境界就 本體 法 兩 就是講 自 個 , 研 法 不是 ,為 . 的 ; 無。 沒 不 切

無他性」就是說不是由其他的法生出來的。而這個無性呢?不是指他的 既

是無自 性 自與他是相對的, 也不是有他 性

顯出 真 生出 識 起 來 如 了 本性 這 這 來 所 性 04 性 無 無 共性 以 114 嗎?也不是。大家看《起信論》 ),無共性你說這實相是由無明跟法性 共性的 他性 沒有共性 0 無共性講十法界的法,十法界那一個法沒有自性 無共性指的是什麼?法性跟 話 , 那就不是實相 了。 有真如門、有生滅門。 那就變成 無明來講, ,法性指 《起信 這無 的實相 論 **>** 講的 明 如 , 跟 果 無 ,也沒有其 阿 法 法 明 賴 性 性 跟 耶 法 跟 法 識 無 性 性 , 他法 變成 明 共 指 合 同

的

性 起 法界的法也顯示 但是也離 它是不動 就是有 無 再說 他 性、 無因 不開 的 因 緣 。要動怎麼動得起來呢?緣起。《華嚴經》講緣起 無共性、無因 無 性。 不出來 明跟法性這兩者,才有這性的 性」,無因性就是說法性是如如不動的,就真如本性、一真法界, 就緣起來講,雖然講沒有共性,不是無明 就這 性 ,無因 四種無性才顯示出來這實相 性就是說 離 , 無無因 不開緣 起。你說不講緣起,這個十 性 0 跟法 所以這 ,由緣而 性 共 四 同 種 顯 無性 起來的,緣 示 這 ,無自 個 性

出來 性」, 出來 這 無 叫 明 的。 的,萬法都是真如本性實實在在才是自己。他是自性以外的叫他,這他是什麼? 「無因性」。 這 就是指的不是法性自己生出來的 無他性也不是從無明生出來的。「無共性」,也不是法性跟無明這兩者共同現 個 雖然不是法性跟無明這兩者顯示出來,但是後面講,也離不開法性跟 四 種 無性 我 們解釋很多了, 簡單 , 叫 的 無自性 幫助 。「無他性」,這個法不是無 大家把這 四 句辨 别 \_ 下:「無自 明 明 生

由 法界顯 現 在 .我們了解無性,所謂無性的性就指的法的本體。十法界的法有本體,本體 示 切 法都 沒有實體 0 那 個 法 有實體?沒有 , 這叫無性

連無性也無性 有 面 面 無 講無 實相是什麼?實相常住,實相常住意思就說沒有自性、沒有他性、沒有共性 因 這 自 性 個 性 體 這 叫 萬 無 性空。下面 法 這祖師注解你這性空,無性是性空,無性性空你把無性當作性 他 沒有 性 ` 無共性 這 個 兩 體 行, , ` 無因 就 沒有性 切 性 皆無叫性空。 , 叫無 就是性空。 性 0 無 性空再 性 本性是真空, 就沒有自 加上無性 體 叫 ,無性 沒 有自 性 也空 空 體 、沒 空, 了 上

再徹 性 114 底講連無性也沒有。 相 空」。 兩者都是 , — 無性有沒有體?無性也沒有一個 個 「性空」、 \_ 個 「相空」。 體, 也是無性 無性 也無

種 是妄念,這一念都沒有的話,一念三千統統都沒有了,這個 包含在我們每 界再把它詳 念頭跟佛號結合在一起,就是佛的境界。而起一個念頭每一念都包含十法界,十法 十法界,每起 不在人、天道就在三途那一道,六道,這是六凡的, 天台宗講 性 這 個 講最簡單的 我 ,我們每起一個念頭就在這十法界之中, 細 們 一個念頭不是在人道就是在其他各道。或者我們念佛,佛號 個 的分,百界千如。百界千如再把它分析分析,一念三千。而這三千就 再研究 人 起 話 一 下, 個念頭之中,我們一念之中包含三千界。這個三千界講這 一念起來,念頭一念都沒有。沒有這個, 諸法 皆無性 0 皆 無自己的 我們的念頭不在人道就在天道 四聖:聲聞、緣覺、菩薩 體性 , 無自引 114 作性空 為什麼呢?這念頭 體 0 可是我們 提 起來 按 佛 四 照

都 沒有了 相 空怎麼說呢?我們現在研究這道理了,三千在一念之中,一念都沒了 性 空了 但是有 一個 ,你還守著這一念都沒有了,一念空,一念空還是 ,三千

這 相 4 0 你 相 執著 空 念空 這 抽象的相還是相。 連一 念空, 念都沒有這觀念也 要 取 . 消

這 個 性 相 二空 , 這就 不可思議的二空, 這叫性德。 這指的前 面 講 不 思議天然

圓妙」,就是性德。

到 性德。一切的法 知法常無性」, 、十法界在諸佛一看起來,一照起來,全體都是性德 知當觀照的照字講,諸佛他一觀照諸法無性,一 觀照 就 觀照

後可 可是緣 解 這 無 面 畫 有這智慧 時 明 的 以 接著 候 , 啟 教 隨著無明 起 圓 發 與 , 一句「佛種從緣起」,這個表比 圈 有兩 後 行 , , 空空 了 (面三因 , 這 種緣 按 解正因。 洞 照 個 洞 緣 教去修行 。「正因」 ,一是「無明」、 的 ,眾生世間起來了。 圓 緣因就是種種功德 圈 0 是無性,是「性德」。「了因」、「緣 這個 正覺起來了。這二緣, 從 什麼 一是「教行」。 較好懂了。緣起什麼呢?「佛種 呢?佛 我們眾生現在學佛, ,他能夠研究教法,能夠開了因智慧 種 就是指 我們眾生都是一念不覺而 以這 的實相。實相是不 兩者互相薰, 聽到佛講這個 因」,這個了是了 0 薰修 佛種上 動 起了 , 然 法 的

這 就是緣 0 學佛 這 法緣 , 佛緣 起來叫「修德」,有修德可 以開發性

們 修德開發性德 以 學佛開了佛的 心裏 乘 緣因來 緣 法 「互薫」, 這 個 , , 就真 起了 開 「二緣」 權 然後啟 ,這就是一乘 如本性開發出來, 因,緣了二因來開 智慧,了因。由修德可以開發正因,正因開發出來,三因合在一 顯 實一乘 我們都是二緣,我們現在帶著無明的心來研究佛法 發「三因」, 法 0 法 這一 乘法 我們帶著無明學習經教、 發正因。正因 我們過去、現在作了不少功德, 從一 佛 種 開發出來,修德跟性德合一,就成為 **,** 佛種就眾生來講 修行 , 按照三因次序 所以 , 佛的 才能 、來學佛。這 種 夠學 子 在 起 我 由

說 出 諸 乘法出來 佛 知 道法常無性 開權 顯實這個教 知道這常住的 ,是第一等的教 佛法 , 然後也知道佛法是緣起, 這教是最妙的 以這個道理

### 第四十七講

# 是法住法位・世間相常住・於道場知已・導師方便說。

未來佛前 在這裏前 乘法無論是教、行、理,以及學的人都是一, 這一段是講 面講教行第一,已經說過去了,剛才念的四句偈子,是在教理上面來講是 面講到諸佛,後來有過去佛,再講的是未來佛,未來佛後面講的是現 佛說 法來度化眾生,先是講方便法,後來開權 四 講無論那一尊佛都是如此 顯實, 顯 的是一乘 在佛 法

第

講表 有 講出來的呢?是教法第一, 兩首偈子,最後講「知法常無性,佛種從緣起」,這兩句經 一個是講實相 未來諸佛教是第一, , \_ 個是講二緣、三因,今天就接著前面 上回講過去了。剛才念的是理第一,這個理第一,又怎麼 聽到第一等的教,然後才能明瞭這個理。「教一」前面 L 講的 文上回已經講過講表

請看二三六頁講表 ,一個是「實相」,上回講的「實相」,就是解釋「知法常無

妙法蓮華經講記(三)

是自 常 經》 常呢?常就是常住 性 們 無 成 因 句 相 候 所不在」,常住。 人人 他都 住 物 無性沒有實體。性是性體,無論那一個法 有性 他 講 這一 就空不了。本來就無一物,就是性空。連性空這一念頭也不許起來這叫「 性 以 歸併起來就是「性空」,本性是空。記住禪宗六祖講的「本來無一 的 都 合 的 後 等等, 永恆存在 句 有的 空這 我 起來的 「知法常無性」,知道實相 清淨 們 經 人人都 合起來是性 文 一念,這一念還是相 共性 本然 可是我們都不知道 ,常住 無性這裏有無自性、無他性、無共性、無因性這 知 無 法 有這實相,這實相普通 ,也不是說無緣無 周徧 就 ,真的說起來不是三言兩 就是無 空、 是 法 界」 相空 性 切 法 0 常住 這 0 , , 吅 兩 成佛才 徹 就 實相法是常住的, 指 底 句話 就是實相 相 故突然起來這麼一個 空。 明 的實相 知知 瞭 既沒有自性也沒有從他 人 這 道 法界是包含一 都不知道, 的 語能 性 只 無 0 實相 所 有 相 論 夠說 佛 在 以 兩者都空這是性 上 世 這 , 無性 法常無 面 佛 間 佛 得清楚的 切 什 知 知 知 法 的。 麼地 道 的 道這完全是 04 0 性 0 知法常無性 都指 未來 來的 再好 無性是無 無 方、 0 0 你 德 常 無 物 諸 他 的 懂 記 無 無 因 , 性 佛 這 性性 論 這 性 相 就 住 相空」, 有 自 性 德 是 他 什 兩 , 也不 楞嚴 德是 將 麼 性 任 這 個 無 第 字 何 時 切 四

緣 開 空 要證 教 證 今生作了很多的 理去修行 般 因 個 發自己性德 , 理然後 到 完 是 自 人 再 見 講 無 己 證 我 全講的是性德 們 到自 按 本 面 明 「三因」,三因首先是正因, 會 我 照教理去修行,正覺起來 , 性 般 問 呢? 們 己 無明為緣然後眾生起來 0 在 功 人 現 的 , 能 你是什麼因緣學佛?有什 這裏講佛 德 用佛 心性 在念佛也是修行 接 ,就是我們實相 , 跟 觸 的緣起來的。佛緣先要有緣因,我們現在都來學佛了,學佛 0 佛法 人家結了很多的善緣 明白自己有心性 種 , , 有學佛 把佛 的 種完 了 ,眾生世 正 性德 因 0 因是 有兩 全開 緣 , 麼因 的 然後才 , 這是正 無性 種緣 間 話 , 發出來, 緣才 然後在今生才碰 這可不是容易的 就起來了。 的 , \_ 接觸佛法?這 我們現在研究教理 步一 因 無 這要從 0 然後 性 步用修行 再呢?有教

就

是上

面

講

性

空、

相

了因

`

緣因

你怎

麼

二句

佛

種

從

緣

起

佛

種就是我們

人

人都

有的實相

我

們

念佛

學

佛

的

目

的

就

是

把

我

們

的

實

相

開

發出來。

怎麼開發?好

懂

點

的

話

,

先要明

心見性

明

ジ

見

性

之後

緣

起

0

緣

在

這

表

裏

面

有

行

研

究

,

也

按

(照教

工夫開發自

己

妙法蓮華經講記(三)

到學佛的

人

碰

到

,

必

須

過

去

世

以

及

個

因

緣

指

的

就

是

這是佛 這一 善緣 特殊的了 這善緣,才能 全開 要從緣起 這 了 的 過 對佛理 選擇 緣 佛 善 去佛 直能 句話 法是 發 個 知 我們過去作了很多功德,今生遇 好 出 這了因 解 識 因 夠走上正路了。比 的 才能繼 了 來 0 未來佛,每一 所以先叫眾生多多在緣因方面去結結善緣 修行 换 這是緣因,有善根在那裏,起了 · 我 因 ,我們成就得更快。這兩句話 們自 一學佛就對佛的教理容易明白,對於修行方法我們也有很 句 、緣因是修德 個 0 行 法門 話 續往裏面 你研究佛法、 說 己先 , 就是啟 , ,現在要學佛要成佛 要有自然 這是得到了 尊佛他都 研究,知 如說我們念佛,念佛不但是了因,還是特 發正 ,由 研究教 信 因 修德來 0 知道法常 因 我們 的 道 用 理你才能夠開發智慧, 0 功修行 個 了 到 所 開 因 很多善緣才能 發正因 以 緣。了是了 , 諸 佛 , , 無性。 現行 得了 能 成佛就是把佛種完全開發出來 夠 的 叫緣因。 之後 來 的 方法 要叫 現在世界一切 學佛 性德 解 ,善緣最好的是跟 眾生學佛 ,然後堅持下去, 我 夠來學佛 , 有緣 , , 徹底把 們 就是由 這是解釋 開 有了智慧你 因 發 才 能 佛都是如 正 於 正 0 夠 能 學佛 我 因 因 殊 成 接 佛 開 們 佛 的 觸 這是 人家結 好 之後 有很 發出 那 種 才肯用 了 佛 此 辨別 從 就 話 因 了 法 都 緣 了 沒 還 殊

是憑

勝

的

問

題

能

力

有了

知

道

佛

種

要完

起

工夫

因

0

接

觸

佛

法

於修持 别 陀 麼 佛 結 法 大 法 佛 法 緣 相 阿 很 的 門 僧 快 緣 應 工 工夫也 那 呢 夫 現 必 祇 , 個 在學念佛 得了 ? 念 你 劫 , — 佛 念 這 我 , 能 到 天 緣 解 阿 們 , 那 彌 極 \_ 因 堅 知 是 過去 持 天進 這 陀 樂世界一生就 道 法 念 佛 門 在娑婆世界要用 • 少成就, 句 己 不 , , 經 經 跟 會 句 我 一有了 佛 我 文的 們 退 **祝念佛**, 們 自 勸 轉 意義 能 己 現在在娑婆世界念 人 , 0 把 家 自 現 成 念佛 自 之後 在 緣 性 己 就 繼 彌 因 的 佛 續 陀 ` , , 增 我 正 了 的 這 就 們 因 長 因 正 比 出 什 開 開 對 因 現 , 麼 發 幫 於 阿 發 , , 念佛 我 念 彌 出 自 助 布 來 己 們 大 陀 施 句 佛 家 都 自 法 0 的 門 佛 到 在 要 就 佛 性 會 極 研 好 就 的 不 性 樂世 更 究 正 出 相 時 0 加 間 因 所 現 同 佛 界還是 深 的 很 就 法 以 多 很 信 次 長 , • 那 遠 快 教 跟 不 0 念阿 所 真 理 疑 人 , , 要三 正 為 以 家 ` 彌 什 特 結 對 念

是這 多方 來 都 這是 便 個 能 法 作 成 講 法 佛 未 到 0 , 最 都是 來 這 後都要把一 佛 個 未 說 無 來 什 麼? 論 佛 是 0 那一 乘法說出來 大家 一是 將來 尊未來佛 故 說 成 \_ , 乘 佛 這是教的第 ,在座 之後 , , 乘 的我 你 教法是第 知 們現在雖 道 0 下 法 一等 面 常常 講 無性 然還是凡夫眾 的 理 的 0 第 無 佛 論 種 前 0 從 生 理 面 緣 說 起 將 開 很

學的時候應該分開來講,但是到究竟的境界,性修是不二,合一了,都是實相 這表:「性修不二實相」,這還是講實相,實相有性德有修德。我們在研究佛法教 頭 的時候要分清楚,性德是性德,修德是修德,沒有修德性德是開發不出來的。我們 就 講「是法 住法 位 世間 相常住」。先看表,看清楚以後,這經文我 們 オ 能 明 瞭 理

夫的 界不可思議沒辦法說的,為了解釋的方便,把一真法界畫成十個界限,就是六種 道裏面也包含其他 面 的眾生?佛是我們眾生心中的佛?按照十法界裏面每一法界都有十法界,這理就容 這十界實際上前面都講過了,百界千如一念三千。十法界裏面,每一界又有十法 就是三界外有四聖:聲聞、緣覺、菩薩、佛。 實相表裏講的常住 一無盡 境界,就是六道輪迴,六道凡夫:天、人、三途加上阿修羅,六凡。六道 性修不二實相」 一的 比 如 說 九法界;佛這一界裏面也有九法界。為什麼說我們眾生是佛心中 人道這一界裏面就有十法界,包含其他九法界在人 這有 常住怎麼不變呢?「十界一如」。十界就是十法界, 兩行,第一行叫「 四聖六凡合起來十法界,十個界限 法住」,法住就是常住不變,就是前 道裏面;天 一真法 以 界, 外 的 凡

妙法蓮華經講記(三)

講十 易 法界 除 薩 個 一分 到 法界 了 明 跟 佛是 生相 真 界 迷的眾生與 佛法界, 白 法 了 界裏 然後 無 如 明 明 如 , 後面 簡 白 加 在那裏還是迷 面 聲聞 單 這理我們念佛也好 佛 去 上三世,一共是一念三千。 法界的 講十法界,把它分開來十法界裏面 九法界都是迷,為什麼是迷呢?大菩薩沒到成佛的 , 十法界 • 緣覺 佛都是一 歸到 , ,還不能夠完全悟的。 以至下 同 一真法界叫 體 , 普通法 面 , 六凡法界都是一 同 \_ 門 真法界 這是簡單講「十界一 用 如 止觀 0 到「十界一 後 這講 也好 面 每 如 , 性德 迷悟 界都 迷 工 如 夫就 也好 同 有十法 如一,一 體」, 悟也 的 能 時 時 用 在 界 得 好 候 候 十 如 就 同 上 , 他還 法 體 不 就 有 ·但菩 是 這 有 裏 歸 九 百

是 法 前 般 呢? 若 講 面 修德 理 後 解脫。這三德我們學佛的 即 那就是圓教從初住開始 面 講 名字即 法 位 法 位 這裏講「究竟三德」,什麼是究竟三德呢?先看三德, **,** 觀行 法 位跟 即 法 相 , 人就拿天台宗教理來說,天台宗叫六即佛。 住在這裏不同 别 似 教從 即 他 初 們 地 的 開 工夫不 , 始 那裏 0 到 圓教從初住 不同呢?法住是講 , 到了分證即 一開始 他的法身德 0 分證 性 就是法 德 即怎麼說 六即 , 身 法 佛 法 位

佛了 十行 德就 身德指 獨 德 這三因佛性不是像我們現在講有一個次序的,先講緣因,然後講了因,最後 在三德方面是般若德。法身德有正因的理,了解這個理他能夠發。了因是開智慧的 身德就發出來 他這三個 有智慧了,這智慧從那生?從般若 證 起發在六即佛裏面是分證 是有善心在那裏,有善 開發出來了。了因怎麼能夠發得出來呢?要靠緣因。緣因是因為作了很多的功 。了因是講智慧,有了因的智慧才能發出正因。這了因 」,成了佛到妙覺時候 以 一樣叫作等覺菩薩。到了等覺菩薩這一位是四十一位 是究竟即 後 的 正 + 因 因 迴向 配 佛 合三德,一發一起發,一切都發出來。從這初住,二住到 佛。 就有了法身德了 性 然後十地 究竟 在初 即 住 , 的時 四十個 佛叫究竟三德 位 心一發的 只有佛才能證到 , 分證位 候 正 。了因 ,這位子上面正 位子。每一個 因 時候 佛性是由 到最後 一發生作用的時候 ,解脫德就能出現了。 到 妙覺就成佛 四十位 這是修德 了因才能夠發起正 位子都是這樣,一發一 因佛性就往外發了 , 還有一 了 , 那個慧心,智慧心一 四 , 0 十 他智慧心一開 位就是等覺 這個究竟三德「惟佛 \_ 圓教從 位 因 都滿了最後 0 十住到 正 往 起發。一發 初 因是 外發這 講 住 跟 十 開 正 般若 理 彌 行 始 因 成 講 法 勒

菩薩 覺世 間 地 位 真 以 下 正 說 緣覺 起來 聲 就是佛 聞 六凡夫眾生都是有情世 法 界 的 正 報 , 佛 的 報 身 間 , 所 以 是九界 的 報 身 0 那 麼 正

身也好 處 來 第 這 本沒 這 講 說禪宗 個 就 不 個 入 , , 是法 是佛 事情 講 識 道理重要的是什麼?你能夠深信不疑這個道理 有 我 這三 實 領 叫 的 們 , 身。 佛 開 看 種 會 相 相 的 你 的 到 悟 分 法 這 世 身, 間 禪宗是講 領會不領會?你會不會?你不領會的 正 切 , 山 , 參禪的 都 報 房屋就是房屋 到成佛悟 河 講 也就是我 也好 是實相 大地 到 實 這個 和真正 人遇見禪宗祖 , , 看 不 , 的 道理 正 們每一個眾生的法身。在眾生地 的 必說前面講「十界一如」的時候都是一 時候它就是「身土一如」,它就是法身 報 說 0 花草、 起來 你 依 , 他 要領 報 不跟 師 無處不是實相 樹 , — 會 木、 , 他 實相 你 到 講 的 不答復你 石 時 0 頭 我 切都是實相。怎麼一切是實相? 候 • 們 話 ,就等於禪宗開悟了 , 泥土這沒什麼?真正 , ,研究教 , 也就是說 這房屋 , 你問 這是扇子那就是扇子, 位來講 理 他道理 無處 扇子 的 人 0 山河大地是我 如 我 而 電扇 所 他 不 0 們 隨 是 以 就拿依 悟的 可 0 所以一 也 這 便 法 以 舉 樣 講 好 身 時 你 說 報 任 0 實 來 報 起 講 根 們 何 你 無

見佛 相 犯是這 切實相 的 法身 個真理 , 也看見自 這 個 道 理 己 佛 在 的 法 經 裏面 身 0 法身無處不在 講清楚以 後 , 我 , 佛 們 深信 到世間來把真理 不疑 的 話 , 告訴 就 隨 時 人 家 可 以 看

的

就

常」, 學佛要把常住 這 就是性德,真如本性我們人人都有的。理 麼容易的 段「證常次第」。講這「常」,按照天台宗六即佛的次序來看,「一切眾生但 兩 個字有新 理常就是理即佛 是法 0 要按照次序一步一步才能證到 住法 一的實 表 ,各位 位 和開 我們也明瞭了。「世間相常住」,「世間 0 看, 發出來 理即佛就是前面 常住就是前面 ,這不是說 即 講的性德 講的 , 佛,從理上面本有的理,這性體這 學佛, 所以第二三七頁第十二張講表, 實相常住。 ,我們了解每一 馬 上明 實相 心 相」這表也講過。「常住」 見性 常住,我 就 個眾生都有 證 到 們凡 本 性 請看 夫眾生 有 本性 沒 種 理 那

真 佛 如本性的性 把 第二 兩 種 生死 呢?\_ 德 ,分段生死 聞 。可是性德很多人不了解,怎麼講也不了解 而 能 解 、變易生死都能了了。 為名字常」。 聽到為什麼來學佛,學佛為的是成 那你憑什麼成佛呢?憑有理 禪宗的 祖師 禪若容易 佛 即 佛 成

夠 們 聽 了 切 斷 把 解 研 吧 究 , 真 理 以 達摩、 教 即 後表示真誠 如 佛 理 本 雖 這 祖 性 然 師 個 我 真 東來傳法 可 們每 懇 如本 以 說 切 性 個 的 , 能夠了 人都有 求 就 但是也知 不會 法 0 那 如果容易了 解 ,一說就 道不那 麼困 , 這叫 難 麼容易 明白了 , 名字常, 解 在 , 河 達摩祖師就發大慈悲心 , 南少林寺 , 而 但 就是「名字即 能夠 實際不是那麼容易明 面 聞 壁時 到 能 夠理 佛 \_ 祖 解 說 斷 知 我 白 臂 道 的 說 了 手臂 給 0 我 你 能

這理 把 山 如 即這 上青青的 雖 甚至花、草、樹木、流水那些聲音等等,都從這些法 然名字 個 理 即佛 顏色就 , 都存在那些法上 , 對於 看作佛的 理即這 法 身, 個 面 理 0 了 了解這些才是名字 蘇東坡把河裏流 解 , 可是不容易。 水 即 的 上面 比如說講一念三千,十界 佛 聲音悟 , 了解這是一真法 所 出是佛的 以 不 那 麼容易 廣長 的 舌

惑 觀 你叫他伏 行常」, 塵沙 名字 惑 住貪瞋癡 即 觀行常在六即佛這 佛他 無 能夠理 明 都 , 有的伏 能 解 伏得 了 住貪,而瞋恨心伏不住。 住 , 位子叫 理 0 解 就 自 圓教來講「一 「觀行即佛 性 中有真如 0 伏一 本 在這地 性 有瞋恨 0 切伏」, 再 位 進 ジ 的 不像 時 步 伏 得 候 就 住 是「 我 , 他 們 , 但是你 凡 可 念念體察名 夫眾 以 把 叫 見 生 思 他

驗來 麼樣 易的 察 不要愚 「念念體察」 體察的時候他才能伏得住煩惱,他才能夠捨棄虛妄的法 觀 才能 察 圓 癡 教法 , 引出這 對 這也很 於 叫「觀行常」,就在觀行位他是常住 門從見思惑到塵沙惑、無明 諸 工夫呢?開始作的時候,這表裏講「念念體察」, 法,迷的時候是什麼樣的法?悟的時候是什麼樣 難。分析見思惑有很多品數,我們凡夫眾生你要同 , \_ 伏一 切 伏 ,伏得, , 取這個真實法 住 , 有這 的法?念念在 心心念念的 時 伏 個 得 工 夫 住 來體 不容 所 怎 以

界以 祖 內塵沙惑也在 面 師 可 外 注 以開 後 解 的 面是「六根清淨為相似常」,相似是六即佛裏面「相似即佛」,在這個. 始斷 粗 塵沙惑還很多。在這裏簡單的說六根 垢 先落 內, 見思惑, 這個落了之後才六根清 ,垢是污垢。粗是很粗淺的污垢指 以至於修到快滿的時候,三界以內的塵沙惑也可以 淨 都清淨, 的見思惑,這是很明顯 這 4 相 似常」。 六根 斷 位子上 的 , 清 但三 界

這 就 圓教來講 接著是「 悟證 的 0 圓 四一 一教從 位為分證常」,悟, 初 住開 始 , 初住 加上登地之前的三賢位 不 ·但悟 而 且 有 證 0 四 位 , 十住、十行 一就是 四 十 · + 位

住 迴 「分證即佛」。「分證即常」,分證的,一部分證到這個法身,法身就是常住的 一開 向 始 加 上 就 十 證 到 地 位 部分法身。 就 四 十 位 , 再 必 須從初 加 上等覺四十一位 住到等覺菩薩 0 ,那證 四 十 一 位每 的 法身就多了 位 他 的 法 這 身 才算是 從 初

114 經 過 究竟常住 最後是 四 十 — 位 圓滿 , 分 顯發為究竟常」,圓滿顯發到妙覺地位了,這正式成佛了 分證到法身之後,法身全部顯示 出來 , 全部發覺出來 了 前面

這

佛是 等 候 知 到 乘 己 坐 說 大 法 那 到 這 導師 這 導師 表 在 個 道場 看 法華經》 說 方 0 世 方 過 便 說 間 便 ,全部都知道了。然後弘 以 說 後 相 的 ,一定用方便法來說 的時候 時候 常住」,一 」。未來無論是那一尊佛, , 再回過頭來看這首偈子:「是法住法 方 , 向 稍 部分一部分修成功的 就定住,將來顯示 指 點 。方便法說出來之後,最後顯示這 ,原來方便法處處都是顯 法利生的時候,「導師方便說」,導師 前兩 的時 ° 句所講的是性 候,就 於道場知已」, 位, 在 方 世間 示 便 德 一乘 法 相 • 上 常 佛 修 法 面 德 住 在成佛的 的 顯 乘法 , 就是 示 於道場 性 出 修不 。但 佛

#### 第四十八講

天人所供養 • 現在十方佛 • 其數如恒沙 • 出現於 世間

安隱眾生故 • 亦說如是法 0 知第一寂滅 • 以 方 便 力 故

雖示 種種道 ·其實為佛乘 0 知眾生諸行·深心之所念 •

譬喻、亦言辭·隨應方便說。

過去所習業。

欲、性、精進力

· 及諸根利鈍 · 以種種因緣

真實法 法 佛 迦牟尼佛 。前 這 些一 前 面 面未來佛已經說過去了,現在剛才念的是現在佛。因為這是〈方便品〉, 未來佛講過了,現在講現在佛 在 切 四十九年說法,在前四 佛 〈方便品〉 他 們到 裏不但釋迦牟尼佛如 世間來說法也是跟釋迦牟尼佛一樣,先說方便法後 十年講的都是方便法,到後來講《法華經》 此 , 諸 佛 , 還有過去佛 , 現 在佛 時才是 說真實 未來

現 在看經文:「天人所供養」,無論那一尊佛,在世間來弘法的時候, 說這法都

妙法蓮華經講記(三)

得像恒 有十 些世界太多了,那些佛有多少呢?「其數如恒沙」。現在十方世界那 界的教主 有天人供養的。這裏講天人所供養的是那一尊佛呢?是現在佛,現在佛那就多了 方佛 河裏邊的沙 在十 以娑婆世界往外的十方世界,十方世界無窮無盡多得很。 方世界, 數量那麼多,先把「十方佛」 就拿釋迦牟尼佛以這個 作中 的數目 心 來看 說出來 , 釋 一迎牟尼 些佛, 十方世界, 佛是娑婆世 數目多 那

生故 比 助眾生解決生死問題,讓他們能夠生死自主,得到安隱。想生死自主得到安隱的 太多了,無論娑婆世界或那一個世界,眾生都有生死的苦惱 呢?怎麼安穩呢?我們就看娑婆世界,娑婆世界除了我們地球 安隱 個意思。在古時候經典裏面都用隱字,隱字是很穩妥的意思,隱在那裏非常安定 如貧窮 」。無論那 出 現 這裏講 以 外 於世 ,其他還有很多問 一尊佛到世間來,為的就是「安隱眾生」。這隱跟一 間 「安隱眾生」,就是叫眾生都能很安靜的在這 · • 那麼多的 佛 題 到 世間 但最嚴 來 重的 , 到 世間 就是生死問題 來的 目的是什麼 。人在世間 世間 以外,還有很多, 安隱眾生就是要幫 般講穩字,是同 0 眾生怎麼安靜 呢? 「安隱眾 痛苦很 那

教眾 緣故 先 那 講 要講 生解 方便法 , 亦 什麼法? 決生死問 說 。下面就說了,像恒河沙數那麼多的佛出 如是法 就是講真實法。 題 」,也是說什麼法呢?妙法,第一義的 ,必得要教化眾生明瞭這個妙法,所以 但真實法 不是任 何 人都能 現到世間 妙法 聽得 「亦說如是法 。在這裏先安隱眾 來 明 白 ,為了安隱眾生的 的 所 以 必 須 生 要

了第 自己 的 現 法也不簡單,比 夫眾生沒 礙 凡夫眾生言語固 10是本性 在 知 都 接著 一寂 想就把 道 在 說 有 + 以 滅 本性 後 人 方 , 自 能 世 知第一寂滅, 所 , 己第 如說普通人用方法可以表達出來嗎?不行的。佛他 不可 這 · 然有限 界 夠 以 個 在 知 , 既是不能 這 道 以 現 寂滅 用言語說出來,凡夫眾生也沒有辦法想得明瞭的。 裏說「知第一寂滅」。寂滅是真空 0 在 ,我們的思想都是虛妄分別, 成了佛 他 以方便力故,雖示種種道,其實為佛乘」。 的真義障礙 們 用言語表達出來, 都 ,他為什麼成佛呢?就是知道第一 在 那裏說法 了。 所以第一 0 他自己 但是佛可 寂滅 用虚妄分別的 「知第一 相 的真 以 用 , 前 理 種 寂滅」。 面 種 就是自 有辦法 寂滅 講 思想就是 方 的 法 佛指十方 常 己本性 第 , , 他 因 住 而 用 寂滅 為 種 無 且 有 . 個 我 證 種 性 佛 障 方 方 到 凡 0

雖然 滅 道 便 力」, 而 能夠 講 用這方便法門開示 的 有 成佛 種 種 種方便法門,其實為的是佛乘,為的就是引導學佛的人,來知 種 方 便的 能 種種 力, 道, 種 種 就像釋迦牟尼佛在前 方便的能 力就說了很多的方便法門 四十年 講的 方便 ° 法多得 道第一 雖 示 很 種 寂 種

諸行 喻 能 學習。 亦言 ,深心之所念,過去所習業,欲、性、精進力,及諸根利鈍, 以 上 下 辭 這 面 , 隨 段是講現在十方佛 就 應 講 方便說」。 開 權 , 只講真實法 , 都要把真實的 有很多眾生聽不懂 佛乘的 妙法 所以 講 說給學佛 開權了:「 以 種 種 因 的 知眾 緣 人 , 讓

譬

生

他

是他 業是惡業 的 都有他的習慣 ジ 態 心 現 裏 在 的念 十 ジ 裏 他 方 所 頭 什 佛 , 什 作 麼 0 都 麼習慣?比 加 狀態 的 知 事 道眾 上「過去所習業」,所薰習的種種的業,業是什麼?無論是善 情都 , 生的 在 有一 這 如教書的 諸行 裏講諸行 種習氣保 諸 人 行 , 留 , 下來 是心裏表現出來 他看見人都把他當作學生看待 切眾生的形態。 了 就 般 人 的 還有「深心之所念」, 所 形 知 相 道 就是一 的 每 , 般 當醫生 個 所講

是 般眾 那 始 多太多了 的 欲 的 望 劫 鈍 個 欲 人 生在 望 根 以 世 看見 性 界 來 , , 這些 性是 世間 所 就 • 我 精 有 人 有 都 眾 現 們 作 進 他 我 不但這 生 在 們 們 把 力 那 他當作 這 的 的 眾 ` 些諸 十 生 個 根 根 行業 方 性 性 一生,這一生之前有前生, 0 佛 的 行 過 病 , 人看待 還有 去所 利 都 , 跟 形 知 • 人接 精進 習的 能), 鈍 道 全部 , 0 這 觸都 的這 他們在那一個 業, 深心所念的 就是習慣 明 是行 還有 瞭 些力量。 動 呢? , 前生之前又有前生,可 其他各行各業都是 動 再加 世界,度化 念頭在那 就是業 欲 上一 性 0 及諸 ` 裏 過 那 精 去所薰習 根利 進力」, 所 個 習 如 世界的 鈍」, 種 此 欲 的 種 以 0 是 是 業 眾生 的 說 我 利根 他 那 從 們 太 無 們

法了 根 明 就是言 瞭 的 。 以 人用言辭 知 那 辭 道眾生這些根 用 種種 什麼呢?用講故事 佛 用 , 因緣、譬喻、亦言辭」, 言辭隨著那一 用言語直接 性 , 種 的 種 業 ,講因緣故事 講法。 類眾生, , 什 再次一 麼 就 這講 樣 用 的 那一 等 方便法了 ら 用 的 理 這三大類 類言辭來說法 佛 用譬喻, 全 部 , 所 知 ,每 譬喻 道 用 的 , \_ 說法 有 大類 種 比 那 種 幾 事 的 如 裏 情 種 時 說 面 呢? 候 包含很多。 譬喻還 那 如 果釋迦 對 就 有 於 不 利 辨

可以 生 種 用 從 千差萬別 是要講真實妙法。 牟尼佛在現在,對現代人來說法,遇見學科學的人,他 一能感 種 那 事 政治 拿來作 的譬喻, 一類的言辭,變化太多了。講譬喻更多了,在佛經裏面舉出來,一花、一草都 ,佛就 的人 ,因此 比 種種的言辭,「隨應方便說」,應是隨著眾生有感,佛就去應。隨著眾 喻。因緣,在藏經裏面因緣故事多得很。所以 應,這就是用種種方便說出來。這就是前面講「其實為佛乘」,目 他 在這裏用因緣、譬喻、言辭,隨著眾生的根機來方便說 但是真實妙法眾生諸根利、 就用政治上的言語來說法;其他一切都是隨著那一 鈍所習業種種 就用科學的言語來跟 在這裏說 不同,理解的 以 類眾生, 種 種 能 他 的 力當然 因 說法; 他 就 的

共有四大類 現在佛到 這裏為止說完了,現在佛以前有未來佛、有過去佛 ,叫四佛。這些都說過了,下面最主要是講釋迦牟尼佛 總體講 有諸

## 今我亦如是。安隱眾生故。以種種法門、宣示於佛道

是」。就跟前面 釋迦牟尼佛說「今我」,我釋迦牟尼佛稱呼自己。 四類佛所講的,到世界來說法也是那樣 ,他們講方便法 現在我在靈山會上講 ,開設權法 亦如

眾生 讓 法 權 法 聽 以 0 種 講 目 到 , 就 種 種 的 的是要顯 是要眾生在這世間解決生死的苦惱 種 法 法門」,用種種法門 法門 的 內容就更多了, 的 示真實法,我也是如此。「安隱眾生故」, 人 , 都能 了 ,就是前面講的因緣、譬喻 所以 解我所宣示 種 種 法門 的 , 成佛之道 ,「宣示於佛道」。 讓他 們能夠得 、言 為什 到 麼如 辭 安隱 宣示 , 佛 此 所 因 呢?為 示 用 為 就是顯 的 這 這 的 個 安隱 些方 緣 示 故

接著 就 講 前 面 釋 迦牟 户 佛 四 句 偈 子 , 就 把他 說法 個真實法先說出來 說 出以

#### 我 以 智慧力 • 知眾生性欲 • 方便說諸法·皆令得歡喜

後下

面

就講方便開設權法了

乘 聞 欲 他 呢? 根 的 的 智慧 性 根 釋 迦牟尼 根 性 把 性 力 所 , 有 有眾 不 知眾 同 的 佛 可 生 欲望也 說 生性 都 以學緣覺 我 包 不同 括 欲」, 以 我 了 的 , 知 有的 如 智慧力量, 心裏所希望得的是什麼?這個欲望各不 道所有眾生的根性。根性是什麼呢?有的 果再講詳 可以學菩薩。聲聞、緣覺、菩薩 細 佛 點, 的智慧不得了,沒有人 人、 天五乘佛 法。 性 能 ,三乘根 指 相 跟 的 同 他 這 只 相 個 能學聲 就是同 性 比 根 , 三 性 以

麼容 無論 欲望 具對 諸 後 沒有反效果?那 不 都 欲望太多也太複雜。 都 法 知 有 個 說 易的 道自 不 讓 他 人,他小孩的時候欲望是什麼呢?喜歡各種玩具;到了年齡長的時候,兒童玩 0 ,他來說 諸法 眾 那 同 不 己、 生 的 能 說出 種 所 欲 能 滿 不知 法 夠 法 以 足 望,隨著年齡又不同,隨著他所處的環境又不同。何況 來的時候,他跟我們現在一般人弘法就不同了。佛「皆令得歡喜」, 都 就 了 了 可以契機契理 知眾 道 使得 很 解這 別人 這個我們普通人怎麼知道?不但對自己不知道,何況是別人 難 他欲望又提升了;到了成年到社會上他欲望又 生性 聽法 說 個 這種 了 真實法 欲 的 0 所以 欲望,也可以說法?法說出去有沒有效果?或者是 人得到歡喜。換句話說,有這種種方便的權 」,知道性欲 0 我們普通人勸人學佛,不了解眾生的心裏,就 說法只有佛的智慧這種大能 之後 「方便說諸法 , 力, 用種 增 知道眾生的 那麼多的 種 加 了 方便法 法 眾生 到最 說 個 不那 根性 出 有

法 , 這 這 兩者總結起來總體講 兩 首 偈 子 前 面 第 , \_ 首偈 個開權一 子是講顯示真實法 個 顯實,下面分開來詳細解釋 ,後面第二首偈子是講 分開來詳 設 施

沒法講了, 細 解釋了 講 共有六方面六個意義。六個意義在前面不要全部講 到那裏才說明是那一個意義 講的話後面 就

舍利弗當知 我以 佛眼觀 • 見六道眾生·貧窮無福慧

入生死 險道 相續苦不斷 • 深著於五欲 • 如犛牛愛尾

以貪愛自蔽 盲冥無所見。 不求大勢佛、及與斷苦法

深入諸邪見。 以苦、欲捨苦。為是眾生故、而起大悲心 0

礙 很多, 從這裏開始,一共有六個重要的意義。第一個 因為有這些障礙,佛不能不講方便法,所以這是第一個 就講 五濁世間 「意思 的 狀況 眾生的障

了 六道裏的眾生 ,有富貴的人。像古時候作皇帝有多好?像大財團的家財自己都不知道有多少 我以 佛 就 佛眼 說「舍利弗當知」,佛叫著舍利弗,你應當要知道,知道什麼呢?佛就說 觀」,我用我的佛眼來觀察。觀察什麼呢?「見六道眾生」,能夠見到 六道眾生怎麼樣呢?在我們一般人看起來,我們人道裏邊有貧窮的

道 那多好?這 、人道 ,在 人間 佛 還不算,天上的更多更好了。 眼一看都是「貧窮無福慧」,沒有福也沒有智慧 但是各位看看,六道眾生當然包括天

慧眼 了 以開 講 能 佛 的 第二是「天眼」,天上的天人他有天眼。我們在人間學佛法有了定 夠 能 眼 六道眾生是什麼呢?這幾句是講五濁世間 把前 力 。第四是「法眼」,菩薩修菩薩道他 天眼,這天眼人道天道都有。第三是「慧眼」,智慧眼,小乘的聲 佛 所 「見六道眾生」。六道眾生以外,聲聞、緣覺、菩薩當然都能照得清楚。 以 眼 祖 就是佛眼 面幾眼統統包含在內,肉眼、天眼、慧眼、法眼,到佛這裏 師 注 要知 解 道, 佛在法身之地,如 他可以圓滿地照所有眾生, 佛法 講的眼有好幾種:第一是「肉眼 如 知道世間萬法,這是法眼。 不 動 的「眾生濁」。 , \_ 用他常寂光 切眾生的根 的 」,凡夫眾生是 機 佛 他 眼 第五是 功, 都 觀 照 明 , 都成為佛眼 聞 瞭 學得好 他可 這 佛眼 種 肉 所 這裏 也可 觀 以有 眼 以 照 他

世間是有危險的,危險的時候,沒有比生死更危險,生死叫險道。這個險道也不是 「入生死險道」,六道眾生,入就入了六道,六道每一道都是生死險道 。危險

命有 通 死 說 我們 以 相續苦 生命 後再轉世,又是一個險道,相續。苦呢?生死苦沒有斷 般人說命好 世 間 不 , 六道裏面眾生, 斷 你到那裏遊覽,遇見危險地 」,它是相續的 ,命不好 , 在佛看起來都是險道,沒有好的 他們的生命就是險道,險道是相 ,沒有了的時候 方, 通過就好了。 0 個險道就是一番 這個六道生死 的時候。這是講「命濁 續的, , 這相續是命濁 生 就是這個命 死 險道 這 番生 你看

的 牠 了很多損人利己的業,他就到三途裏面去了。「深著於五欲」,這六道眾生都 更重是三途。 色多了。那一 他 「如犛牛愛尾」,這古人注解,犛牛是在中國西邊,靠近印 尾 尾 巴。合起來說是牠愛這尾巴,看這尾巴,別處牠看不到 巴很長 深著於五 接著 講 牠就愛牠的尾巴, 怎麼樣到三途裏面呢?五欲 個眾生都是如此。輕一點是天道眾生,比天道重一點是人 深著 欲」,深著就是執著、染著。染著什麼呢?五欲 於五 欲 , 如 犛牛爱尾, 牠眼睛成天不看別 重, 以 貪愛自蔽 他就到三途。為了滿足 的 , 不注 盲冥無 度那 意別的 0 拿這個作比 ,這五欲是貪 所見」。 些地方有這 什麼 五 這六 道 欲 只 喻 道眾 比 射 種 照 他 , 如 人 六 顧 牛 就 此 道 道 生 造 牠

見。 樣 無明 眾生就像犛牛一樣,都深著於五欲。五欲把牠的智慧眼遮閉起來。所 顛 說古時候堯舜這舜帝,一般形容他的父親是個盲叟,其實他眼 們人雖然有眼睛,人家看你沒有眼光,看不清事理,也會把你當作瞎子看待 也叫作盲冥。畜生為什麼叫盲冥呢?畜生虛妄分別這種無明 冥無所見」,盲冥就一般講,一生下來就是瞎子眼睛看不見,也可以指畜生,畜生 貪愛自蔽」,貪求這五欲,把自己的智慧蒙蔽起來了,如 都是叫作盲冥。這是講「煩惱濁 顛 犛牛這尾很 很多很重 倒 倒 不分是非,這麼一 ,他就是盲冥。 長, 就為尾來蔽 個 這盲冥就像犛牛一 人等於是個 了, 0 六道眾生貪愛五欲很深 有欲望就 瞎子 有煩惱 就 樣的,牠只看牠的尾, 般 , 同犛牛愛牠的尾巴一樣。「 人 從 來講 煩惱 ,就被五欲 , 比 的是盲冥, 睛沒有瞎 起來 我 們 的 以 人 在 其他 遮蔽 重 講 ,只是成天 這 他 一得 煩 裏 像 多。 了 的 0 惱 講 無 畜 比 所 我 盲 同 生 以 如

大 悲 道求佛,天道享福他也不知道求佛。人道裏因為貪愛,自己蒙蔽了,所以他「不 心」。在六道的眾生,三途眾生不必說 不求大勢佛 及與斷苦法 , 深 入 諸 邪 ,苦惱那麼重 見 , 以 苦 欲 捨苦 所受的苦那 為是眾 麼多 生 故 他 而 起

妙法蓮華經講記(三)

見 題 求 個 時間當時代講 時代,這時代叫劫濁 到 斷苦法 ,生死問題可以 大勢佛」。 佛 他 也 」,能夠斷苦是什麼法呢?只有佛法。對於佛法他也不知道求。 不 大勢佛 認 在 識 解 五濁時代,眾生濁、命濁、煩惱濁還有見濁 決。可是這些六道眾生,前面說有那些煩惱,他 斷苦的 佛有這大威力,有大勢力 佛法,也不知道求,這是講的是什麼?「劫濁」, 0 佛 所說的 法 可 以 四 解 種都是聚在 不求。還 決 世 大勢佛 間 有 任 劫是 這 呢 何問 ?

常見 見裏 什麼 歸 比 貪圖 併 這 都沒 起來 的 粗 面 五欲 · 淺 深 種 有很多種,普通 有 類 入諸 很多。 點 了 , 個是斷 邪見 就 , 轉世 不怕造種種惡業 那些修長生不老的 無論是斷見、 , 一轉到 見 以 的說 苦、 , \_ 那 個是常見。 一說 一道?他否認 欲捨苦」。「深入諸邪見」,諸邪見,邪見很多了 常見 , , 人死了之後下一生還是人道, 這都是邪見。造惡業必然受到苦報 , 以 斷 都是不明瞭 為人的生命一 見,就拿人道眾生來講, , 死 了就 因果 死 直能夠活下去。 , 叫斷 不明瞭 見 , 因果 這就是常見。還有 斷 人一 滅 的 , 這都是常見 他 死了 這 兩 常見 在世間為 種 邪見 死了 把 常 它

是涅 不懂 學生天的 辨 他 槃的境界了,這是佛法所講的「非因計因,非果計果」。計是執著,不是成道 然 的 不 執 後 人他 1什麼 槃了 著那 到。這一條叫「見濁」,邪見這個濁 道,比 造這惡業 不 時候 方 個 明 非果 法 因 如 瞭 說 才能 , 很多,他有他的 , 認為 計果。造了這些苦業不明瞭 他持的牛戒、狗戒 惡業又是苦報 他 脫離這種苦,這叫「以苦、欲捨苦」。他在人間所接受的是苦報 就 這因 不 知 好; 道。古時 戒律, 不是果,生到 的因 , 印度那些外道也很多, 種種戒律,他把它當作生到天上, 不合理的戒很多,這都是苦。 這叫作 0 天上那怎麼是涅槃呢? , 「 以 苦、 還希望捨棄苦果, 欲捨苦」。 他想學 那 欲 到 個 他把生到 捨苦指的印度 不懂什麼是苦 天上去 辨得、 一個究竟涅 到 嗎? 天上算 的因 生天 那 這

妙法 佛 了 ·六道眾· 看起來 但是看看這些眾生,他「不求大勢佛」,見到佛都不認得,佛法他也不知道 著佛說 就 生 跟 佛 自己的感受是一樣的,起了悲心。起了悲心就要說法 「為是眾生故 起了大悲心 0 ` 大悲心是什麼?同 而起大悲心」,六道眾生在五濁惡世有這些苦惱,為 體大悲。 眾生所遭遇的 說法當然要說 這些苦

習氣 便法 如 何求。跟這些眾生來講《法華經》他聽得進去嗎?因為這個關係,所以佛先講方 , 他 0 假如釋迦牟尼佛現在來到學校教書,那是最好的教師 一講學生都能接受,他懂得五濁惡世的眾生,所以他講種種的方便法,這 , 他懂得學生的 心理 和

是佛的悲心。

#### 第四十九講

我始坐道場 • 觀樹亦經行・於三七日中・ 思惟如是事。

### 我所得智慧•微妙最第一。

惟 樹 這佛所想到 樹亦經行」,一方面觀樹一方面經行。在「三七日中」,在三七日中二十一天。「思 不但樹,這地方也不那麼隨便就可以幫助佛成道,所以這地也很好也很有恩德。「觀 所得的智慧最微妙,也最第一。普通我們說學佛要開智慧的,世間的凡情俗見煩惱 迦牟尼佛說我原來在這道場,這道場指的菩提樹那個地方。「觀樹亦經行」, 所謂觀 弘揚出去,但是找不到那種學佛的人,開始就講他想這樁事情。「我始坐道場」,釋 如是事」,思惟,想,心裏在思考,思考這椿事情。思考什麼呢?經文所講 他感覺到在這樹下成道的,樹對他來講也有恩德的,因此感樹的恩。亦經行 這裏剛才念的一首半偈子,是講他成了佛以後,先想到用大乘法,妙法來講 的,我所得的智慧,「微妙最第一」。佛說我所得的智慧,成了佛以後 的

我們 智慧 地 小 不管 經 都 有這 知 去一分, 破除掉、轉移掉,再進一步變易生死都 才是最微 見從 行 位 非常恰當。事情處理恰當,我們個人在世間一 知見 的 外 學淨土的人,臨命終時就能夠往生極樂世界,這就是智慧。我們在這裏念佛 要一步一 就 佛 觀樹 大菩薩 經 面 出 那來的?我們覺得世間 裏 妙第 智慧就 境界怎麼誘惑,我們也還是不要放棄念佛 現 ,然後不要跟世間人爭名奪利。果然有這知見,又有這種實行工夫,我們 了 面 在菩提樹下成道,菩提樹下四周的地方,這不是偶然的 佛 步開發智慧。到了菩薩和大菩薩地 的 一等 所 智 就 開發一分。 講 有智慧了。有了這智慧逐漸逐漸在我們有生之年, 慧, , 所 的 每 還不能成為第 以 說 現 句 成了 生滅 在學佛 話 佛 有 法 , 都是假 事 這 , 我 能 等智慧 有 智慧最微 解決 們 理 知見跟普通 法 0 就事實 了,就是大菩薩了。 , , 切都平安無事,平安無事就是福 還不 位 我們 妙 ,這智慧了不得。分段 , 到佛 這就是智慧 講 在 知道要向 世 \_ 間知 的 切 比 程 如 智慧中是第 見就 度 自己 說 , 佛 0 但是沒 我 不相 必 內心 坐 處理 得成 , 們現在智慧還 道 有殊勝的因 場場 同 中求真法 \_ 有到 生死 佛 任何事情 等 了 的 觀 智 都能 智慧 成 我 慧 報 樹 佛 們

根 第 著 所 說 法 說 任 出 機 這 觀 法,三周,他在三七日中思惟這些事情, 何 以 , 能 去 經行 樹 這三周 比 個 事 到 總 「三七日中」,三個 了 情 喻說了人家也不明瞭,那就說種種 七 任 之 實際是思考這法用什麼樣方法 對 解 般 何 都 天思想怎麼樣 , 人聽 祖師 的 說 有 地 那 表 個地 法都是就圓 方總要對這地 不懂 所 注解三十七道品這些法門 法 以 的 方要有 想到 , , 表法 那怎麼辦呢?用 把 七天,這三七日中也是表法的。三七 這裏也很難 這 所 教法門 圓 什麼呢? 方有點貢獻,從這裏面 教 饋 說 法門說出去,這說 那 的 0 觀 個 前 種 樹 弘揚出 地 無論是法 因 種比 面講事實 方是我們 到 ,都有表 , 這 後 緣故事了。 就是觀 喻方 去 來這部 說 0 我 法 所 法 法 的 後面就觀 譬喻說 來 以 們 自己要 經前半 0 的 依 第二 這就是這一部經 · 講 。 觀 可 報 樹 以 個 第三個 日中所思想的是什 表 弘 得 有 ` 部 心法 因 揚 到 セ 依報 四 就是講三 天 緣 諦 大 啟 門來講 就 法 說 七 發 我們、 天 十二 想 的 0 都 再 所講的三周 時 , 到 周 因 講 不是普通 就 能存 0 , 候 說 觀 想 緣 法 到

. 麼?

直

接

方

,

緣

既

是有

這因

緣

,

所

以

要觀

樹要經

行。

佛

都

如

此

我

們

普

通

人,

比

如

說

到

那

個

地

,

才

在

佛作

這

些

就

藉

回

,

N)

法

法

的

到

萬

星辰 因 能 他 前 物 只 前 深 門是表法 大 析空了 乘 質 好 面 緣 始 後 夠 的,第三個 終破 畜 所 這 次次 從 把這 , 他 講圓教三周 把 觀空是什 生 種 序不 世 粗 生 暫時 法 間 跟 六道都破除掉了, 除 分析空,我們現在一般科學家知道用這方法分析了,但是對於物質這部分 淺 的 造 必 小 不 的 ,三七 了 眾生造那一種業,造了地獄的業才能有地獄來收他 切 乘觀 放 七天講空觀,這是即中即假即空。三種觀法也不容易的, 了 麼呢?比 說了,這學科學的人知道了。學到最後最微細那種分子,這是用分析 到 天 法 棄 固然不容易,講到觀心,這三種觀也不容易。所以最後 微 上的· 他還 法 就 分析空了,他才能夠出六道,六道要經過分析,這六道怎麼來的? 了, 細 不 止觀來講:第一個 的 有執 相 採用 十善業才能生 如 同。 我 層一層 他才能夠證到 著。 們現 小乘 小乘觀法,用分析的方法,就等於現在科學家 小 分分 在看見的房屋,看見我們地球以至地球外面 教 析 理 乘呢?他能 在 0 天 分析有原子、有分子、有中子等等這些子 七天講觀中道法,第二七天講 小乘教理觀空,觀空它跟 四果 上,這業力 分析分析到最後分析 才能出六道解決分段生死 ,業造成 的 大 小 造了畜生的業 乘 空 乘把 這 觀 都是大 0 面 假 空 有 分析空了 這些法 不 講 觀 這個 , 的 到 乘 同 把這 這 日月 的 的 法 原 分 才 很

理我們要懂得,但是他還是分析空

是不 真正 當體 亂 空 來 樣 即中 空了 法 的 英華經 看 懂 同 世 即 ジ 即 大乘 間 我們 空 我 假 不 的 他 凡響, 這些假 會亂 當 話 我 們 即空。學小乘的人, 所講 體 們 知 觀整個 要承認 , 跑的 我們在人 道,在 即 也不是這 不明瞭 法 的 空 + 妙理 0 自己是凡夫。 , 凡夫地 我 法 體空 現在我們念佛,念著念著心裏到處攀緣, , 界都 們還沒看得破。看不破我們就放不下, 世間絕對不會跟人家爭名奪利,那我們一念佛 就是小乘分析空,在經文裏面講一講,我們也 一生才接觸 , 我們要能 0 位 是假 六 我們自己要承認,我們確實是凡夫。別說 根機 道 法 雖然是凡夫,我們現在研究 不 信 必分析 佛 小的人用不上,不了解, , 都是假 得過 法 的 ,不 , 六道 我們 相 會有懷 , 他是這個 就是空 心裏都要有 疑 的 的 話 方 0 所以 法 不但 所了 、學 那 所以念佛念頭還是散 可見得我 , 一六道, 因此 知 後來用分析空。 解 《法華經 道我們 大乘三 , 似 大 佛號 十法 們 懂非 乘 的 對 法  $\gg$ 根 界也是 於 一提 種 懂 體 對 觀 的 空 這 於 析 法 起

我 們 現 在 <u>,</u>再 進一 步了 解 , 為什麼佛在想, 修觀行法 門 中 觀 假 觀 空觀 因為

業 情 那 也 現 空 己 指 了 那 根 沒 就是有煩惱起 )要配 在 戸掉 盡 這 誤解 有那 的 我 機 證 情就 可 候 的 們 到 了 可見現在分析空也不容易了解。為了避免有這種誤解, 「業盡情空」,我們人人都會造業,從無始劫以來都會造業,凡夫有凡情 他 這 知 破 合把過去造的業,現在當然不必說,全部把自己的生死業,都把它斷除掉 造 就 以 種 除掉 情 學 見 種 是一 那 剛才我說 根 境 空 些業 誰造畜生道業,下輩子就是畜生。 的 機 界 他 就是虚妄分別 來才造業,這裏用分析空,他不但了解這空,分析空這個 種 的 今日 煩 用這工夫修行,全部把它清除出去了。不但有這 空是講 人 , 是這 就 的一空,地獄天堂都不存在,沒有正確思惟,一想地 惱,不正 , 只好 不怕墮地 之下我們還要特別注意的 這 個 個 空 講分析空。 確的知見 的 , 0 了 獄 , 知 解這 就 與 ,沒有地獄那有什麼好怕, 行 小乘法門凡夫心裏虚妄分別,這情也把它用工夫 個 方便法講 就是解與行並 ,是虚妄分別,虚妄分別就是凡 空就 不 這就 會誤解了 小乘,包含中乘的聲聞 講分析空,恐怕還有人 如 進的 同我們普通人講監 0 假 從 祖 那一 如 他 師 那 個 誤解 認 講一 誰 人 造業 識 過 句 情 **法**所 , 獄都不存 而 道理 就 獄 話 緣 起了 這 地 且 覺 , 造大惡業 造 監 這 事實上 獄 種 誤 獄 個空 這 就 造 而 , 在 了, 解 凡 在 業 在 自 類

馬 那裏呢? 這樣的意思。 上在那裏 就 我們沒有犯罪人來講 我們繼續看經 把 犯罪事情一 查明 文: 白 , 監 了 獄是不存在,而 , 就關進監獄裏去 犯罪人的 , 我們要這樣了解 話 ;他 一 犯 罪 , 空是指 監 獄

### 生諸根鈍 著樂癡所盲。 如斯之等類。云何而可度。

六塵 著這「樂」,求世間一切眾生認為那是樂的事情。還有「癡」,癡就是無明。「所盲」, 生 作違背因果的事情 家爭名奪利,他所樂的就是名利。你叫他不要在世間跟人家結怨, 可度」,怎麼說也沒有辦法能夠度化,這些根性鈍的眾生,你叫他 這些把智慧眼遮起來了,等於是個瞎子。「如斯之等類」,像這 他 ,他好的 釋 的 迦牟尼佛 根 器 就是五欲 都是遲鈍 想到 他 如 六塵 同盲人一樣,這一類人你怎麼度化?所以經文說「云何而 的 的。 智慧微 。你 遲鈍 叫他 妙第 的是表現出來怎麼呢?「著」,一般人講著相 深 信 因果 然而世間 ,作的事情不要背因果 一眾 生諸 根 一類的眾生「云 鈍 **,** 不要世間 不要在世 無論 他處處都是 那 間 的 \_ 何而 五 種 跟 他 眾 可 欲

快出來 便 有 辨 火了, 法 這 , 講 把 他們始終不肯出來 他家有很多小孩子 到 他 後 們引出來 面 譬喻 品~ 裏面 ,在房屋裏面這個玩 那房屋很 就 講那 大, 些故事了,譬喻有一個長者他 還在 裏面 具那個玩具在那遊戲,老者想了方 玩 遊戲, 這個 老父親 的房 04 屋 焼 小 孩趕 起來

不要在世間 佛 在這裏想,世間 說 佛法了。 像這一 正在這個時候, 類的眾生沒辦法度了,就 諸天來請法 了 想不如滅度,自己入滅好了

破 我 并餘諸天眾 爾 法不信故 時諸梵王 即自思惟 • 墜於三惡道。我寧不說法 眷屬百千萬 若但讚佛乘 及諸天帝釋 • • 護世 眾生沒在苦 恭敬合掌禮 四 天王 • • • • 疾入於涅槃 請我 及 不能信是法 大自在 轉 法 輪 天 0

是欲界天上面 爾 時, 四禪天 就是佛 , 在那 四禪天是初禪天有三層,梵眾天、梵輔天、大梵天,梵王指 時 候 想到 世間 沒 有眾 生可以 度 了。 就 在 這 時 候 諸 梵王」,

來, 天最 的眷 四天 世 他 的 恭敬合掌行這個禮。「請我轉法輪」,釋迦牟尼佛說,他們一起來請我轉法輪 的 在 第二層 這 四 天王 上那 些梵 屬,天眾「眷屬」等有多少呢?「百千萬」那數目多了。「恭敬合掌禮」, 王」,護世四天王什麼呢?就是每一個天王都是護他們一個天下, 他都來請佛轉法輪。所以這些梵王、天帝釋不只一位叫諸天帝釋 須 彌 天 天 。以「及大自在天」,除了這以外,還有「諸天眾」。天王以外還有很多 一層天,他是大自在天,這大自在天他有正 山半中間 的 0 還有 天王 四大天王。還有「大自在天」,大自在天就是色界頂 「護世 0 還有「諸天帝釋」,天帝釋是帝釋天,那 四天 王」, 四天王是欲界天。欲界有六欲天 知正 一見的 就是忉 , 每逢佛 利 , 四天 還有 天, 出 第 ,有色 現 是欲 下 「護世 個 到 -叫護 都來 天 四 世 他 間 禪

乘法 時 候 ·佛說了,「我即自思惟」,他們來請轉法 。「若但讚佛乘」,假若我 ,只講成佛的大法。「眾生沒在苦」,眾生是什麼呢?這世間眾生他都是沈沒在 這麼多從大自在天一直到四王天,他們都來請佛轉法輪,把這佛法說出來 ,但是專門的 ,專指我讚這佛乘 輪 時, 我 即 刻這樣 想 我 , 讚 自思惟 佛 乘 就 是說 自己 在 這

法 痛 苦深 0 所 以 淵 他們 之中 「不能信是法」,這個妙法講出來,他 他 們是埋沒在苦中, 既是埋沒苦中,他沒有這些根器來接受一乘佛 們不能夠 相 信

佛 佛最初是這樣想。但是佛想到我為什麼成佛,成佛到世間來好像一樁事情也不作 己安安靜靜到 那 此 既 他 程 們不但 說我又 不如不 不信又 度不夠 我寧不說法」,與其說出來,讓那些不能信的眾生反而破法墮落到三惡道去 佛 接 ,我 (著就 回 . 說 不 破壞佛法 到 好 能 就 說, 涅槃裏去,這個好嗎?回來一想,又說 涅槃,住在涅槃自己享受不是很好嗎?佛這樣想法 信 ,我寧願不說法。「疾入於涅槃」,疾是很快,很快 把這 而 , 他 既是不能信佛乘這法,「破法不信故,墜於三惡道」。他們學習的 且 個 會謗法 佛乘,不是三乘,三乘講的意義不同的。把這佛乘說出去 必然「墜於三惡道」。墜就是墮落,墜落到三惡道裏面 的、破法 的,破壞大乘佛法。 了: 由於「破法不信故」, 我要入於涅槃。自 0 經文是這麼說 因

# 尋念過去佛、所行方便力・我今所得道・亦應說三乘

尋念過去佛」,釋迦牟尼佛前面講「我寧不說法,疾入於涅槃」,但是回過頭

間來, 用權 淺處到深處 來之前都要講方便法 迦牟尼佛 想,想到過去佛。過去佛很多了,過去佛怎麼呢?前面說的,過去那些佛他 便法門,他們用的 這共同 說 我 , \_ 現 的 層一層說出來 目 在 所得 的 就 , 是開 叫三乘佛法。 的道,得道是成佛了。「亦應說三乘」,也應該把三乘法 ,行就是用。 示悟 入佛 用那些方便力,講方便法。「我今所得道」,釋 的 所以「尋念過去佛,所行方便力」,這 知 見,最後都要把妙法說出來。 在 妙 力指 法 按 到 說 照 世 出 的

講 這一首偈子,佛的意思不但我釋迦牟尼佛是這麼作的, 過去所有佛也是這麼

作 作是思惟時 ,佛佛道同 0 這樣想了以後,經文就說了: 十方佛皆現 梵音慰喻我・善哉釋迦文

第一之導師。 我等亦皆得 得是無上法 最妙第一法 隨諸一切佛 為諸眾生類 • 、分別說三乘 而用方便力 0

少智樂小法 不自信作佛 是故以方便、分別說諸果 0

雖復說三乘·但為教菩薩。

妙法蓮華經講記(三)

所以 就指 的 十方佛都來讚歎他。怎麼呢?「善哉釋迦文」,一個善字,在佛法裏面 淨 我 都 有餘音,文在最後。我們普通講釋迦牟尼佛,他講釋迦文。「十方佛皆現」,用他們 但是也藉用 梵音讚美釋迦牟尼佛 的音聲來「 們是帶著煩惱習氣 出現了。 講善哉。善哉是讚歎釋迦牟尼佛 著上面 作是思惟時 佛所講 中國 出現之後,皆用「梵音」,梵音是清淨的音聲。不是凡夫眾生的聲音 慰喻我」,慰是在這裏講讚歎的意思。普通講慰是安慰, 的 文化 「尋念過去佛」,他們都先講方便法。這樣一想的時候 ,十方佛皆現 ,带著虚妄分別的音聲,這一 ,就儒家的學問講到最好的 梵音慰喻我,善哉釋 。釋迦文,文這個字是釋迦牟尼,釋迦牟尼還 點都不清淨的。 ,好到 迦文」。 不能 凡再好就 作這個 那 個 是一 佛不用 本來是講 思惟 十方佛用清 個善 時候 十方佛 安慰 字 妙,

設 三乘 讚 法 歎 先 準備 說 「善哉」。善哉的意思,就是釋迦牟尼佛能夠為 用真實法前要先開設方便的法,這是最善的 乘佛法 準備

接著就是讚歎言語了。「第一 之導師,得是無上法,隨諸一 切佛,而用方便力」。

號來 瞭這 樣 諸 力 接 妙 的 之後我們 的 迦牟尼佛 受 導 佛 作 第 法 原 都 師 所 的 切 這 出 裏 也 之導 佛 理 以 佛 話 雖是得這無上法 0 就 十方佛就出現 想這 現 講 說佛 釋 念佛這麼久了 我們 他 師」。 會 了 釋 迦牟尼佛是「第一之導師, 出 麼作 佛 就 迦牟尼佛 切 念佛 + 現 佛都是這樣的,在講妙法 道 想 成佛了都是第一導師。 方佛 同 到 用 阿 過去諸佛,「隨諸一切佛,而用方便力」。 0 至 了。 為什 彌 我也必 ,他為的要把這法弘揚出去,但是世間 在思惟 誠 陀 佛什麼時候來呀?不必這樣 這裏雖 麼出 佛 心,也就是蕅益 須 就 時候 會出 現 用方便力來講 然沒 呢?前 , 思惟 現 有說 0 得是無上法 其餘大菩薩 這道 用 之前都講這方便法 面 到特 這 祖 講 方便法 理 師 念, 方便法。是諸 在這裏 所 別法門是念佛法門, 佛這 講 。 都是導 的 了。「十方佛皆 能夠 個 我 信 心在念佛時候不必 心念心 願 們確實要了 證 師 佛 行 0 而 讚 得 諸 沒有這 0 至 裏 釋 歎 佛 唯有 , 釋 得 誠 迦牟尼佛 都 現」, 我們 想 到 佛 迦 樣 的 解 用 信 牟 根 至 才是第一 的 方 , 十方 也 想這 户 器 高 願 便 這樣想 也能 提 佛 了 必 的 力 無 世 方 能 解 須 上 起 人

界

便

這

隨

釋

等

的

能

這

佛

明

或見不到 我 定出現。在這裏你看佛一念之後,十方佛都出現,那我們專門念阿彌陀佛, 們老 然也自 師 在 他 然 世常 都會出 出 講 現 至誠 現 的,最重要在臨命終的時候 感通」,至誠 心念佛 必然感通 , 能夠至誠 阿彌 陀佛。 的念佛 平 時 出 阿 彌 現 阿彌 或 陀 見到 陀

過去 根器 佛 指 皆得」,我們也是得「最妙第一法」 也要為諸眾生、一切眾生,各種類別的。「分別說三乘」,也為他們來按照那一等 他 十方佛 的 接著 尋念過去佛」,隨過去一 釋迦牟尼佛「尋念過去佛」,這個要分清楚。現在十方佛就說了, 人說三乘,有的是小乘 出 就 現 說 的 我等 , 現在出現的十方佛。他們讚歎釋迦牟尼佛「隨諸 亦皆得最妙第一法,為諸眾生類、分別說三乘」。 ,有的是中乘,有的是大乘,分別跟他 切諸 佛用方便法,我等十方現在佛就說了,「我等亦 《法華經》 的妙法 0 那麼「為諸眾生類」, 們說 切 這 佛」,是指 釋 個 我等是 迦牟尼 我

是故 以方便、分別說諸果」。十方佛每一方世界的眾生,釋迦牟尼佛娑婆世界的眾 接著釋迦牟尼佛 以及前 面十方佛合起來講這意思。「少智樂小法,不自信 作 佛

究竟 譬如說 方便 他 生都是小智。小智是智慧很小。既是小智他們所好的,所樂的就是小法,講大乘法 們 的 ,分別說諸果 」,所以 不明 小 乘 這是 白 有 0 方 只要小 四果,中乘有這果,菩薩法有那些品位,這講諸果。諸果沒有像佛果 便 說 的 法 , 他 用方便的方法針對 「不自: 信作佛 」,自己不敢相信自己能夠成佛 他們 那一 種根機的人說出諸果 ° 是 諸 故 果 以

夠成佛的教法 是什麼呢?說 雖 復 說 三乘 三 乘 法為的是教菩薩 , 但 為 教菩薩」, , 雖然方便講證 使他們一 步一 明那 步都成為菩薩 些果 那 都 , 然後接受菩薩能 不究竟的 目 的

復作如是念·我出濁惡世· 舍利弗當知 我聞聖師子 如諸佛所說。 深淨微妙音。 我亦隨順行 稱南無諸 佛

妙音」。 機眾,你應當知道。「我聞聖師子」我聞 接著這 成佛發出音聲來既深而又清淨、又微妙,聞了這音聲,「 兩首 偈子 就講 , 釋迦牟尼佛這樣 到聖師子,就是佛的 一想 , 就 說 舍利弗當 稱南無諸 個名號 知 ° 舍 佛」佛 深 利 , 弗是 淨 稱 微

妙法蓮華經講記(三)

讚,南無是恭敬的稱讚諸佛。

出 這 隨 有這些想法。想過之後,就到鹿野苑度化五比丘了 既然前面 十 方佛 現 順 行一, 段是釋迦牟尼佛在菩提樹下成道的時候,經過三七日思惟,諸天來請法的時候 在 前 五 0 面是十 濁惡世的時候,「如諸佛所說」,就如同諸佛所說的,先講方便法 後 十方佛都這樣讚美我,我也想到過去佛都是這樣作的,「我出濁惡世」,我 我亦,我也隨著諸佛那樣的方法, 面 方佛 講 復 讚歎釋迦牟尼佛,所以釋迦牟尼佛這裏講「稱南無諸佛」。 作 如是念」,釋迦牟尼佛告訴舍利弗,我這樣想,想什麼 順乎眾生的根器 先講方便 法 。「我 以上 回敬 呢 亦 ?

### 第五十講

思惟是事已。 即趨波羅奈。 諸法寂滅相·不可以言宣

以方便力故·為五比丘說。

在那裏修行的 繞,是指恆河環繞那個地方叫江繞,到波羅奈那個地方就是鹿野苑。最初 奈,在那時候是個小國,在恆河流域。 波羅奈是當時的名稱 思惟是事已」,思惟那些事情,經過思惟之後,「即趨波羅奈」,佛 ,佛就 到那邊去為五比丘說法,這就是「即趨波羅奈」。 ,翻成中國字意思是 就 的五比 到 波羅 丘 江

講到 給眾生,讓眾生能夠悟 的 夫眾生來講,我們就是在六道之中生死輪迴,每一個眾生在六道的生死輪迴相都不 什麼法 現象千差萬別了, 佛 到 呢? 波羅奈之後, 佛 到 世間 講到它的本體,不論是那一個法,都是「寂滅相」。 來前 入,因此想到開示悟入這法,就是寂滅相。「諸法」一 就想到「諸法寂滅相」,到波羅奈目的是為五比 面講是為了替眾生開示悟 入佛的知 見 把 佛的 丘 說 知 就拿凡 見 法。說 切 開示 法

來 所 性 的 種 相 以 佛 同 0 , , 說 必須成了佛以後,他才有方便的能力來用這方便法,「為五比丘說」這方便法 那怎麼辦呢?「以方便力故」,用種 種 想到「諸法寂滅相」,這怎麼講法子呢?這寂滅 但 「不可以言宣」,沒有辦法用言語宣示出來, 什麼 講到 本體 佛種呢?成佛就憑這個真如本性 呢?本體指 的就是真如 種 本性都是寂 方 便的 , 這 法 種寂滅 門。 講 滅相 相, 出來。 這方便法不是人人都會 沒有辨 相 0 來成 這寂 沒有 法 佛 滅 辨法 相 的 用言語說出來 在前 所 用言語講出 以 面 它是佛 講是無 用

本子上 法 法 行 四 是按 諦 , 0 說 高 四 佛 照 面 想到 給 諦 層次 那 講 佛 就 法 講 的 為五 些人聽呢?接受佛法之後, 來修 生滅 的 \_\_\_ 是無生 明 比 行 受行悟 四 丘 諦 , 說法,考慮到用方便說了。方便說一開始講什麼 然 ,苦 四 後 諦 入」,下面這 悟 , 往上 集、滅、道,苦集滅道是小 ,入是要證果 講意思深了, 一首偈子就說明受行悟 依照這佛法來修行來開 了 開 始 講 生 乘法 滅 四 的生滅 示 入,受是接受佛法 諦 悟 0 下 入 的 面 四 呢? 諦 人。 一首 佛 講 比 這 生 個 就 四 一滅 經 說 諦

對 小乘的是藏教 , 天台講四教 ,最淺的是三藏教, 簡說是藏教。藏教上面 足通

皆是苦 求 家 問 很 教 脫 道 種 種 就 生 這苦不苦? 苦 淺 滅 題 理 人 聽 , , 過來 求 比 物 那 通 0 , 四 古 諦是 到 作 如 , 都 教 個 其實鹿 他 是苦 生意 上至 不承認是苦,人以及其他各道眾生都是苦,他不承認要解 時候凡夫眾生很 生 了 說 上 在 作 再說發 滅 對 面 以 世 下 發的 的 後 野 藏 是 生意不想害人家, 間 天子, 四 就 苑 教 又 諦 别 跟 0 破 所受的 根器 財 怕 財富再多,這是生滅法 那 0 教 人 生滅 產 人家來 賺 下至一 五 家 , 了 純 了 比 用 人 難 很多的 皆是苦, 粹 , 四 丘 講 種 苦不苦呢?這種事實他不知道 搶 相 般民眾,貧窮到乞丐, 諦怎麼講 聽了 的 大乘教法 種不正當的方法爭權奪 信 他 0 自己將本求利 藏 之後他 的 大 , 尤其在 學 教 財 ` 法 四 根器 偷 團 了, 諦 他 呢?首先要明 們 現 必 他 的 , 就 人講 第 還是苦的 在 須要承 能 再轉過來投 , 四 來 ,這是比 , 證果 是圓 的是生滅 我們 綁 中 票 認 0 教 利 間統 我 我 瞭 0 , ° ,品 這 般 較 資 們 苦 緋 們 四 法華經 他 財 正 人 在 諦 , 統包含在 , , 現 富沒 誰 我們 性 不知道什麼呢?佛 投資愈多 本 派 人 在 , 好一 相 世 我 人 的 \_ 有求 信 **>** 間 們 或 在 開 人 點 ? 講 看生 脱苦 緋 \_ 內 人 始 的 的 但 他 世 學佛 到 他 切 , 家屬 皆苦 間 滅 就 之前 人 他 不 無 , 不 他 是 論 也 解 相 不 四 的 小 是 管 不 圓 不 決 信 諦 ジ 時 害 裏 懂 苦 所 這 那 教 你 那 好 ジ 候 訴 受 周 想 的 說 解 人 個 像

是因 佛 證 死 大家 麼呢?要懂得滅道。 師只能醫病不能醫命,沒用 但是他 果。 輪 基本的 迴 怎麼證果呢?要修道 ,沒有任 那你要解決世間 苦是集, 想要活 , 就要先 長久 何苦能跟這 自己招 几了解四 , 滅是修道的結果 不 行 的苦 來 諦這 的 的。苦集,一般 的問 相 0 0 , 壽命 那要了解解決生死大苦必須要找出原因 比 個 四 諦 道 題,你找出這個 0 理 是世間 到 所 了 以 , 滅是把生 在世間 , 該 因 人苦不懂, 果 死 就 一發財 出世 死。 死問題解 原因來 發的最多可以 拿這錢請最好 間因果 集更不懂 相信 決了,生滅法 0 所 因 以 因 跟 果。最重的苦是生 的 在今日 果,苦是果 國家財富相 來 醫師 滅 ,原因是什 之下 掉了 來醫 , 比 就 集

生 小 在這裏小乘根機來講「受行悟入」,他一開始斷除見惑,見惑斷除再一步一步斷思 乘 法 死 就是有見惑、思惑,把見惑思感斷除乾淨了,六道輪迴生死解決了,出了 去修行,修行悟 初 這裏出 果 講 0 證 的 到 受行 小 乘初 入法 悟 果,  $\lambda$ 的道理 那憑什麼證呢?把見惑斷除掉,生死六道裏面 講 五 ,最後 比 丘 , 入 他 們開 λ 到 就是見道了。 佛陀講的法 什麼叫見道? 就接受受持了, 就是證 分段輪 然 · 六道 後 照 到 迴

惑,思惑斷乾淨成就了阿羅漢

## 是名轉法輪。 便有涅槃音。 及以阿羅漢·法 、僧、差別名

0

去了 原來 代表法輪由佛把法的意義輸入到眾生心裏的時候,眾生心裏那些煩惱 圓 謂轉法輪是什麼呢?一個是把佛所明白的、所講的法 這些煩惱 的輪字,它像大的輪子在路上滾過去,把地 圓 在釋 ,轉法輪就是把這法灌輸到眾生的心裏。另外一個意思,我們在經文學到法 的 「是名轉法輪」,說方便法,為五比丘說生滅無常 輪子, ,可以由 迎牟尼佛心裏,由釋迦牟尼佛用言語說出來,古時候就叫 活動的、轉到眾生心裏。現在我們都知道電腦網路上輸 法輪把它壓平,有這兩種意思。 面上 的 石 頭沙子把它碾平了。 ,轉入到眾生的心裏。這 的 四諦法, 轉,像 這叫 入,資料 貪瞋癡慢疑 轉法輪 比 輪子一樣 喻 的 輸進 個法 。所 話 輪

個 沒 有轉 人不自己在 是名轉法輪 法 輪 世 那裏起煩惱 間 凡夫眾生誰懂得生滅 ,便有涅槃音」,涅槃是對生死講。眾生沒有聽到佛法 起煩惱是招來生死大苦的原因,這是造業。 法是自己招來的? ·不懂 既 是不 在世 · 懂 , 間跟 佛假 沒 有 人 如

妙法蓮華經講記(三)

從佛 槃 掉 了 經》 乘 凡 反 家爭奪權力、爭奪財富為的是自己,就造業了。自己造業愈多,不但 但是六道以外的,還有什麼生死呢?還有變易生死,所以在這裏講這涅槃是小乘涅 而 的 夫了解生死是最苦的事實。解決最苦的事實那就要修道,依四諦法修道,把苦滅 0 , 這 給 所講 涅 就 在六道裏面,最容易墮落到三途裏面去,因此佛講這法輪與生死 音就 五 了 槃,小乘涅槃是什麼呢?他斷了見思惑,六道出去了,六道分段生死解 入 的大 比 六道 涅槃了,生滅滅已,把生滅法 從 丘 涅槃。 講 這裏開 而 法 已 , 0 你們要修,根據這法來學,學成功入了涅槃。涅槃是不生不滅 在這裏講經過佛一轉法輪,便有涅槃音聲出來了。涅槃之音就 始 大乘涅 0 佛 跟 槃什麼呢?就是成佛, 五 比 丘 說法 滅除以後就 , 從 に 這裏開 入涅槃。 才能真正得到大涅槃了,《涅 始 0 不過在這裏講涅槃是 不能 對照著講 夠 出 決了, 六 道 槃 讓 小

比 丘之中他第一位,首先證到初果,把見惑斷掉了。證了初果斷見惑,然後再斷思 陳 如 這 及 個 以 人 阿 羅 他 漢 過去是修行的人 法 僧 、差別 名 這個 阿 時候因緣成熟了, 羅 漢 就 拿 五 比 丘 來講 佛在 , 鹿野苑講 第 位 是 法 憍 , 陳 在 如 五

妙法蓮華經講記(三)

是誰 就是小 惑 候開始佛法僧三寶出現在世間 這些名稱出現了。「 講 步一 乘 的?是佛 無學 步斷 講 距離大乘成佛還遠得很 思惑全部斷 的 法」是佛講的法,前面轉法輪的法,阿羅漢就是「僧」。 0 佛在那時 乾淨了 候到 接著一首是解釋若干疑問 就證 鹿野苑,替憍陳如等五 ,這說阿羅漢 阿羅 漢 0 阿羅 法 漢 114 **,經本上** • 無學 位比 僧 丘來 這些是有差別 一面 就畢業了 「講釋 講 法 疑 從 這 無學 個 的 時 法

#### 從久遠劫來。 讚是涅槃法 生死苦永盡 • 我常如是說 0

思為 時候 憍陳 佛 佛 久遠劫來 從 不 什麼 如等 久遠 他 知 佛 們 道 講 呢? 就開 這方 劫 方 都當下 他 以 便 來 就學佛 便 法 讓我們學佛的人知道,比這境界高的人不必說,通教也好,別教也好 始學佛了 法 就 到 , 你是從 能 世間 , 前 了 證 果 說法 面 講 諸 到 就 0 想到 現在因緣成熟了, 到最久遠的 佛在這裏就 佛 , 都是講方便法。再說五 想, 諸佛都是這麼說 才啟 大 說 通智 發你說 ,這個也不是這一生才開始學 所 勝 以 佛 的 方 便法 0 聞 那 這個恐怕人家 比 到 比 丘 , 這法 其實不是 釋迦牟尼 聽 到 就能證 佛講這些四 佛還早 懷 如 疑 此 果 佛 釋 釋 的 一 迦牟尼 這個意 從 迦 諦法 過去 牟尼 那 個

開 權 們 我 呢? 還 學 們 煩 講 不 生 也 四 要承 們 沒 好 諦 奪 惱 始 本 那 那 四 利 講 性 眼 解 有 法 即 諦 生 種 個 前 有 證 菩提 擔 決 華 妙 上 死 程 法 危 變本 最 沒 地 六道 果 度都 我 法 擺 經 險 有 們 現 位 在 不 實的 眾 輪 加 先 但 生 本 了 但 不是這一生才開始學的,可見得我們學佛 那 厲 迴 所 講 性 根 死 富貴、 生 我 , 個誰懂?現在講生滅 眼 器 造惡業 問 上 的 後 以 生 , 們 一滅 把生 這 前 面 生 不是普通 不懂 題 面 貧窮 死 四 沒 有講 四 , 那生 死問 我 問 句 諦 , 有 那可 這 人也 們 的 題,也要從淺近來 就 到 而 些生 題解 死 那 解 法 能 , 且 不得了 問 釋 好 根器是大根器 門 夠 誤 題 決 個 , 這 死 開 解 , 都 人沒 些 問 不要管了, 以 解 始學 的 法 要 後 問問 0 題 決 很 佛 有 就是涅 面 題 生 多。 好 對 生 所 再 法 死 生死 像聽起來很淺 以 問 進 死 入手。為什麼佛要從淺近 ` 華經 比 利根 開 操 他 這 題 如 就 個 始 步 這 , 說講 **>** 會變本 不 講 很 問 苦惱 , 那是教 0 雖 講 再 容易學。 題 , 高 完? 那 呢?年 然 \_ 生 0 的 我 方 的 大乘 一死 佛 加 我 境 厲 我 們 就 面 們 即 界 現 像 佛 在 們 了 如 從 輕 ?學的 涅 要了 在是 法 人 槃 果 這 解 那 人 世 上 五 生 , 人 開 年 講生滅 更不可 我 間 凡 比 那 面 解 死 穩紮穩 夫眾 始 即 跟 講 紀 們 好 丘 講 就 老 現 了 涅 人 , 在是 家 生滅 以 講 擺 槃 的 生 而 四 打 爭 諦 我 無 在 他

車、羊車、牛車,用這樣好的東西把這些小孩子引出來。在下面這幾首偈子先作 子茶几這 從方便法之中到這時候顯示出來都是妙法,實在的妙法 個引子,到後面那一品正式用譬喻把它說出來。 **〈譬喻品** 上 面 〉,比喻房子著了火,家裏主人想小孩怎麼不出來呀?開始想有這 就講為什麼要施權,使用權法就是講方便法 類東西,用這些東西把小孩子引導出來,引導不出來, 。下面幾首偈就講顯實了 。〈方便品 難 〉講完了後 啊 !. 最 後用 些像桌 面 鹿 有 就

講 我常常這麼說 過 這涅槃法。「生死苦永盡,我常如是說」,叫大家學這法之後生死大苦永久盡了, 我們看這一首,「從久遠劫來,讚是涅槃法」,釋迦牟尼佛說從久遠劫來,我就 這是講入了小涅槃,這一段講過之後就顯實

來 遠劫學來的,學了有這樣結果,不用懷疑 的。這些弟子們,當下一聽這法 前 面 這 首偈子把 — 般懷 疑 的 就 , 證果,也不是這一生開始學佛就能證 佛久遠劫來 就 講 這 方便法 ,不是現 在從 , 也是久 諸

# 舍利弗當知。 我見佛子等。志求佛道者。無量千萬億。

妙法蓮華經講記(三)

咸 以恭敬 ジ 皆來至佛所 曾從諸佛聞 方便所說法 0

我即作是念 如來所以 出 • 為說佛慧故 今正是其 時

舍利弗當知 鈍 根小智人 • 著相憍慢者 • 不能信是法

今我喜無畏 於諸菩薩中 正直捨方便。 但說無上道

0

菩薩聞是法。 疑網皆已除。千二百羅漢、悉亦當作佛

這有一張表, 出來了。大乘根機要發出來不是那麼簡單的,這 這 兩首是講在法華會上那些弟子,除了五千人退席之外,其餘的是大乘根機發 第二三七頁這兩首偈子一看就明白 兩首偈子講出來以 後我們 就 明 瞭

只 段 講 這表 「機發索果」 個 裏 憍 面 陳 上一段,「證常次第」我們研究過了。在左邊「五比丘」的名字,也 如 , 這一段 現 在各位看表就知道五比丘的名字在這裏不 必講。現在看下面這

機發,機是講大乘根機,修菩薩道的。這妙法《法華經》, 必須發心修菩薩道

發 是大乘 呢?索當求字講,求這果,果就是佛果,要求成佛這個大果 八什麼 N'S 根 機 ,發菩提 的 人,才能 ご 0 這個 聽這 發大乘根機的要學佛、 《法華經》。 所以機發大乘根機, 成佛 ,要發這個 發了 ジ 普通 04 機 講 發 發 0 索果 N'S

是守 除了 漢 羅漢果 障就沒有了。可是呢?學這大法 教來講見思惑這障。自有這障從那來?自己迷了就有。自己迷了起了這個 也有 在 先看「機發」,第一行講「自有障除機未發」。障,自己的障礙,煩惱障, 機沒 之 利 小的涅 後 根 有發,這是那一 , 的 槃坑裏面 想證 ,利根的 羅漢 他迴 很好 , 他所好就是如此 !這樂當好講 小向大,證了羅漢果之後他就學成佛這 類的呢?像羅漢 ,教他發心學佛成佛這個根機 所以 他 。證了羅漢果了 所好 這機未發 的是小果 ,見思惑斷 0 那些鈍 ,羅漢是 大法 根羅漢 鈍根 除 0 鈍 障 了 根 礙 , 成羅 就藏 證 自 他 , 己 了 障 就

純 山 會上還有很多是凡夫,我們現在也是凡夫,只要是凡夫,見思惑一品都沒斷 粹的凡夫。但是他這大乘根機發了,發了菩提心了,這叫「自有障未除大機發」。 第二行講 「自有障未除大機發」,這是誰呢?在法華會上「凡夫大根利」。 在靈 ,是

我 趣 很 們 現 好 在 研究 能夠研究也不是小根機 《法 華經  $\sim$ 雖 然 現 ,是大根發了 在不是在靈山會上, 可是研究 《法華 經》 很 有 興

是眾生了 4 希求希望成佛,大是成就佛果。這是什麼呢?佛在講《法華經》 話 發出來了 說 證 無量義經 第三「 到羅漢果了,大乘根機也發了。這是「證小希大」,證了 是羅 自 有 **涇漢了。** 障 在這些「自有障即除機即發」,「證小希大」這 即 除 佛在說《無量義經》 機 即發」,自己見思惑這些障礙除了, 的時候, 他們就是發了大乘根機 斷 以 小乘羅漢果 了見思惑了 類眾生 前 , 先 講 不 大大 , · 能算 部 他 换 經 白

這什麼呢?前 傲 慢 第 的 四 人, 「自有障未除機未發」,見思惑一 講這 面 「有講 類 , 佛 的 在 講這 之前,靈 品都 山會上有五千眾退席了 沒斷 , 他 們大乘 的 , 根機還沒發出 他 們是上慢 , 上 來,

障 即除機即發」的人,這兩種人在靈山會上,在這時候既然發了大機 這 四 種 用 四 句 話 分辨出 來, 就中間這 兩 種 ,「自有障未除大機發」的人,「自有 了, 都能夠學

《法華經》,都能聽得進去這妙法

大機 所 機 這 作什麼事情也好 以 一條旁邊 大機 發的時候 就是大乘 發了大機 發 , 根 線 的時候他就是索果,索果就是要求成佛,成佛的大果。這有三種情形: 就明瞭他有索果的意義 機 這就是因了,有因就能感果,有感果的意義 拉 ,他有動機 ,根機,機是什麼呢?普通人說某某人他有動機 過來旁邊,第一是「大機有感果之義機中論索」,大機 。動機是這樁事情的因,有因必然感果,感應這個果 , 一發大機他就要求成佛 ,所 因此機中論索 以 04 他學習也好 機中 ,發出這 他大

ジ 中密索。存在心裏沒有說出來,心裏想,想索求大果。 不敢確定, 第二是「情中密索」,情當凡夫的心裏,沒有證果的人這心情,情中就 能得或是不能得?心裏還沒決定性那種意思, 心裏想索求大果, 04 心中密索 但是自 心中

弗 三種都是「索果」,不管他說出來也好,沒說出來也好,都是要求成佛 殷勤三請, 第三是 「發言索殷勤三請」,發言就是說出來了 請佛 ,三次請求佛要說這法,說妙法,第三種是用言語發出來 用言 語 表示 出 來 前 了 面 舍利 這

妙法蓮華經講記(三)

第 了 億 是佛子, 到 果當然是 佛道者」,是剛才表裏所講的,他們都是來索求佛果的。這有多少呢?「無量千萬 在會上都是能夠學這妙法,在這裏講都是佛子。我見到這些佛子等,這 方便所說的法 。一曾從諸佛聞 的 好多人啊。「咸以恭敬 我 們看 迴 ,沒有證羅漢果的凡夫眾生,像人天這些眾生,他根 你應當知道。「我見佛子等」,佛子在這裏講都是發了大機 小 經 向 文了, 大當然更是了。換句話說在靈山會上,除了五 , 方便所說法」, 釋迦牟尼佛說了:「舍利弗當知」,舍利 心 一, 他 他們這些志求佛道的人, 們都以恭敬心 「皆來至佛所」, 弗在 過去曾經從諸佛 一千眾 機 利 小乘弟子之中 都 退 的 的 席 人, 到 , 在這 佛 些人「志求 的 的 證了羅 人 裏 那 地 其餘 都算 裏 方 來 聞 漢

慧開 一無量千萬億眾生,過去從諸佛都聞過方便法 示 以 悟 出一,一 我即作是念」,我就這樣想,釋迦牟尼佛說,我現在這麼想,想什麼呢?「如 入說出來。「今正是其時」,現在是在靈山會上正式說的時 切佛出 現 世間 , 我當然在內了。「為說 ,有那些底子,有那基礎。 佛 慧故」,為 候 的是要把 , 為 什 聞 麼 佛 呢? 到 的 方

便法有基礎,現在因緣成熟了,正式要說開權顯實的時候

能 雖 鈍 然 的小 信是法」,妙法他不相信。 斷了見思惑,我相沒有了,法相還有,還著了法相,還有憍慢的。這些人「不 智 舍利弗當知」,釋迦牟尼佛說你應當知道。「鈍根 人 0 證了羅漢果不能發大心 ,大心未發的 人, 他們 小智人」,那些鈍根, 「著相憍慢者」, 根性 他

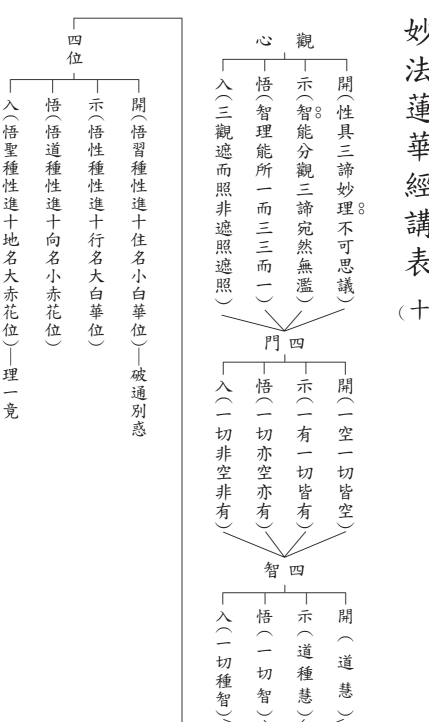
們

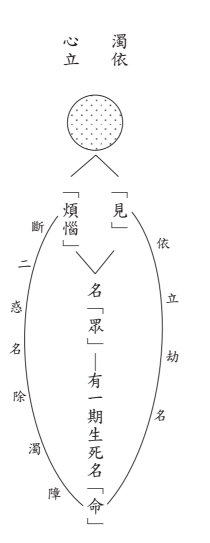
下正 薩 就 明 直 白 直,直截了當說這妙法。「但說無上道」,只說至高無上的妙法 接說了。「於諸菩薩中」,這些在會的,除了那五千退席以外,其餘在會都是菩 他會造業,對佛來講我很害怕。現 我在這些菩薩之中「正直捨方便」,正直,直截了當的,把這方便法捨棄,當 「今我喜無畏」,我現在很歡喜。無畏,不怕了,不怕那些人聽不明白。聽不 在能夠聽的人都能相信,那我就放 心不要怕

悉亦當作佛」,在這上面概略的說,有一千二百羅漢證到羅漢果了,將來「悉」,統 已除」,一 菩薩聞是法」,在靈山 切的疑惑多得像網那麼多, 會上這些菩薩聞了這 有那麼多的疑惑統統除掉了。「千二百羅漢 個 血無上道 , 聞到 這 個 法 疑 網

統,亦當作佛,這裏是大機已發的阿羅漢將來都能成佛。

# 妙法蓮華經講表十





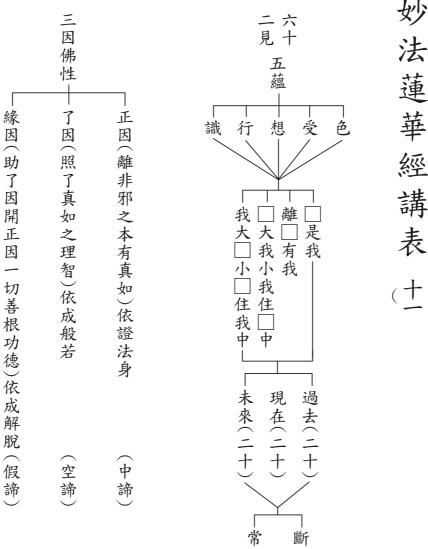
觀 —— 破無明 —— 得一切種智 —— 證法身假 —— 破塵沙 —— 得一切智 —— 證般若-止 空 —— 破見思 —— 得道種智 —— 證解脫

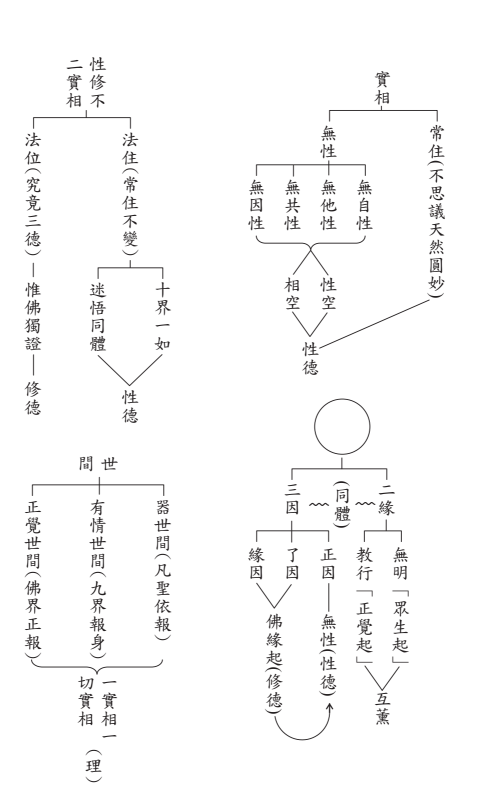
諦

- 息二邊分別- 方便隨緣

(因障而不了) (此不能直說一乘實義)

# 妙法蓮華經講表十二





三三六

摩

男俱

利

十力迦葉

五比

丘

跋

提 鞞

額

憍

陳

如

# 妙法蓮華經講表十二

證常 次第 圓滿顯發為究竟常 念念體察名觀行常 聞而能解為名字常 悟證四一位為分證常 六根清淨為相似常 一切眾生但有理常

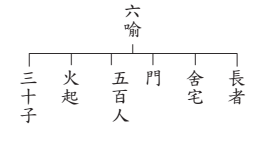
索果 機發 情中密索 自有障即除機即發(證小希大) 自有障未除大機發(凡夫大根利) 大機有感果之義機中論索 自有障未除機未發(五千上慢) 自有障除機未發(羅漢鈍根樂)

發言索殷勤三請

#### ◎譬喻品

長者十 九、上歎(佛為十方佛贊)「佛」 八、禮備(佛八萬威儀)「天人師」 三、大富(佛萬德萬能)「正編知」 二、位高(佛果極德備)「應供」 七、行淨(佛三業隨智)「無上士調御丈夫」 五、智深(佛通無礙)「善逝」 四、威猛(佛十力四儀)「明行足」 六、年書(佛久成正覺)「世間解」 一、族貴(佛真如聖胎中來)「如來」

十、下歸(佛九界導師)「世尊」



### 聲明書

意 皆 均 公 文 字 更 得 開 不 書籍 受 改 自 口 徐 內 時 由 述 醒 容 間 或電子書(文字檔光碟),所有著作之重製 利 ` 民 先 公 , 用 生所 改 地 開 , 變著 域 播 但 任 ` 送、公開 講述之佛學及儒 作原 次 何 數 人 意, 均 對 傳 不 象等 輸 影 得 響 及流 加 大 任 註 學 眾 何 通等行 版 經 權 權 限 典 产益, 所 制 有 為 經 亦 任 整 , 不 或 何 同 理 得 意 成 任 人

作

為營

利

為

目

的

之

用

#### 國家圖書館出版品預行編目(CIP)資料

妙法蓮華經講記 / 徐醒民講述 . -- 彰化縣花壇鄉 : 雪明講習堂, 2015.06-

冊; 公分

ISBN 978-986-5814-81-6(第2冊:平裝). --ISBN 978-986-5814-82-3(第3冊:平裝)

1. 法華部

221.51

電

話

四 ) 二 三

三

七

八

輝

路

八

+

 $\equiv$ 

號

有

限

公

可

八

兀

八

七

104009864

#### 住 住 電 講 妙 承 出 盯 版 述 者 者 者 址 話 址 蓮華經講記 : : : : : : 臺 昱 雪 徐 彰 化 中 盛 九 縣 市 印 花 西 明 醒 壇 屯 刷 鄕 區 七 事 長 講 民 永 春 業

村

福

德

巷二

號

習

堂

先

生

年 七 月 日 恭 印 結 緣 贈 送 品

公

元

五