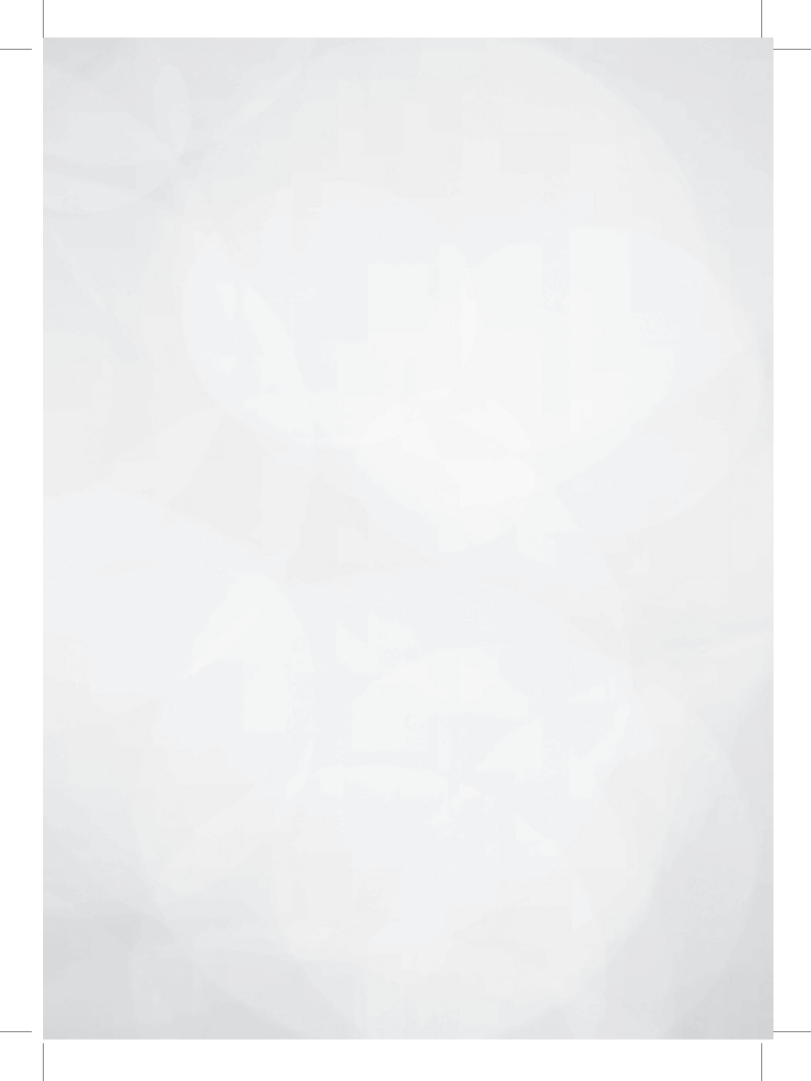
徐醒民居士講

雪明講習堂印行



## 維摩詰經三

### 目錄

| 四十     | 三九     | 三八              | ニセ             | 三六     | 三五 | 三四     | ニニ                   | = =     | <u>-</u>   |   |
|--------|--------|-----------------|----------------|--------|----|--------|----------------------|---------|------------|---|
| •      | `      | •               | •              | •      | •  | •      | •                    | •       | •          | I |
| 諸      | 是      | 是               | 是              | 為      | 若  | 若      | 若                    | _       | 雖          | I |
| 仁      | 身      | 身               | 身              | 苦      | 在  | Ŧ      | 在                    | 切       | 為          | I |
| 者      | 為      | 不               | 如如             | 為      | 護  | 子      | 長                    | 見       | 白          | I |
| 0      | 虚      | 育               | 影              | 惱      | 世世 | 0      | 者                    | 敬       | 衣          | I |
| LL.    | 盛偽     | 貝。              | <b>ポン</b><br>。 | 0      | 0  | 王      | 1日。                  | 。       | 0          | I |
| 比可     | 。      | 四               | 從              | 眾      | 護  | 子      | 長                    | 為       | 奉          | I |
| つ<br>串 | 雖      | 大               | 業              | 外病     | 世世 | 中      | <b>区</b> 者           | 何供      | 平持         |   |
| 患駅     | 照假     | 八為              | 赤緣             | 州<br>所 | 中  | 尊      | 中中                   | 養       | 行沙         |   |
|        |        | 柯家              |                |        | 草  |        | 尊                    | 食中      |            |   |
| 。當     | 以温     | <b>豕</b> 。      | 現。             | 集。     | 子。 | °<br>= | 子。                   | 干最      | 門清         |   |
| 亩<br>앮 | 澡      | 是               | O              |        |    | 示以     | 為                    |         | <b>/</b> 月 |   |
| 樂      | 浴      | <b></b>         | •              | 諸      | 護出 | 以中     |                      | ᇷ       | 淨母         |   |
| 佛      | 衣      | 身为              | •              | 仁      | 諸四 | 忠土     | 說账                   | 執       | 律仁         |   |
| 身      | 食      | 為               | •              | 者。     | 眾  | 孝      | 勝                    | 持工      | 行          |   |
| 0      | 0      | 空               | •              |        | 生  | 0      | 法                    | 正       | o<br>94    |   |
| :      | 必      | 。<br>郊 <b>4</b> | :              | 如      | 0  | :      | 0<br>4. <del>/</del> | 法       | 雖由         |   |
|        | 歸      | 離               |                | 此      | :  |        | 若上                   | 0<br>上旺 | 處口         |   |
|        | 磨      | 我               |                | 身      |    |        | 在日                   | 攝       | 居          |   |
|        | 滅      | 我               |                | 0      |    |        | 居                    | 諸       | 家          |   |
|        | 0      | 所               |                | 明      |    |        | 士                    | 長       | 0          |   |
|        | •      | 0<br><b>13</b>  |                | 智      | :  | :      | 0                    | 幼       | 不          |   |
|        | •      | 是               |                | 者      | •  | •      | 居                    | 0       | 著          |   |
| :      | •      | 身               |                | 所      | •  | •      | 士                    | _       | 三          |   |
| :      | •      | 無               | •              | 不      | •  | •      | 中                    | 切       | 界          |   |
| :      | •      | 知               | •              | 怙      | •  | •      | 尊                    | 治       | 0          |   |
| :      | •      | :               | •              | 0      | •  | •      | :                    | 生       | 示          |   |
|        | •      | •               | •              | :      | •  | •      | •                    | 諧       | 有          |   |
| •      | •      | •               | •              | •      | •  | •      | •                    | 偶       | 有妻子        |   |
| :      | •      | •               | •              | •      | •  | •      | •                    | :       | 子          |   |
| •      | •      | :               | :              | :      | :  | •      | :                    | :       | :          |   |
| —      | _      | •               | •              | •      | •  | 四      | •                    | •       | :          |   |
| _      | 0<br>七 | 九               | 八              | 六七     | 五三 | —      | =                    | _       | •          |   |
| 九      | セ      | 五               | Ξ              | セ      | Ξ  |        | セ                    | 五       | _          |   |
|        |        |                 |                |        |    |        |                      |         |            |   |

| 表                                                                                                         | 四四          | 四        | 四  | 四        | 附                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------|----|----------|-----------------------|
| 法無壽命。離生死故。法無有人。前後際斷故。 二〇於諸見不動。而修行三十七品。是為宴坐。 不起滅定而現諸威儀 … 一五爾時長者維摩詰。自念寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四                     | 四<br>二<br>一 | Ξ        | 四  | 五        | 講                     |
| 法無壽命。離生死故。法無有人。前後際斷故。 二〇於諸見不動。而修行三十七品。是為宴坐。 一七夫宴坐者。不於三界現身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五爾時長者維摩詰。自念寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四 | •           | `        | `  | `        | 表                     |
| 無壽命。離生死故。法無有人。前後際斷故。 二〇諸見不動。而修行三十七品。是為宴坐。 一七宴坐者。不於三界現身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五時長者維摩詰。自念寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四     | 爾從          | 夫        | 於  | 法        | •                     |
| 法無有人。前後際斷故。 二〇十七品。是為宴坐。 一七身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四                                         | 時方          | 宜        | 諸  | 血        | :                     |
| 法無有人。前後際斷故。 二〇十七品。是為宴坐。 一七身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四                                         | 長便          | 从        | 目  | 壶        |                       |
| 法無有人。前後際斷故。 二〇十七品。是為宴坐。 一七身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四                                         | 以 以         | 土        | ルイ | 可合       |                       |
| 法無有人。前後際斷故。 二〇十七品。是為宴坐。 一七身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四                                         | 者生維。        | 白        | 小私 | . dla    |                       |
| 法無有人。前後際斷故。 二〇十七品。是為宴坐。 一七身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四                                         |             | <b>T</b> | 到  |          | :                     |
| 法無有人。前後際斷故。 二〇十七品。是為宴坐。 一七身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四                                         | 学 化         | 小丛       |    | 海上       |                       |
| 法無有人。前後際斷故。 二〇十七品。是為宴坐。 一七身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四                                         | 洁。 通        | 於一       |    | 生        |                       |
| 法無有人。前後際斷故。 二〇十七品。是為宴坐。 一七身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四                                         | 。迪          | 三        | 修  | 处        | :                     |
| 法無有人。前後際斷故。 二〇十七品。是為宴坐。 一七身意。是為宴坐。不起滅定而現諸威儀 … 一五寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍 一四                                         | 自生。         | 界        | 行  | 故        | •                     |
| 。前後際斷故。                                                                                                   | 念。          | 現        | Ξ  |          | :                     |
| 。前後際斷故。                                                                                                   | 寢:          | 身        | +  | 法        | :                     |
| 。前後際斷故。                                                                                                   | 疾 :         | 意        | 七  | 無        | •                     |
| 。前後際斷故。                                                                                                   | 於           | 0        | 品品 | 有        |                       |
| 。前後際斷故。                                                                                                   | 床 :         | 是        | 0  | 人        | •                     |
| 前後際斷故。 ········ 二〇<br>前後際斷故。 ········ 一五<br>一世尊大慈。寧不垂愍 ····· 一五                                           | 0           | 為        | 是  | 0        | •                     |
| <ul><li>、 不起滅定而現諸威儀 … 一五</li><li> 不起滅定而現諸威儀 … 一五</li><li> 一五</li></ul>                                    |             | 宜        | 為  | 前        | :                     |
| <ul><li>、 不起滅定而現諸威儀 … 一五</li><li> 不起滅定而現諸威儀 … 一五</li><li> 一五</li></ul>                                    | <b>声</b>    | 从        | 宜  | 後        |                       |
| 等不垂愍 ······ 二〇<br>。 ···· 一五<br>。 ··· 一五                                                                   | 寸           | 工。       | 女  | 欧        |                       |
| 等不垂愍 ······ 二〇<br>。 ···· 一五<br>。 ··· 一五                                                                   | 入<br>※      | <b>T</b> | 主  | 不<br> 終亡 | •                     |
| 等不垂愍 ······ 二〇<br>。 ···· 一五<br>。 ··· 一五                                                                   | 怒:          | 1        | O  | 図り       | :                     |
| 思 ::::::::::::::::::::::::::::::::::::                                                                    |             | 起        | :  |          |                       |
| 思 ::::::::::::::::::::::::::::::::::::                                                                    | 等:          | 滅        | •  | 0        | :                     |
| 思 ::::::::::::::::::::::::::::::::::::                                                                    | 不 :         | 定        | •  | •        | •                     |
| 思 ::::::::::::::::::::::::::::::::::::                                                                    | 垂 :         | 而        | •  | •        | :                     |
| 部威儀 ··· 一五<br>········· 一五                                                                                | 愍:          | 現        | •  |          |                       |
| <ul><li></li></ul>                                                                                        |             | 諸        |    |          |                       |
|                                                                                                           | •           | 威        | •  | •        | •                     |
|                                                                                                           |             | 儀        |    |          |                       |
| 二一一一一一                                                                                                    |             |          |    |          |                       |
| ニーーーー・ロー・ロー・ロー・ロー・ロー・ロー・ロー・ロー・ロー・ロー・ロー・ロー                                                                 |             |          |    |          |                       |
| 一<br>〇八七五四<br>一七一九七                                                                                       |             | _        | _  | _        | -                     |
| 一七一九七                                                                                                     | 四三          | Ŧ        | +  | λ        | $\overline{\bigcirc}$ |
| 76                                                                                                        |             | 11<br>11 | _  |          | _                     |
|                                                                                                           | <u>_</u>    | / (      |    | _        |                       |

點

## 維摩詰所說 經講記(三)

### 徐 醒民居士講 研學小 組記

## 第三十一講

常修梵行。現有眷屬 雖為白衣。奉持沙門清淨律行。雖處居家。 。常樂遠離 0 雖服寶飾 。而以相好嚴身 不著三界。示有妻子

摩詰 世界 但是有限 品最重要的 那 國家都是不清淨,我們學了這一品,要使全世界各國都能夠把汙 我 。實在的 些國土轉 居士來學 這是新年 們學不但是要用前 度 的 說起 過後 就講到 的 到 清淨 唯 話 ·有學 來, 我們 第一次 的 心 現在 國土 淨 , 把 面 雖然在這裏人不多, 則國土 的國 這 你 0 陪 從那裏開 個 用 同 其他 大家 淨。 土清淨,整個的這一 ジ 裏 改變 在這 我們處在這個 科學的方法,科學方法 始呢? 裏研究 那 是不 就是 就能發揮不可思議的 可思議的 維摩詰 世間,看見我們全世 心裏清淨 部經學下來 經》,《維 力量 。果 不是沒 然 我 我們每 穢的 摩詰 能 我 有用 們 們 力 界無 大家 、亂 經 把 ,有 , 握 可 **>** 個 七八 前 這 都 論 以 用 人都 個 那 轉 向 面 的 糟 要 變 維 那

個

的

可以發揮這種不可思議的力量

就 勤 奉 這 就 的 他 的 持是手裏抓著東西 在 前 最 方式 是生死問題把它修掉了。眾生有生有死 了 意思,要了解 持戒律 家身分是學佛 個意思就是讚美維摩居士,他雖然是白衣,白衣是在家,他現的是在家 修戒定 面 己 、證果了。 重要的 我 經 們 き第 叫做 研 現 就是把這個 究 要守持 在 奉持 研究 再呢就是修息,按沙門 個 大段 它的意義的 的 戒律 不要放 。奉持什麼呢?奉持沙門的清淨律行 就是戒律 的是〈方便品〉、〈方便品〉 04 了 戒律在 , 做 , 所 棄 白 接著我們剛才念的 話 以他是奉持出家清 0 衣 奉持,是很謹慎 勤修修到最後 ,一個是當勤字講,勤什麼呢?勤就是勤修戒定 那裏老老實實的實行 0 雖 然是白 翻成中 衣 , , 這一 國字的意思,就是修息。怎麼修息呢? ,「雖為白衣 那就是在六道裏面來來回回的不能停 的 奉持 淨戒 就 兩 品品 能 律所 個手把它捧在 沙門清淨律 通 。沙門的意思就是出家 全部都是講 ` 貫通 行 。沙門就是出家人 的 奉持沙門清淨 到 涅 -戒律行 行 維摩詰居士 黎門 那 0 裏 他 是 戒律 那是最恭敬 涅 能 槃 律 , 的身 夠 的 出家 就是成 出 行 行 奉 道 就是 家 慧 持 分 德 人 人

易 徹 止 生 底的了脫生死 出 死 了 統 六道 統 把它修息下去, 以 後 ,這是沙門的意思。 , 還有變易生死 沒 有了 0 修息就. , 修息就 把 滅 六道裏面 了 , 把 來回 兩 種 生死 的 生死 都 把 • 它滅 六 道 掉 以 外 , 就 的 是

門是 庭裏 了, 他 那 所 家裏的事情我們不必管了,這就錯誤 維摩居士他有家,他像我們一樣,每一個人都有自己的家庭,但是他雖然自己有家 有家庭,這是家。擴充的來講,三界就是家,發心出家,出什麼家?要出三界 需 就 ジ 這一 把經 出家 要的 出三界。 你 雖 點 文解釋錯 生活 就 處居家 很 他是居家,但是不著三界。 要負起 重要。我們很多學佛的人,我們要了生死、我們要全心全意地來學道 費, 心出三界,我們研讀這一 ,不著三界。」維摩居士是在家修的是出家的律行,雖處居家 你都 設了 維持家庭 要照 0 家庭要照顧,心要出家,心怎麼出家?不著三界,三界就 顧。你不能說一 的責任 ,這責任不能放 , 條經文要了解,心出三界不是說 家, 把這個經解釋錯誤了。你既然有家 切放下不管了,我完全去學道、 從小 的範圍 下, 來講 家庭裏兒女的 ,就是我 教育 們 每 你家也 學佛 ,你在家 一個 家 的 庭裏 不顧 人都 , 沙 家 了

是我 我 早 就 們 出家 的 家 了 ら 0 要出三 他 老 人 家 界 0 的意思: 過 去有 我 位 的 出家 ジ 早 就 人 來勸 出了三界 我 們 了。 老 師 要出 這才是真 家 , 我 正 們 的 老 出 師 家 說

是梵 然示 都是 裏 清 它 的 示 修 纏 淨 梵 現 有妻子 清淨 沒有 行 的 行 住 什麼?有妻子、有太 了 示有妻子, 這 維 雖 的 間 摩 個 有 被 斷 居士 他實在 修 愛欲 示 妻子 這 字要把 常當恆 不是 常修 纏 種 , 不 的 行 住 像 字講 它認得清楚。 如 經常來修梵 梵 了 , 行是他 我 太 此 行 就 是 們 0 , 0 , 注意這 恆是一 也有子。雖然示有妻子,常修梵行 世 煩 示這個字,它是顯示出來 間 的 惱 行 行 人 0 直在 我們凡夫眾生談 為 這 個示字,它表示出來有妻子 0 , 我們 為什麼修梵行呢?梵是清淨的 \_ , 條 凡是有行為的 那裏修梵行 次要從 凡夫眾生有家室、有妻子 這 \_ 方 不上示字,就被 0 面 梵是清淨 ,都是符合清 , 來 在形式上有示 研 究 ,,實際 0 的 常, 欲 淨 這 , 修 是 望 上 的 じ 叫 裏 這 現 他 修 梵 愛欲 直在 持 出 的 就 個 0 來 清 內 不 把 淨 雖 切 那 ら い

些,妻子只講到妻與子 現 有 眷 屬 常 樂 遠 離 眷屬 現 , 就 在家庭裏面眷屬很多, 是 示 現 , 維 摩 居 士 示 包括家裏其他 現 有 眷屬 眷 的 屬 人 人 數 , 還有 又 多

來 不但 家裏 生 個 個 講 眷 眷 離 屬也是示 屬 死 不樂遠離 佣 別的 無 不管是多是少, 人 論是 , 這 時 那 候 現 都 , 是 而 有 0 家 且 眷 這些眷屬有緣 的 眷 屬 的 , 家 屬 都 示 0 越多越 族 有 現 他 有 雖 離 人 别 這 然 , 好 的 個 有 他 才能聚合在一起,緣要是散了, 眷 眷 擁 時 , 屬 屬 候 維摩居士 有多少的 , 離 但 他 常樂 是這 别 眷屬 包括 不是這樣 遠 個 生離 眷 離 屬 這些眷屬 , 死 以 , 他 遠 别 我 雖 離 們 0 然 我 要注 不 為 們 論是有多少 有眷屬 樂 就 拿現 意 要分離 0 我 這 在 們 , 個 他 世 了 凡 現 夫 間 知 字 , 道 眾 都 眷 這 有 這 生

再 明 了 很 論 是 個 多 好 的 誰 家裏 的 醫 人 , 我 他 御 師 就 就 們 醫 算 怕 有勢力 過去 來 的 這 大 眷 也 給 限 不 屬 他 個 古 能 家 治 , 人 什麼是 有二 他 外 04 主 療 人 可 面 他 , 就 白 不 的 以 跟 像古時 -要死 大 能 擁 我 話 限 有很 們 力 , 呢?生 再 來 講 ` 候 04 怎 多的眷屬,但是每一個人的生死 往 到 的 他 麼 的  $\overline{\phantom{a}}$ 大皇帝 強 死 活過來 人 人 , ,「大限來時各自飛」, 生似鳥同林 他 就像鳥 的財產怎麼樣的 他 辨 的御醫多得很,真 不到 在同 宿 的 」,人生在 0 個 所 樹 以 豐富 林 裏 我們記住古人的兩 這 世 面 兩 正 間 來 他 休 句 他 了, 息 跟 更死 可 話 以 人 很 , 誰 找 相 在 有 的 處 也 多少高 休 時 道 顧 息時 理 候 白 無 不

管 們 話 互相就殺害了、 不要貪著眷屬,有眷屬的 有緣 不了 誰 才 生似 相聚在 那 鳥 麼 同 互相爭吵了, 一起; 我 林 們要學這 宿 緣散 大 時 限 候 了 來時各自 , 好 這個 點 , 這 , 好的互相珍惜,珍惜這個緣分, 就不對了。必 個 要 緣散 好好 飛 好 0 就是 的 學 講 生死 0 到 須人人都感覺到在這一段 這裏 大限 來了 我們 各 雖 然 不要一 人走各 在家 人 句話 都有眷屬 時 的 期 , 不 誰 . 對 , 我 也

好 穿很 是指 這 穿得整齊、穿得清 緇 的 個 色 衣 。三十二相 寶飾 貴重 出家 就是 服 雖 出家 把 人 服 的 白 寶 而 衣 維摩 人穿的 色 飾 、八十隨形好,成佛就 服 的的 就 , 是然 居士 潔 而 但 其 跟 是 以 , 在家人 他 這 而 他 相 個 既 好 的 而 然 嚴 語 衣 顏 以 服 色 不 身 氣 不是出家人 相 同 就是寶飾 染成黑色或者 ° 好 轉 嚴 ,在印度那個時 以 維摩居士在家 身」。 這個 他是以 0 相 寶飾做的 他可以穿普通人 個 能夠 相 灰 好 雖 色 字 表現 嚴身 候有黑色的 , ` — 他當然穿的衣服不能像出家 衣服 所以 出來 相 個 ,衣 出 好 的 家 而 服 那 Ξ 字 衣 、有灰 人 料子 十二相 些大菩薩就是法 服 叫 雖 , 做 普 很貴重 色的 緇 通 雖 流 然 人 + 穿 的 緇 , 04 隨 雖 的 衣 流 緇 身 人 形 是 然 服 就

飾 大 士 他 也 的 可 ジ 以 不 在 以 相 寶 好 飾 表 上 現 面 出 來 而 ら 是 維 摩 在 居 相 士 好 他 上 ら 面 中 想 的 就 是 相 好 那 就 是 說 穿 的

,

0

己 時 多 士 以 生 我 面 凡 今天 來 穿西 麼 夫眾生 們 0 當然 這 比 看 維 誇 我 樣 穿 摩 裝 較 看 耀 們 對 我 居士 地 這 現 就 有 照 們 在 就 拿 這 種 位 不是 時穿古 拿 個 都 的 世 越高 世 衣 是 間 間 現 味 服 \_ 凡 比 在 如 道 的 凡 , 夫眾 裝 較 夫眾 此 在 就 明 不 人 天 論 位 出 , , , , 穿 生 那 生 他 不 他 那 的 來 就 不管 同 來 就 那 人 了 , \_ 最 的 知 個 來 種 越 比 道 穿 重 衣 講 容易把穿 在 較 衣 要 維 那 服 服 位 , 這 摩居 穿出 的 他 裏 的 \_ 穿 隨 就 種 人 是 士 來 的 時 的 , 衣 看 跟 就 來 世 都 服 衣 衣 , **泥是誇耀** 是 變換 間 世 服 服 這 , 間 他 的 ら 有 來 個 凡夫眾 表 經 在 凡 じ 不 文裏 隨 夫 現 衣 不 他 同 時 服 的 的 出 , 在 生大 在 他 來 上 身 面 衣 衣 誇耀 有地 面 服 分 服 0 講 古 不 的 , 上 在 時 位 相 用 ジ 就 面 拿 各 就 衣 候 同 有 , 天子穿 有 在 這 種 服 じ 味 場 個 財 世 來 這 道 在 了 跟 富 間 誇 合 個 道 耀 裏 凡 的 維 衣 , 上 摩 他 夫 龍 我 他 服 面 面 居 眾 可 自 上 有 袍 們

我 們 自 己 呢? 我 們 時 時 刻 刻 的 反 省, 我是要學維摩居士 , 還是學現 在 那 些富 有

時候 袍 在 在 而 之 道上 家 不 起 , 恥」,跟那些穿著狐皮、貉皮做的衣服,子路穿緼袍跟穿狐貉 敝是破 一面 心 有地 就 而 , 兩 沒 位 不 破 者天 在 的 有感覺很羞 爛 衣 人?這 爛 淵 服 的 之 上 隔 面 就是幫助我們學道了。孔子的 破破 恥 ,絕對 0 那些穿狐 爛 子路 爛 不相 的袍 不會的 同 皮貉皮在身上 ,袍就是衣服 的 0 0 為什麼不會呢?子路 的 ,就是長袍。「 人 大弟子子路 N'S 在 那 個 ジ 的衣服 中 與衣 上 他 有 面 雖 道 然 , 狐 與 這 貉 子 有 個 衣 者 路 道 人 敝 立 站 的 縕 ジ

業 說 己 後 維 生 摩 他 不以 不但 造業 居士 雖 做 我 然 成 們 是一 寶飾來莊嚴自己 不 雖 衣 台灣過去有些有錢 我 然 能 服 們學佛 穿 跟 件寶貴的 他 用 的 是寶 學, 那 的 個 羨慕 誇耀 衣 飾 人 , 服 , 看到 之心 但是 而 人家 , 人穿皮草,皮草就是把獸的皮帶毛剝下來 相 以 也 好嚴 那種拿獸皮做 相 我 ` 們 不 炫耀 好 身 就是 能 這個道來莊嚴自己 有 自己。 在 寶 0 所 ジ 飾 中 衣服 你想 以 我 存著相好來莊嚴 也 來誇耀 們研 想看 不會穿獸 究經 , 自 不 己 但 皮 到這裏的 , 沒 0 我 有 自己身體 那 們 道 個 寶 時 要 , 飾 候 知 而 經 過 道 很 且 寶貴 要 處 那 那 殺 就是 是 了 理 害眾 造 而 解 之

## 雖復飲食。而以禪悦為味

是專 有工 食 在 做 樣 再 個 不 4 不 要 呢 念佛 段 禪 靜 的 同 夫, ? 不是 維摩 飲 慮 有 門 食當 講禪宗 就是 比 我 之 亂 他 中 念著念著發這個 靜是. 居士 研 斷 如 們 的 然 說 究 識 念 絕 念著越 很 就是 我 唯 食 當然有飲 頭 的 般 的 安靜 們 識 人 0 禪 , 斷 段 念佛 識 這 吃 , , , 食 念越 是 靜 學 就 那 的 的 是 靜 一段 慮 佛 個 飲 食 喜 雖 念 喜 唯 就 味 食 的 , , 悦: 小然飲 識學 阿 飲 悅 慮是什麼呢?慮有思慮 道 114 有 用 \_ 段 食 彌 禪 工 比 做 歡喜, 陀佛 食吃的段 悦 段 越感覺念佛 夫 所 的 段 , 不學道 食 講 ` 段 食 , 悅是喜悅 味 的 佛學在修 , 這個喜悅 念阿 你 道 識 4 食 ,學唯 段食 要 的 還 彌 好 好 吃 人 , 但 陀 他 行 , 飯 , 就是禪悅。 佛就 這就 識 是他把段食的 那 我 這 不 的 學的 就 們 4 吃 知 時 , 是禪 要求 是在 把 識 所有 菜 道 候 有工 食 , , 悦 修 我 我們 一心 喝 都 凡 切 0 夫, 們 夫眾 法 的 再 0 4 的 學佛 味 思慮 呢 維 在 不 用 做 水 他 道 摩 ? 亂 禪 座 エ 生 居 夫 禪 這 知道 這 的 都 , 都 , 轉變 都 士 悦 個 是 114 的 能 很多老菩 是修 飲食 他 N'S 時 安靜 為 識 做 這 雖 不 跟 食 段 候 個 就是禪 吃 各 然 亂 禪 , 食 下 段 有 襌 種 都 薩 就 飯 來 食 飲 是 禪 4 不 那 的

悅 以 感受得到 為 味 味 道 吃 尤其是各 在 他 的 位 口 發心 裏 面 修菩薩 , 就 把 段 道 食 的 的 人 味 , 道 你 在 轉變為禪悅 念佛 的 時 候 禪悅 , 你 就 的 有 味 這 道 種感覺 各 位

有感受,就感受這種禪悅。

# 若至博弈戲處。輒以度人。

是那 來博 弈這 是一 薩 輒是 戲 了度化喜好 道 的 每 個遊 個戲 博弈 弈, 那 種 種藝 戲 博 ,是 次 博弈 不是 弈 去 用 類眾生喜歡 的 術 的 場 那 的 每 所 現 跟 \_ 目 種拿博弈來 現 種 在 的 人 次 處 在 賭 , 工 就是要度 就是 來 具做: 那 就是 博 的 的 賭 ,弈是下 種 到 做 博下 博弈 那 目 遊 化 的 個 那 的 戲 那一 遊 個 地 現現 就 棋 戲 處 是 棋 方 不 , 來做 ,你就 所去 在 類 來 相 • , 不 古時候博弈 那 人 度 同 知 個 化 的 道了。 這是 場 種 到 眾 可 0 | 娛樂 那 維摩 所 以 生 裏 輒 到 0 0 居士 不知 就是為什麼呢?同事 雖 以 那 那 , 度 些 然 那 我們現在不知 眾生 類的 就是說維摩居士也可 可 道,只是知道博弈是一 人 到 以 , 那 眾生 一喜好 個 到 就是行同 7博弈的 場 博弈 那裏去 所 道是什麼情 , 事 場 輒以 攝 攝 所去 維摩居 , 跟 度人」, 跟 你 以 他 博 到 修菩 士 種 一起 他 況 為 博 弈 遊

可

起 共 同 的 來 博 弈 就 把 那 類 的 人 能 夠 度 化 過 來

看見不 是 絲 夠 壞 戲 的 就 個 舞 糟 深 場 人 那 正 糕 入 , じ 所 這 就 當的 好 歌 了 術 個 0 的 糟 也 還 那 比 我 0 糕 遊 沒 種 現 如 遊 不是正 們 戲 在 戲節 說 了 大家 有 不好 有很 。從正 辨 現 你要看看 當 在 的 目 别 也 多 電 要 的 遊 能 , 人學 戲 你 視 道上走上 歌 力 研 裏 就 節 的 究 , 現 大家 那 跟它 時 目 面常常有 個 在 維 候 ,你學道的 一邪道 都成 學, 摩 的 人麥克傑克森 , 這 那 居 成為 上 為 網 個 \_ 士 種 面 全 他 路 可 去了 世界 那 的 遊 上 人要把它分別清楚。 以 戲是 粉 到 娛樂節 \_ 種迷 博 絲 , 又 , 學那一 所 好 弈 , 跳 這 以 自 的 那 , 叫 舞又唱歌 這 就 • 個 , 是 做 場 · 一 條 種 糟 那 些 不 不好 所去 糕 粉 ·好的 絲 我們 娛樂節目 0 雖 , 所 , 的 成為 博 ? 遊 那 要特 以 然學道 弈是代 戲 這裏博弈講 個舞也不是 你 有正 他 沒 别 成 的 的 注 辨 為 表 意 粉 人學得不 面 法 他 絲 的 辨 正 的 的 切 别 當 還 那 有 粉 遊

## 受諸異道。不毀正信。

講 異道。異道 受諸 異道 它這 **,** 維摩居士受是接受, 個道跟佛家所講的道不同 諸異道 這叫 , 在 異道 那 個 時 0 維 候 摩居士 有 很多的 對 外 於那些外道 道 在 這

維摩詰所說經講記(三)

學 性 道 間 我們 這 解 道 能 道學我們這個 己不要把 也 樣 求 了 0 的 人人 學道有了 所 雖 切 雖 解 切 外道它 以 的 然受這個外道,你看下面就講了,「不毀正信」,學的是外道,為的就是把外 也接受 的 切 維 向 正信毀掉了 如 法 都有本性 而 們 的 外求 門 學 摩居士是這 此 且 情 什麼 也能 都 正道 基礎 佛 ,學了 ,不毀正 況(它講 了 的 清 夠 解 04 。為什麼叫外道呢?心外求法叫外道,他不知道我們學佛向 、有了分辨的能 人才 講 外道 本性就是本來就有的真如本性 況 外道為什麼呢?學佛 , 的 自己 樣 信 解 所 知道 言語 我們 不 給 以 。維摩居士他也學外道,為什麼學外道?成 ,正信的就是佛法,一切 毁 成 人家 ` 直要保持正 要 佛 正 萬法唯心」、「向 聽。 了 信 它所行的是什麼)都要了解 就 力 解 有 我們學大乘佛 因為這一個原因,所以 \_ 了 個號 而 信 解 且有能力把外道轉變過來 之後 04 我們開始學的時候 0 學外道 做世間 自心 我 向自性中求,開發自 法、學菩薩道 ,他不知道 中求」,外道不 的 們 解 有能 目 0 的 世 力 間 維摩居士也接受這 就是要把 這 把 ,他 任 就 那 外 何 成 就 道 知 這 向外求 些外道當 為 道 要學 叫 轉 個 佛 外道轉化 成 己本 他 化 事 , 佛 ,維摩? 佛 學 他 過 物 有 求 然 的 對 不 成 居 個 不 佛 於世 天 內 由 的 世 神 為 自 士 間 外 道 外 ジ

## 向內求,要他明瞭心法。

## 雖明世典。常樂佛法。

的是 所 瞭 講 的 的 以 世 世 , '什麼東西 間 他學世典 典, 孔 他 世 夫子 法 所 典 是印 樂 , 的 講 世間 這 在 的 度那個時候外道所講的 跟 , 這 所修 我 常樂佛法 的 學問 個 性 們 佛 中 的 相 是什 法 近 國 , 也 典 孔 , , 佛法 麼 佛 夫子 \_\_\_ 就是經典, 那 法 , 個 才是真實的 講 是他恆 然後他來度化眾生 性 的 世典。 經 跟 一常的 印度那些外道有他們的 典 佛家 不 法 維摩居士 相 所樂的 講 0 同 學 的 的 外 本 這 的 0 雖 道 性 孔 時 個 夫子 然 的 法 的 候 把印 性 世 典 沒 講 才能 度那 不 有 的 經典,他 過 兩 經 叫 只是 些外 眾 樣 典 就 生 道 們講 知 所 跟 辨別是 經 道 以 佛 典 他 究世 外 法 道 都 這 非 間 講 裏 樣 明

獲 俗 切 見敬 利 不 0 為 以喜悦 供養中最 0 執 持正法 0 攝諸 長 幼 0 切 治 生諧 偶

0

雖

0

維 的 可 己 "思議: 身 摩居士 經 講了一 分 這是 的道德力量,就度化眾生來 , 我 繼 們 部 就是沒有受菩薩戒 續 分了 在 研 · 座 讀 的 方便 從 都是在家學佛, 現 在開 品  $\sim$ 始 , 這 繼續講 凡是發菩提心 一品 .講 各位 ,他是普度眾生。維摩居士他是示 講 他 的 的 有很多發菩提 功德。 就是維摩 , 都要學維摩居士 他的功德就他本身來講 居士他度 心、受菩薩 化眾生 戒 的 那 現在家居士 功 麼就 德 那 是 前 面

到 所 切 眾 每 以 維摩居士 生都要恭敬 個 眾 切 見 生 一都有真 看 敬 0 為什 為 切眾生都有本性 如如 供養中最」 本性 麼要恭敬 真 這 如 兩 本 切眾生呢?維摩居士看見 那麼 性 句 , 話 見到 無論 0 供養中最, 成佛 切眾生就恭敬 無論是 就 維 摩居士來 凡 任 夫眾生 何眾生, 。其餘第二個 . 講 都 就是直接看 有 , 他 這 見 , 本 就是 到 性

障 要 羅 就 的 度 維 面 受 是 化 摩 漢 礙 種 田 眾 居士 地 到 將 的 , 福 眾 很 生 來 田 眾生 順 羅 的 生 所 他 , 利 將 漢 的 得 主 到 一供養尊 的能夠學佛, 來 供 都 的 人 世 養尊 這 要受到眾 間 大 , 就 個 來度 福 敬 受 敬 福 報 到 報 維摩居士 化 0 0 生的 眾 很 所 眾 所 所以維摩居士他受到眾生的恭敬。 生尊 大 以 以 生 眾 很 恭敬 , 大。 生供 ,就 敬 在 切 見 0 這 人養尊敬: 眾生 不僅 供養 像在 敬 部經 有 一尊敬 這 維摩居士 如 何況 維 此 裏 兩 摩 維 面 層意思 , 既 居士, 維摩居士 摩 講 然有福報 的 居士 他是度 大田 等 , 於 裏 維 化 , 這 在 摩 眾 面 講到 ·居士 維 將來學佛 個是法 種 生 摩 下 的 這裏,學小 居士 好 種 這 身大 子 像 個 沒 是 這 , 主 這 有 士 個 人 其 , 個 個 乘 田 , 當 他 地 種 種 既 的 然 裏 子 是 的 田

們 個 士 尊 見 個 都 有真 字 被 敬 眾 動 切 式 如 生 見 維 本 , 敬 摩 的 性 眾生 居 這 當 士 個 0 一受到 既 被 接受 見字 字 然 講 眾 維 如 , 摩 此 生 根 , 居 就 據 , 的 我們 我 士 尊 剛 們眾 敬 的 才 尊 就 跟 , 生來 敬 應該自己尊重 這 諸 個 位 , 見字是 講 介 這 個 紹 見字 我 的 們 這 兩 被維 , 兩 層意思, 我 層 再呢?眾生尊敬維 們有真 意思 摩居士尊敬 見敬 0 如本性 這 個 , 了 見 方 字 就 摩 面 就 能 是因 本 居 是 夠 來 維 士 成 ·它是 摩 為 佛 這 我 居

事 沒 會 是 界 要成 我 這 如 之 果 道 情 何不 們 有 上 如 個 一 一 都 任 此 遇 佛 真要問 信 切見敬 我 EP 到 個 沒 好 何 ら 的 我 光 我 敬 們 有 逆 任 , 有 字 境 們 祖 障 對 何 們 境 而 界 師 就把 什 於 且 無 人 自 礙 不 , 己 曾 論 為 麼 任 我 給 都 , 能 講 那 特 何眾 我 供養中 能 在 \_ 祕 化 們 別在修道 轉變 要學 些外道把他 世 切 訣 除 們 要問 生 間 的 最 就 維 種 切 0 , , • 學佛 是恭 這 無論 我 既 摩 挫 0 方 就 們 都 然 居 折 面, 是一 對待 要尊 是自己尊 有沒 化 敬, 把 在供養之中最重 士 , 除掉。 我 , 我們 有秘 般 敬 們 我 任 切 切邪魔外道,他也不會來引 人所講 逆 都 他 們 何 在學佛 訣 境 要尊 人, 重 所以這個敬字,是學佛的一 不要失去 0 呢 果 化 自己, ?他 然 不 的逢 敬 除 我們 一要的 上就 但 — 老 在 各位想想看 人家給我 凶 這 切 從恭敬 化吉, 眾 世 在 信 就是這 人家說學佛沒 人世 間 生 ジ , 無 , 間尊 上來學 們 能夠逢凶 我 無 論 個 挫 們 敬 論 遇 , 我 敬 折 字 在 到 \_ 誘。 家 定 們 什 , 0 有 在 化 我 能 麼 所 個最重要修行 庭 什 切 就是來 吉, 眾 裏 們 世 夠 樣 以 麼 間 不要 經 生 成 面 不 秘 在 文裏 好 佛 引 辨 , 訣 在 失 世間 遇 的 的 誘 去 面 切 到 社 既 境

任

執 持 正 法 , 攝諸長幼 0 維摩居士到人世間來普度眾生,普度眾生在這裏講

覺悟 是 執 看 他 法 無 法 持 就 官 持 也可 用 是 論 起 手把 是年 來審 直執 來 執 正 不 法 說 這 維 以 持 來攝受它 持著 它 法 示 摩 判 個 紀 正 居 法 的 現 幼 抓 法 犯 不要放 住; 士 世 罪 能 時 的 , 執 令 候 以 間 的 人 持 就 這 們 ` 持 的 人 人 長 就 棄 個 開 不 這 法 , 0 幼 官 這 悟 正 這 是一直持著不要放 執 正 個 法 之間 持 就 法 的 正 , 樣 是 示 這 來 法 , , 能夠攝諸長 法 的 不 教 現 這 個 , 能 世 律 個 法字包含很廣 中年人, 化 無 了 是 眾 間 論 這 法 生 樣 的 世 , 解 法 0 間 法 0 再呢 幼。攝是攝受,無論是長 這 那就是說包含一切 官 律也要正 釋 ,不要放 的 個 法 0 • 執 就 正 世間 律 , 主要當然是講佛 持 世 法 • 棄, 不是 間 的 出 比 法 法 正 世 04 說 律的 律, 如 法 間 執 在 說 的 0 持 像 法 年龄的人, 教 維摩 他 佛 手 也完全懂 來 0 化 法 眾 維摩居 抓 居 法 講 他 者(年紀 士這 住 生 都 , , 佛 這 的 世 通 士 時 間 法 他 個 , 個 達 長 就 把 所 就 東 候 法 他 的 是教 憑這 這 以 律 西 就 也 個 這 要 懂 當 樣 正 執 執 人 個

住 夫 眾 行 生都 都 要有治 有 切 職 治 生的 業 生 諧 工 有 偶 職 作 , 業 雖 0 然 諧 獲 後 偶 俗 才 利 , 諧 有 收 偶 不 也是治生 λ 以 喜 , 維 悅 持自 0 的 \_\_\_ 己 種方 以 切 及 治 家庭 法 生 ` — 諧 裏 偶 種 的 , 事 人 治 業 生 生 活 , 從 就 是 這 個 我 切治 衣 們 食 凡

近 然 他 利 在 有 這 生 眾 維 所 任 些 益 不 諧 需求 摩居 為這 生、 何 治 偶 , 在 生 工 些利 群 我 作 士 的 雖 , 眾 獲 如 也 們 , 工 果 之中 就 益 作 好 凡 俗 維 沒 夫 利 而 , 摩居士不示現跟眾 收 眾 辨 喜 有 生 很 法 就 示 悅 入 多利 來 接 為 愈多愈好 世 現 受 講 俗 跟 什麼還要治 維 益 來 眾 摩 講 生 收 ら 裏 居 到 , 同 士 じ 你 了 就 樣 生 在 就 從 的 的 生 事 放 教 \_ 他 那 來 諧 樣的 在 這 個 謀 化 不 些工 偶 收 求 利 以 0 ?為 來 喜 所 入 益 生 作 以 治 悅 方 上 活 生諧 當 什麼呢?這是示 維 面 面 的 , 摩 ジ 然 這 0 0 裏不 居 偶 但 比 有 此 是維摩居士 士 世 的 如 利 為這 間 說 為 話 益 了 , 你 那 眾 些 做 教 些 生 現 收 生 化 利 一意也 眾 就 跟 不 益 λ 沒 來 然 眾 生 0 有 生 喜 有 , 好 辨 雖 他 同 悦 世 要走 法 樣 然 做 間 接 有 地 既 其 的

## 遊諸四衢。饒益眾生。

達 這 以 得 外 個 很 很 市 四 遠 遠 品 衢 • 就 , 很 就 四 以 遠 是 方 近 很 0 距 四 維摩 遠 離 通 的 八 路 居 達 個 士 地 的 遊 他 點 都 諸 個 來 能 講 四 道 夠 衢 , 路 是 遊 行 在 遊是遊行 就 城 城 都 市 市 能 裏 來 夠 , 面 講 無 遊 行 論 往 那 到 市 外 就 品 是 延 0 伸 遊 的 市 城 行 的 品 到 市 話 進 那 裏 聚 要幹 面 市 的 品 , 或者 什麼 這 個 個 地 呢? 城 路 方 市 通

是 路上人、 士, 很 饒這 饒益 能 句佛, 我們都要給 生,眾生 走 力 我 路 維 個字是很 眾生 們就要從這裏學維摩居士,凡是在路上遇見眾生,只要我們能力能 摩 無能 念佛希望他能夠轉變現在 的 居士 一的 車那麼多,你沒有辦法 都是乘 他利益 力 類 饒 都 別 滿足 益 , 給 只要發心學維摩 很多,有富貴的 , 車子 益 他 ,我們能力辦不到就沒有辦法。比如說我們現在出門,大概 、很富足了, 饒益 就是 , 你 0 給眾生教 維摩居士是示現在家菩薩、在家居士,我們都是在家居 乘車子在路上遇見乞丐、遇見各 一這個 ,這個你 居士 這樣是豐足的來利益眾 、有貧賤的、有老年人、有少年人、有兒童,多得 化 境界,希望他的心能夠 的利益, , 我們 能 力辨不到 都 教化 可 以 的 照著我們 , 雖 眾生利益 生。 然 辨 轉變 不到 四 種 所 還不是普 發 人 衢眾生不只是 的的 , 所以 我 你就 N'S 們要替他 來學習 不論自己有 要救 夠 通 的 辨 濟 得 饒 種眾 念幾 都不 他 益 到

### 治 正 法 0 救 護 切 0

古 時候它有個 這裏專門講做世間 風俗,就是立三老,三老是我們國家三老這個名詞。在印度這個三老, 的 法 官。 執持正法,主要的是出世間的佛法、正法 在印度

是治 摩 律 犯 力 他 現 正 法 在 掛 他 面 訟 在 了 判 法 佛 是有德 能 的 有 居 」,專門講 的 在 法 那 什 的 決 力 法 , 事 四 士 呢?他是為了「救護一 我們 不 情 律 裏 麼 正 這 個 入 ,三老有德的 個 夠 沒 字 罪 法 治 的 有學得 國 古 法 在 人 0 E 0 法律 內、 律 更 時 正 那 明 犯 法 做 不 候 的 法 為執 犯 鏡 , 的 罪 就是 好 國 條 都 人 好  $\lambda$ 高 , 外 裏 就 , 的 有 有輕有重,看得清清楚楚 懸 法 , ,執法人來判決鄉村裏面訴訟是附帶地講 維摩居士專門入 在 是 呢? 但是 然 好的法官當然有很多。 面 的 **,** 現 審 後 講 進 人 明是 判 他 切」,救護 雖 審 在法院裏有沒有這幾個 入 案 這 這 然 判 到 じ 光明 個 個 件 裏 法 犯 這 執 三老-律 的 不 人 個 的 時 的 有冤 正 法 法是附带 治正 候 官 行 , 切眾生。因為世間 那個 要公 業 有德 心裏不正 他 枉 法 裏 法 的 鏡子 , 正, 的 律 0 的 面 就 所以 不 造成冤 的 人 , 看得 做 字 來 法 的 好的法官也有。 所 判 他 法官 古 律要公正, 法 以 做 入 斷 時也好 我沒 清清楚楚 官造成冤獄也不 了 獄 維摩居士執 執 的 法(法 判 0 法 的法官 有到 也不少, 維 決的 摩居 • 他 (律)的 要能 這 法 現 能 就 不好 士為 裏是講 高 在 持 是 院裏去 力 無論是古時 也好 夠 行 很 這 懸 正 做 ?業裏 還是 少 什 把 充 的法官或 法 判 , 過 高 足 麼 決 犯 法 因 他 要 入 高 主 鄉 法 面 治 我 有 體 在 庭 的 此 的 村 候 入 裏 者 正 是 不 上 就 維 能 法 治 訴

樣 民 了 知 眾 法官 道 讓 沒 有 所 就是 有 沒 有 冤 有了 把 的 枉 法 所 , 官 有 我 使 都 想 的 要向 切 法 應 官 該 人 都要引 他學習,都要拿正法來審判 這 不會有冤獄 四 個 導 字 還 到 要 正 掛 法 這就是救 這 起 上 來 面 頀 來 他 入 , 犯罪 那 治 切 就 正 是 的 法 人 說 為 0 他 的 這 是 示 樣 現 救 就是使 法 頀 官 做 切 切 個 他 的 榜

學?從 夫眾 常生 完善 都 要 候 正 壓 正 活 百 的 就 生 的 就 維 這 之 時 我 能 邪 時 日 摩 中 用 候 們 個 候 通 0 居 只 情 所 尋常 達 個 士 要自己修這 就是 外 出 做 人 , 從 把 面 來 世 的 之中 前 這 學 間 講 的 \_ 面 佛 切 個 那 的 , • 事情 事 些 我 這 0 直 學佛 個 情 邪 們 切事業之中來學, 個 講 學得 正 魔 道 , 到 都 法 外 就 0 切 這 學佛 歸於 , 跟 圓 在 道 裏 邪魔外道不管再多, 滿 人 人 , , 世間 從那 家 一個 用 了 表 他 說 , 現 這些事 裏學? 那 的 話 正字、 都是在 把 佛 邪 的 人世間 法來 法 言 \_ 情上 就 語 就 世 誘導 個 從 能 間 的 \_ 正 很 面 這 那 我們 學, 些 各行各業 道。 我 切 快學得好 些 世世 們 的 事 事 間 把 也不會受他影響 行 情 這事 情 萬 誘不了 為 事 以 都 , 0 情 把 萬 及 我 正 要 物 都 法 這 我 們 正 我 學 這 個 歸 們 來 0 事 學 自 佛 們 言 於 個 , 正 己 這 正 以 從 語 學 就 字 樣 行 及 的 在 那 為 重 凡 到 時 裏 日

### 講 論 處 0 導 以 大 乘 0

講

聲 是 摩 們 乘 他 了 論 論 不容易 聞 們 居 自 講 就 的 的 是 圓其 道場 印度那 士 輸 而 做學生, 贏 什 緣 且 的 了 覺 學 了 定講 說 麼 0 有各 維 個 他 大 就 呢 , 大乘 摩居士 ?很 也 拜 乘 們 時 做學生 羸 地 有 這 之 法 了 候 方講 門 後 很 就是菩薩道、學菩薩 多 個 風 , 充 一就 外 外 氣 呢?參 不 , 要拜 道 分 道 有講 還要把他們轉變過來,把他們引導過來 道 但 的 的 做 講 , 勝者 人來參 加 道 老 那 贏 論 些外 理 師 的這種場合,各地方都常常有辨講論的 , 了 為老 參 在 , 加 這 那 道 加 而 裏 師 這 個 都 0 且 參 根 個 很 0 , 菩薩要學佛 導以 他 講論場所 據 困 這 加 可 難 個 的 他 你看 時 們 以 大乘 0 把 他 候 所 們 人家赢了 講 , , , , 外道要你參 誰 的 0 不但不會被 的 佛 講贏 維 外 道 摩居 道 法 來 各有 裏 了 設 , 士參 參 就 面 立 04 有 外 各 加 是 加 講 他 \_ 道 講 外 做 加 的 論 們 講 論 道 這 乘 老 理 這 的 不 輸 的 個 , 的 論 師 個 道 二 1場所 只是學小 道 這 講 場 , , 場 當 乘 個 就 誰 論 , 在 是 就 然 場 講 0 要

是

維

所

他

輸

講

了

### 諸學堂 0 誘開童蒙

老年 教 童蒙 去掉 道, 老, 法 子 解自己有本性 童蒙開發出來 化童子 呢?用誘導的方法。直接教的 。蒙是開 現 包括 你叫 就是 維摩 在 說 開蒙 起 居士 他 這 開 教 開 來 蒙 個 發 童子 發本性 。開 ,不學佛 我 如 化童子不容易 ,把蒙在本性外面 ,童子來求學,原來這個童子什麼都不 到學堂裏面 果 們 ,聞 我 什麼呢?無論是童子、成年人, 自 們 己 , 了佛法 誰 不學佛 本性 好不容易,我們成 知 , 道,童子更不知道, 學堂都是教兒童的場所,維摩居士到學堂裏面教 用 這 , 誘導的方法 我們才能開蒙。 我們都是童蒙 話,小童子很難接受, ,一切都不了解的那個 就是 「誘開童蒙」。 人都不知 , — 所以維摩居士在童子小學堂裏面要 原來這 我們 無所 道 維 , 知 學佛 摩 匠蒙, 個 必 道 以為現在都已成年,或者是 知 居 須 本性蒙蔽 的 , 把它逐 才了 04 士 用 開蒙 到 所 種 以 解 小學堂裏 種誘導的 起來 漸逐 不管是年輕 0 開 從 蒙 佛 漸 我 用 經 面 方 地 們 裏 法 什 去 化 麼 面 那 不 掉 年 把 方 童 了 個 知

### 諸淫舍。 示欲之過

易 害 了 女居住 體不要受傷害 害得最厲害的 不肯去 淫 了 0 最嚴 示欲 這 女場 但是維摩詰居 也 譲貪欲 在 個 是怎麼 他 所 到 欲是最不好 之過 你 重 \_ 這 個 的 這 , 個 就 出 個 的男子了 地 講 0 深 把 這 維 方 呢 不 地 欲 區去 摩 士入 了 個 入講 這些道理讓 ?在印 讀 欲 大 的, 欲不能斷 六 淫女賣淫的 解, 就是淫 居士你 就是 道 書 ,入就是進 , 到 入 度 , 永 讓 這個 都 使 風 去了 久 欲 他 不 他們知道怎麼樣出六道 那 俗 地 些人 在 們 願 , , 六 了 除 入淫 意 凡 無論對男子 區去是示欲 她 明瞭 道 解 到 目 ,在六道裏面出不去的 是賣淫 是這個欲 裏 這 的是什麼?維摩居士 女聚集的地方去。為什麼呢? 那 面 個 個 生 過 這就是救 的 地 之過 死 方去 淫 ` 0 , 輪迴 女子,身體 這個 女 引誘那些欲望的 , 把 過要分析起來 把她 助 讀書明 , 這 他們 解 這 個 個 集中 脫 淫 入 理 都受傷害 過 。維摩居士 生死 讓 就 淫 欲 , 在 一女的 都 他 大 的 問 了 , 人 過 們從淺處來 不 個 題 。除 這 來 失 \_ 願 地 地 般 個 做 他是法 到 維 品 品 , 過是害 賣淫 讀書 摩 讓 淫 了身體 淫 他 凡是 大 女 身大 ·講身 人都 是 的 女了 士 的 傷 為 淫 他 交 地

### 諸酒肆 0 能立其志

到

解

士

品

裏 所以 亂 醉 醉 的 到 這是我小時候在家鄉裏讀過的四句話。維摩居士他也入酒肆,就到賣酒 不可以。 起來了。這還是事小,罵 醺醺 了 賣 就 旦醉了之後,不顧親朋 人 酒 不要亂就是不要喝酒。 酒 亂 酒 喝 肆喝酒是要不得的,喝酒是一定喪失了智慧,這個智—心智,失了心智,心 了 的 的,車子亂開,或者把人家撞死了,或者自己車子開撞翻了,災難 肆 如果要嚐的話什麼呢?「三杯下肚眼睛花」,眼睛昏花了,「不顧親」 酒 醉了 地 古 就 方 就是賣酒 喪失 人 跟 什麼都是糊 那四句話我想起來了,「酒是迷人之鬼,勸君切莫嘗它」,嚐一嚐都 Ü 般 智 的地 人 不同 一罵就算了,尤其在現在喝酒了又開車子,喝了酒 方 叫他們明瞭這個道理,讓他們立下來這個 亂罵,酒一醉的時候,是親戚朋友他也認不得了,也亂罵 里糊塗的 酒家 他是什 ,古人就講「酒是迷人之鬼,勸君切莫嘗它」。 這些地方賣酒。凡是到這裏買酒來喝 麼呢 能 立其志」。 能夠把道 心志, 理 教 化 的 朋 叫 喜歡 地 比 開車子 亂罵」, 心不要 喝酒 方 較 喝

他

酒

## 第三十三講

# 若 在長者。長者中尊。為說勝法。若在居士。居士中尊。斷其貪著

莊嚴 間 的 染改變為 就會轉變 人 環境改 句話 類社 的環境 的世界 這一 記在心 .會的都是不清淨。在這一品裏就告訴我們要把社會、自然界這個 變了 清淨 部《維摩詰經》 ,我們眾生、眾生之中人道所處的環境, 個 裏 所以 0 的 同 人 , 環境,最重要的是要眾生心裏清淨,心 様若 轉變,就把個 如果遇到外面 ジ 淨 則國土 所有人類 前 面 開 淨 都 頭 人的環境轉變好了,多數人轉變,就把多數 環境再不好 , 能夠把 這 的一品是專講 一句話 心裏改為清淨,那全世界也都 ,記得這一句經文,馬上個 記清楚,當下就有受用 〈佛國品〉,〈佛國 都是污染的 淨則國土 , 淨。 污染得自然界 品〉裏面 無窮 所以 能變成清淨 人自己 環境,把污 各 人所處 位 先 把這 心裏 講 的 世

居士到世間來為了度化眾生,就示現有病了,維摩居士本來就是佛了 剛 才 念 的 這幾 句 經 文 就是 へ 方 便 品品 裏 面 所 講 的 經 文 。〈方便 ';他現: 品 就是維 在 以在

體 家 派 講 大 大菩薩講方便有各種 有 眾講佛法,這是他的 大弟子、菩薩來 方便 居士 病 了 的 真如本性 身分來 其實維 弘 在靜 摩居 問 法 不 候 利 態的 士 同 方 維 生 便 摩 那 , 各有各 , 那 裏 居 弘 0 種 士 有 法 情況 利 0 病 來問 的 生 , 示現 方便 之下,眾生沒辦法聞法,所以 無論是佛 候 維摩居士 病 。維摩居士他這個 出 來 是大菩薩 , 就 的 時 是 以 候 這 , 維 個 弘 方便,首先就是示 摩 法 方 居 便 利 必得講 士籍 法 生要講 讓 釋 此 方便 機 迦牟 方 便 會 户 現身 就 佛 不 跟 佛

是剎 第三 之間 在 勝 維 印 摩 法 度那 呢?是一 居士 帝 ,一個是婆羅門, 根 方 利 據 便 若是 個 (品)前 婆羅 鳩 時 個平 摩羅 到 候 門 長 有 面也 民 在 什 者 四 大 印 大 那 裏去 普通 師 講了好幾條, 度 姓 以 個是剎帝利 那 , 及 姓 的 個 僧肇他 在長 就 人 時 候是 是 0 第 者 族 們注 現在就說 之中 , 四 , 就是賤 這些長者都在這兩大姓 個 四 貴 大 解 的 維 種 族 長者 摩居士為長者說 族 族 「若在長者,長者中尊,為說勝法。」 剎 0 這四 帝 四 ,不是普通 利 大 大種 呢? 族 族 四 就 之中 的長者 是 大 法 族 個 \_ 0 長者 是婆羅 說 0 個 什麼法 雖 有 這 然這兩大姓 權 個意思 在 門 力 呢? 四 , 的 再就 大族 的 族 說

間 聖 佛 們 之中 生 居士處在這些長者之中, 人 死 族 法 聽 所 的 不能 生滅 起來也講 講 ,剎帝利才是貴族。 就是了脫 婆羅 的 了 法 法 門 門 雖 得很 生死 也 然 好 維摩居士當然要通 婆羅 好 成佛 剎 , 門 但是 帝 講的 就是勝 無論是聖族 利 跟這些長者 他沒 也 好 他 有出 法 們認為是聖法 達 他 0 相處 世 們 完 、貴族,下面是平民、 四 法 全 大族婆羅門 各有他 了 , , 就為他們說法了 解 也就是說沒 們 ,但是他們不學佛 了 的修行 解 他 他 有了 們所 們 理 所 論 賤族 講 生脫 說 0 , 為 的 他 的 ,所講 他 死 就是聖法 們 法 法 們 這 的 , 說 個 理 不 再 的法都是世 法 法 論 能 加 ,當 出 上 , 他 在 六道 佛 們是 然 維 法 他 般

界 樣 三界那些法, 就 他 用 色界 們自己來講, 從 種 這 種的 )裏我 無色界 方法來向我們說法的時候,我們心裏就有數,很清楚。我們工夫沒 始終還是個凡夫眾生。各位要是遇見外面不管那 們可以 也是 到 研究,我們今日之下,看見很多還是外道,各外道 很 了最高 圓滿 的 的 無色界天 , 比 如說 生到天上去,那就認為是究竟了 ,還是在 世 間 的 0 所 以 個 我們 外道講 要了 他們 。其實欲 的再怎麼 解 的 經 執 到 典, 著

我 外 受 我 時 不 個 不 道 們 也可 他 死 候 像 人 要死 維摩 方法很多, 誘導。不跟 不要羡慕他那些講的言論,甚至於拿很多的財物 他 以 這 拿財 就 居士 的 個 有能 道 時 物來救 理 候 , 他學,這就保住我們自己學佛不受障礙 力把 你這 我 要 04 們 了 他 他 有病 也 濟 解 不 們 你 沒 死 我可 轉變過 辨 , 0 當 這 法 然 以 辨 跟 來。 **、這是好** 給 他 不 你治 到 們 我們現在不行,雖說不行,我們 辩 的 世 病 駁 間 ,但是財物救 0 , 再 我會幫你把 維摩居士 好的 醫師 不同 、種 0 可 病 濟,拿很多錢來也不能 如 種的 以 治好;你要是缺 果 維 治 \_ 摩居 病 方法來誘導,我 旦 一被 也 士 有 外道誘導過 不可 跟 辨 外 别 以 道 乏 的 叫 相 財 能 讓 處 們不 物 去 力 的

沒 本 醫 有 性 有生死 病 師 呢? 開 之王 講 發 到 實際 0 出 了 醫師 來 我們凡夫眾生有生死 解 自 方 0 本 之 己 面 王 性 有真 , 開 就 釋 是 迎牟尼: 發出 如 能 本 來 夠教 性 佛 , 各位 人家 ,那是不合理的。一 把 就是醫師 染 把 想想看 污 了 這 個 本 , ,本性上有沒有 性 病 不但是醫 的 轉變到 染 污 般 沒 東 師 人認為生死是人人都有 有 西 病 而 , 病啊 0 且是醫師 怎麼 層 ? 不 樣 層 但 才 之中 把 能 沒 它 有 夠 去 的 掉 轉 病 王 變沒 者 這 也 讓

透 佛 解 是 法 應 清 彌 之 法 門 露 免 重 下 淨 陀 之 0 中 來教 要 的 佛 本 不 這 宁 我 性 的 念 點 出 N'S 化 個 性 們 我 頭 上 的 裏起了一念念阿彌 來 學 眾生 沒 道 光 們 0 佛 這是 理 就 這 有 能 透露 生 我 發 要 個 夠 , 學 們 出 清 透 你 自 死 了 來 淨 要 念佛 然 一分出 , 線 明 更沒 了 解 的 現 念 之 心 象 的 法 0 來 見性 時 光 所 頭 有 門 0 以 各 這 候 就 陀 , , , 樣 是 佛 你 當 雪廬老 不 種 , , 容易 你 就 ジ 下 從 講 疾 , 是法 想想看 性 就 本 病 法 就 由 人 性 的 只要透出 能 , 在這 名號 把 身大士, 所 裏 夠 生 必 以 面 , 死 念相 個 須多生多劫 釋 出 , 道場 方 阿 迦 認 來 牟尼 我 彌 線之光, 為是本來 面 的 應 們 我 陀 , , , \_ 佛 們 凡夫眾生怎麼 這 佛 開 開 他 個 的 可 發 , 名 是個 然 就 就 始 以 自 發起了 號 念 後 己 辨 就 有 引發 オ 醫 教 相 的 别 本 大家 把 王 性 世 應 呢? 我 作 本 這 間 , 之 學淨 們 醫 是 性 用 就 光 這 自 念 錯 些外 在 了 王 的 主 己 光 就 誤 0 念相 念佛 句 是 N'S 能 今 的 道 中 阿 夠 日 用 見

求 內 ご 知 講 道 , 到 這 向 這 裏 就 內 容易 ジ 中 各 求 了 位 就是 要 , 所 了 佛 以 解 雪廬老人教我們學念佛法 法 外 , 道 向 內 什 麼叫 ジ 中 求不容易 外 道?外 道 還 門 是 要有 じ 二力 外 阿 求 法 彌 法 門 陀 , 佛 不 0 只憑自 的 知 聖 道 號 向 己修 引 內 發 こ 向 我 中

所 極 我 內 樂 以 們 ら い 中求 世界一生 我 來學這 們 從 這是自力,靠自己的力量來學佛、 維 個 一就 摩居 念佛法門, 能 士 成佛。雪廬老人過去講:你算算看,算算這個帳 一示 現 疾 一生就成就 病 , 就了解維摩居士這個 ,在這一生就能脫離娑婆世界的 成佛要好久,三大 病是一種方 阿僧 便 , 這 祇 六道 個 劫 イ 多麼便 輪 能 迴 成 宜 就 到

家裏 了 娱 這 這 財 在 不 產 樂 些財富, 些富貴之人 娱 同 樂 這 的 財產很多, 樣 我 若在 貴是官 方 工 們 他 面 具 好 就 講 居 都 好 居士 位 ジ 比 士 不 我 的跟我來學佛 普 有很多的 很 就只有享受財物 知 , 們 高 通 居士 , 道學佛了 沒 古時候讀書 人 , 中 有這 多。 你 尊 04 財 產, 個 既是 他 0 , 能 學 , 所 斷 人也叫 其貪著 道 財 他聽你嗎?在上位的人官做得很大, 有娛樂的也比普通 力去度化 以 、享受娛樂,整個心 物 ` 我們一 學佛 也多、 居士,在家學佛也 0 \_\_\_ 他 不容易, 般人也講 樂趣也多, 在 ,這些大 節 度講 很 人多得很 「富貴學道難」, 就被這 居士, 財 難 團 他 的 就 的 叫 0 老闆 雖 兩 跟 把 多,包括 居 種 N) 然 士 我 東 們一 難 放 0 你 西 在 EP , 現 普通 要 把 般 4 度 財 各 在我 它 我 他 物 人 種 講 吸引 們 人 講 不 上 的 的 不 他 面 要製造 去 的 娱 居 ·必講 富 過去 度 居 樂 士 放 化 有 士

著」, 佛 必 除 就 有 了 掉 這 須 居士中尊」, 能 個 4 講 叫人家斷 把 叫那些有財富 斷 古 能 他 他 除掉 時 度化 力來教化 不要把 候 過來 ,你想想看, 除貪 跟居士相處,他是居士之中是個尊者。為什麼是尊者呢? 古時 這 個 這些人,但是維摩居士可以。他在居士之中,去度化居士 、有娛樂 叫他 帝 候 瞋 王的 的帝 癡 不要執著那些財富 這 王, 位子執著 、有地 不容易的 慢 你想見帝王一面 疑 位 的這 0 可能嗎?這是就我們凡夫眾生來講 學佛 些居士,把 , 地 貪、 位 都不容易的 • 瞋 娛樂。所 他們 癡 貪著的那些貪心把它斷 , 慢 何況: 以這裏講處 疑 你想勸 這 就是 帝 在 的 斷 我 王來 煩 . 居 時 其貪 們 惱 士 候 沒 學 ,

易 清 伏 那 下來 麼容易的 淨的念頭合起來,二力法門來伏,也不容易。我們自己可以體驗體驗,我 我 我 們 們 普通 叫 自己要想了生死 它 不要 不 人 伏 能 都 起 說 作 斷 不容易了, 就 用 斷 , ` 這叫 ,先 要想成 要伏 別說自己力量來伏,就是念佛拿佛號 伏惑 佛 住 的 伏 話 , 惑久了, 把貪 , 非斷 • 瞋 不可。但是自己要求自己斷 然後慢慢就 ` 癡 ` 慢 疑這 能 斷 個 除 煩惱 跟 我 這 們 個 , 們念佛 把 自 說 也不 性中 它降 來 容

0

兀

斷 念到 放 提 毁 有些 エ 的 們 真 不要起作 面 下去 夫, 直 正 老菩薩 部 能夠用佛 除就是證果 起來 誇我,某某人又想拿很多的財物、 人工 念佛 **阿** 一心 口 一直念下去, 裏 你常常保持 這就 彌 念頭 雖 夫不 不亂 用 陀 號 然 工 佛 视把這 夠 夫 這 念佛 就 經》,時間 號一 了, 不要把這 就成就 在 都 就 佛號 提起 住 不 號 心不要亂跑、不要到處攀緣 個煩惱(貪、瞋、癡、慢、 念佛念著念著, 證了羅漢果, 不錯了。各位可以試試看 . 錯 , , 來, 上面 你在有生之年能夠斷惑是最好 了 心裏就沒 個心分出去,求得一心 不夠 我只是 念到 自己的 ,把其他世間一 ,大家都要上班,就念佛了。 重複 有了 六道你就出去了。我們今日之下沒有這種 一心不亂 這念頭 念 頭和 地 下 惑就 位 佛號結合 0 、名譽來叫我跟他去學,心裏一放到這上 想到某人 ,最粗最淺的就 各位老菩薩 切的事情,與人有恩有怨種 伏不住了 ,你做早晚功課的 疑)把它伏得住 ,這就能 不亂。《阿彌陀經》裏面 他昨天 在一 ,但是今日之下能長 都 所 把 起 煩 有 以 是把見思惑斷 念佛從 說 惱 我們 煩惱 這 了 ,伏住讓它不要起來, 伏 時 些話 工 下去 念佛 夫, 候 就 開 伏 我 有時日 了。 的 對 下去了。 始 講 了 提 種 我不 除 人 期 各 間 工夫 解 起 你念佛 可 都 伏 位 佛 見思惑 客 把它 就 在 有 以 號 但是 號 我 不 這 座 念

終 錯 的 了 時 候 要 斷 再有蓮友助 我 說 個 狂妄的 念 保證 話 可 今日之下沒有 以 往 生 能 約斷 的 只要伏得 住 到 臨

#### 若在剎利。剎利中尊。教以忍辱

是 折 有淺 氣 夠 鳩 以 他 但是維摩居士他要是在這 入剎利 忍辱 自 伏他不容易的, 忍辱,忍什麼呢?世間很多的痛苦他能夠忍。再呢?他這個瞋恚心 摩羅什大師 的的 往往 己沒 前 中的 面 對人口 他 維摩居士教這些剎帝利 辨 教 尊者 法 有一點很淺的忍辱工夫,再加上瞋恚,這個人剛強難伏 斷 起瞋恚,拿瞋恚來待人。 注 伏 貪 解 下去, ,尊者是受人家尊敬 難以 的 這 裏講是用忍辱, 折伏。就他自己來講,他心中瞋恚就是煩惱, 第 所 個 以 一講忍辱,第二就講瞋恚 是剛 剛 強 的人忍辱 難 強 伏 難 化。 的 斷 ,他本身就是一個尊者。為什麼是尊者呢?教 雖然有忍辱,他的忍辱是很淺。忍辱有 剎帝利這一 什麼呢? 他成為印 ,這就不是剎帝利所講的 斷 度四 個姓 瞋 0 剎利 恨 之中 大 ジ 就是剎帝利 0 姓 剎 之中, , 利 他跟他們去相 有 兩 是其中 很淺的忍辱了 他自己 很 他 層意思, 很 重 剎帝利 一、好 剛 的 處 強 深 個 煩 這是 發脾 他 的 姓 惱 想 他 能

眾生 伏 侮 維 殺 不了 利 有 我 過些時候還要忍,因為我們在世間,你不知什麼時候遇見什麼樣的人 這 容易,必得要真正發菩提心、真正要求自己了脫生死,不能忍也要忍。這 生都有的, 生 摩 侮 掉 那 們 個 下 些人 停來一 你 居士 去 經 可 ,尤其在中國讀書人來講,古人講「士可殺、 ,要度化眾生跟度化自己, 忍辱就是菩薩 一常會 不 以 ,教 所謂侮辱 知 久 了, 所 的 而 講 而 道染了 碰 都 他 且 久 到 這個忍辱 你 能忍耐下去,這就不得了。這樣的忍,先把侮辱的煩惱把它伏下去 要來侮 從 之 們忍辱 的。你心裏只要有一個忍辱的修養有工夫,不管外面怎麼樣,忍辱 ,你沒 無始 就 多少。 六度之中的忍辱度。菩薩 斷 辱我 除掉 劫以來就 ,能夠學這個忍辱就把瞋恚斷 有犯任何過失、也沒有對不起他,他無緣無故 比他們所講的忍辱高得多了, 我 了。 們知道這個念佛法門了、 ,我受不 所 都要忍辱。我們凡夫眾生遇到有人來侮辱了 被瞋恚染一生一世的、一層一層的染,染到現在這 以 講 了, 剎利中尊 不能接受。菩薩這 修這個 忍辱 不可辱」,士就是讀書人 教以 除。 知道學佛了,要忍辱還 所以是剎利中尊 忍辱。 瞋恚,我們 方 六度忍辱度, 面 自度 維摩居士教 每一 的 ,他隨 來侮 個 個 這個忍辱 就 方 時 凡夫眾 時 不 面 '候忍, 要忍 把我 那麼 就 度 剎帝 可以 你 化

就 可 以把 瞋恚斷除掉 , 那就不得了,貪瞋癡,把瞋恨心斷除 , 就在這 方 面 他 就

## 若在婆羅門。婆羅門中尊。除其我慢

能

證果

他 他 也有出家的婆羅門修行,他要把他這個經典傳授所要教化的眾生。自己也認為有智 的 不進去,因為他自己有自己的經典。 一傲慢 下去。這就養成一種傲慢的 典要有智慧,他們也有智慧,但是這個智慧不能跟佛家所講的智慧相 為什麼是婆羅門中尊呢?「除其我慢」。我慢,婆羅門他有我慢,我們凡夫眾生 就是「婆羅門中尊」,在婆羅門這一姓之中,維摩居士一到那裏 '智慧。有了智慧,又有這個經典,他一代一代的傳下去。婆羅門有的是在家修行 又有經典,要培養很多能夠接受的人,能夠把這個道(他們有他們的道)能夠傳 婆羅 各位 門也是外道, 想想看 , 依照佛 他 這 心理 個 法 外道有自己的 來講 ,就是貪瞋癡慢疑的慢,對於他人就是這樣 但是維摩居士到婆羅門那裏 傲慢 經典, , 他就 沒有辦法 婆羅門有婆羅門的 學佛 ,他是一個 你講佛 跟婆羅 比 經 典, 他 法 門 有 研 [尊者 傲 相 究經 小小 他聽 慢 處

肯放 他沒 道裏 識 有生 就 他是婆羅門中尊。婆羅門真正了解 旦把 指 把婆羅 辨 棄 揮第六識 死不 面 法 我慢斷 生 斷 維 門這 死 能 摩 的 輪 了 居士 ,不 除掉 個 迴 在世間造各種業, 的 出 我慢把它除掉 話 但沒 04 不去 ,第七 他 大家 有 們 ,就是因為第七識 放 辨 識 知 法 棄 四 道 斷 煩惱 唯 , 職學講 ,而 不 無論是善業、是惡業,都是在生死輪迴 斷 這 就 但 除 且把他那一種見解 去了 04 掉 個 的第 道 他 0 一種 它有我癡 斷 理 們 除 t 放 , 棄 了, 掉 他 識 應該 , , , 各位 第七 其餘的就容易了。婆羅 、我慢、我見、我愛, 而 對維摩居士尊敬 且 了 04 識 解唯 他 外道的邪知邪見 之中 把我慢 : 誰 就 學你就 有我慢 能 夠 到 斷 之中。在六 有 知 五 ,執著 門 道 維 體 掉 四四 摩居 他 投 煩 第 所 自己 惱 地 以 不 士

## 若在大臣。大臣中尊。教以正法。

是要教 治 在 這 就 裏用 要守住一 大 臣 大 臣 就 個正 是 教 王 個正字, 字來 朝 以 正 裏 講 法 面 正 地 **,** , 就不能邪了 必須用正 位 拿正法教大臣。大臣是幫助國君治理 高 的 臣 , 0 。大臣守住一個正字,就能幫助 維摩居士也在這個大臣 孔夫子也講過「政者正 之中 也。 國 你 家 他 國 辨 在 君 治 大臣 政 把 治 理 國家 之中 國 , 辨 家 治 政 就

來 來 得 益 圖 在 朝 利 朝 廷 切 很 , 放 法 維 裏 放 好 廷裏當大 不要收 摩 得 令、 的 居士 掉 很 使 大 規 正 國 臣 章 人家 都是 用 臣子也免不了 家 0 要是 制 正 能 度都 確 的 夠 凡 夫 不 的 賄 國 要正 眾 道 正 賂 泰 怎 生 理 民 , 也 講 麼呢? , 安 你 就是不要收 給 凡 不 , 要教 大 夫眾 正 臣 就 斜 切 邪了 子 生都 過 正 他 聽 正 來 0 是 任 什 , , 貪名 這個 04 不 何 麼 \_ 容易 114 他 紅 斜 包 國 們 圖 過 正 家事情 來 的 以 , 利 呢?拿比 這 做 0 的 就 大 個 正 倒 臣 不 普 就 掉 , 簡 為榮譽 容易的 通 亂 了 喻 單 人 來 了 0 是貪名 的 說 治 , 來 , 所 或 , 貪圖 要 講 把 以 , 用 圖 這 , 教 \_ 道 不 的 個 利 以 切 要 理 各 鐘 正 事 貪名 講 種 就 放 法 情 出 利 是 下 0

維 大 泡 在 摩 政 臣 治 居 水 方 泡 士 以 金 及 面 講 \_ 剛 起 給 , \_ 經 來 大 般 **>** 人 裏 切 臣 , 都是 馬 做 聽 面 上 任 講 歸 何 就 他 於 事 滅 們 正 掉了 情 不 切 有為法 , 能 , 用 都是 不 , 在修道 接 短暫得不得 受 就 , 像 0 如 方 水 夢幻 知 面 泡 道 了。 這 , \_ 泡 樣 影」, 必 個 須正 凡 道 , 夫眾生在 理 \_ 這 起來 幾 修道守住這 他 種 就 就 能 就 滅 學 講 個 掉 正 時 了 個 間 個 法 正 泡 了 做 這 字 國 個 泡 正 , 王 道 是 就 法 理 做 水 能 用

要

棄

夠辨別邪魔外道的邪法,守住這個正法。佛家有八正道,八正道就是注重這個正字,

學佛守住這個正字,快得很。

四〇

#### 第三十四講

### 若在王子。王子中尊。示以忠孝。

這一品叫〈方便品〉,專門講維摩居士用各種方便法門來普度眾生,前面已經

講了不少了,剛才念的我們就從這裏開始

臣 這就跟王子能夠相處在一起。跟王子相處在一起,就是教化王子講忠孝講五倫,君 學忠孝。忠孝怎麼教呢?維摩居士就是示現,示就是表示,用他的身分表示出 將來要繼承國王,因此他要懂得治國的道理。治國的道理很多,自古以來不論是大 他 國 分,維摩居士 關 還算是臣,要盡忠;當他父親是父親的身分,他自己就是兒子的身分,要盡到孝 小 維摩 係臣子對於君主要盡忠,兒子要對父親盡孝,這裏講王子對現在的父親,是君, 國 ,要辦治理國家的事情多得很,這裏只講重要的一樁事情,就是講教他們 居士 就 他 以那一種身分來度化他們。這裏是講維摩居士要度化王子,王子 的 方 便法很多, 因此 用各種身分來度化眾生,眾生適合那一種 他 身

由 忠孝推 廣 到 五 倫 我們 國家自古 以來就是講 五 倫。在國 外印 度那 個時 候也是講

我舉一個例子。過去堯舜時代,堯把天子的位子禪讓給舜,為什麼禪讓給舜呢?舜 倫 所 以 教 他 們要學忠孝。忠孝,如 何盡忠、 如 何盡孝,要研究起來 那 就多了

就是大孝子 舜在家裏面對父親 、對後母 以 及後母所生的弟弟 他 的 父親 後 母

樣盡孝道?在《孟子》裏面講了很多,在歷史裏面也講了很詳 以 及同父異母的弟弟時時刻刻都要陷害舜,舜也是無時而不想到 細,這裏不能多講 要盡到孝道。怎麼 了,

是了生死 孝子能夠確實地從世間的孝子,盡到最徹 ,這樣看起來孝是重要。這裏經文是由維摩居士教王子,王子在這裏看 底、最圓滿的時候 , 就 成聖人 ,成聖 人就 起

他這個忠孝將來是要治國的。但是治國也要以忠以孝來治國。忠孝講得最圓 滿

的 時 候 那 就 是 超 越了 政 治 , 不能 只 講超越 ,是講 由 形 而 下貫通 到 形 而 上 的 就

以 貫之。 從 世 間 的 君臣、父子這個孝,一直就貫通到出世間的孝道。這就是舜帝他

行孝道,行到圓滿他就成就聖人了。

## 若在內官。內官中尊。化正宮女。

#### 兀

五

深 化 包含 就 選 規 用 住 所 掩 士 人 處 這 是 規 示 蓋 家 作 矩 以 他 就是 教 起 孔 來 矩 規 現 個 那 出 我 這 夫子 來 裏 化 往 比 正 個 來 矩 內 , 講 字 宮女。 凡 深 圓 時 了, 喻 官 做 0 講 夫眾 處 教 圈 規 禮 候 內 , 的 這是 也畫 選 研 讓 人學 正 教 矩 他 官。 內 是 生 究 就 宮女當然不容易教化 他 到 官 , 一般 內 是對 自 讓 道 們 個 這 比 國 不 官 是在 己 . 好 就 喻 從 守 君 內 個 所講 就是在 、畫 邪 官 都 讓 是堯舜禪 那 住 的 的 印度 來 裏學? 宮 有自己 規 話 , 的情感用事。宮廷裏面宮女要是情感用 我們 講 不 化 矩 內 , 國 要畫 來 的 正 • 的 , 君 眾 守正 確, 讓 時 的意見 就 教 就是教化宮女。 , 正 的宮 是 生 圖 天 化 候 都 一就是 下 從 方 的 宮 , , 畫圖 規 內,在宮內的當內官,他來教 把 禮 的 女 選擇年長 那 ,宮女多半感情很重,理性往往被感情把它 不邪 也 這 樂 矩 , 個 , 你 畫圓 教化 就 把 個 Ė 讓 自己 是 不 來學 假 , 0 如果邪 教化宮女怎麼教?化 用 的 堯舜禪讓 禮 宮 的 年紀 身體 矩, 女就 的意見堅持著 畫 禮 禮 很大 執 方 方 樂 是要守 的 , 的 著 淺 的 的 話 天 了 下, 講 禮 也畫不出 就 , 那 不 放 就是要守 用 住 而 0 好 就 我 規 這 有 事,宫中 像 自己 把 們 矩 個 不 品 化 是 來 這 過 正 兩 E 正 德 宮中 了 放 個 把 規 去 字 , 0 種 也 這 不 天 傳 假 教宮女守 矩 工 有 就是亂 的女子 卞 維摩 下 具 統 正 正 的 學 讓 身體 講 的 就 字 , 問 居 給 到 文 用 不 就

是 見到 我 就了不得,將 個 所 就 生死了了,出了六道還有變易生死,也了了,二死都破除乾淨,就成聖人、 人 時候也 以 儒 家尊重 下就 法二 這個正字講的就是禮,禮是由守規矩到禮讓,我們中國固然是這樣講 自己的真如本性 家來講成 是 執 能 他 這 04 的 , 來就由世間 他成 學佛就要把這我法二執破除掉 就 個 意見,他不要尊重別 聖 講 佛 法 人 0 見到一部分,破除到徹底,把我法二執完全破除掉了,就成佛, , 0 這樣 無論 辨 不 的學術可以一步一步地走上出 成就 到 解 釋 的 才了 聖 , 人的意見, 人、 但是指導她從正 解這 成就 個 佛 正 。破除一分, 在佛 字, 兩種生死都了了,在六道 法裏 上面 把宮女都 面 來學 世間 04 就證到 法 化 的 執。 得 學 正 到 了。 術 前 一分法身,也 面 當然 個 講 正 我 以內 宮 成佛 是我 女也 印度那 她 將來 就是 分段 了

## 若在庶民。庶民中尊。令興福力。

民 怎麼教化庶民?就教庶民 的 尊敬 維摩居士要是示現在庶民之中, 他 在庶 民之中既是尊者,也受到庶民 修福,然後才有福報 在庶 民 之中, 的尊敬 庶民,庶就是當眾多來講 他是庶民之中的尊者, , 他 就 有責任來 教 也受到庶 ,庶 化 庶 就是 民 0

教 多 情 就 民 救 呢 財 0 是修 之中也 ? 古 凡 濟 他 很 化 富 是 興 時 他 庶 就 4 不 多 是 依 候 了 辨 貧 在 的 人 民怎麼教 )想求 照 將 無 由 福 0 位 是 來 論 禮 這 民 報 於 , 這 學 中 數 有 他 就 個 了 他 國 是 化? 沒 來 救 福 過 樣 , 去 求 你 報 有 人 濟 講 • 有學 孔 有 世 外 很 民 的 法  $\neg$ 令興 很 夫子 事 沒 或 多 0 問 情 多 這 庶 財 有 , 些 在 民 教 , 種 福 做 物 0 庶 他 就 比 位 這 カ」。 很 , , 有 把 民 的 他 兩 如 多善事情 的 是貧 說 4 個 這 錢 他 話 令就是教化 字 個 既 做 財 人家需要救 , 貴 學問來告 的 就 孔 救 不 是 夫子 濟 在 , 0 不 不 很 所 位 • 多 有拿自 在 在 以 , , 教 訴 家 律 濟 這 位 位 的 來 裏 他 , 的 的 人 化 也 生 有 教 己 114 4 民 0 庶 沒 就 能 賤 化 能 做 到 0 民 力 這 像 有 賤 他 力 , 人 中 興 很 有 來 的 間 些 , , 多的 人 這 或 , 財 賤 人 救 來 興 就 富 民 與貴是 就 的 濟 , 是 就 是 他 孔 財 的 他 是興 隨 教 夫子有教 產 叫 沒 是 很 自 相 有 化 多 做 個 辨 這 己 富 對 政 很 庶 很 為 他 治 的 的 民 , 沒 多 無 能 什 名 地 自

事

他

麼

有

詞

很

位

化 他 人。 教 庶 庶 民 民 修 沒 福 有 , 很 修 多的 福 錢 包 含你 財 , 沒 現 在 有 很多錢 教 庶 民 財 有學問 那 不 要說: 庶 民 有學問 你把 錢 財 他 布 也 可 施 出 輾 去 轉 的 將 教

己

類

庶

力

出

所

更好 這是 需 家 來 他 有多 再 福 培 有 的 的 在 事 則 福 養 環 的 人 就 , 庶民 的事 境之 餘 情 就 就 修 財 可 有 呢?他 在 還有很多,還有 財 這 產 以 錢 的 情 這 中 之中 產這 就 這 個 統 財 些方 更有 包 可 麼 統 福 進 含這 以 你 部 不要 說 來 的 面 有 來 分來講 既然受到庶民的尊敬 \_ 話 在家 多少 來修 救 個 (,布施 些事情在 這 在 濟 正 個 無畏 財 力量 當 他 人 不 , 0 學問 物 出去, 庶 你 可 人 的 這 一當中 的 民要想將來在這些 要量力 0 職 , 以 你能 ,一般 \* 剛 所 說 你叫 方面,量量自己的能力,有多少能力才做多少功 才講 以 0 , 維 正 夠 為 這 而 他怎麼生活?財源從那來?所以 摩 當 過 為 什 個 救 人受到恐怖了、受人家威嚇了, 要教 他 居 的 助 ,庶民你要好好來求學, 0 麼呢?維摩居士是在家 為 就 他 士 職業然後 用 什麼呢?你要是把自己家裏的 教 化 種種 這也是修福 老 庶 方 百 民 面 一的方 興 才能 來修 姓 福 , 這樣 便法門來教庶民 利 養 福 活 0 , , 興就 所 修不容易的 自己 以 則 人 有了學問 是 維 他 ` 摩居 造 養 要好 他 陷 不 一個在家人要 活家裏 興 是 士 入到受恐懼 好 來 辨 教 布 人生活 出 維 的 庶 家 辨 摩 施出去 有 的 求 這些 居 福 民 德 人 學

修

士

報

學 究 以 智 細 福 都 慧 修 的 報 維摩 要有 福 分析 , 教 學 沒 庶 有 佛 有 福 詰 民 0 福 换 報 經 不 福 修 報 白 能 報  $\gg$ 福 , 話 才能夠 沒 成 不 也要有相當的條件 說, 有 能 就。 福 在 福 當 來研究佛 沒有 「這裏研 但是只修智慧 報 然 就 不是究 福 是 報的 究這 想學 竟的 法 , ~ 人想研究佛 , 他 部 而 觀經 我們才能在這裏 沒 只 就 經 有很多 有 有 0 **\** 不 福 福 開 經 報 但 而 始 的 , 這 沒 , 就 那些 這 有慧 障 \_ 講 也 呀修三福 部經 礙 研究 不 障 礙 這 行 慧 , 就 些 , 無 就 0 這裏 障 是 讓 比 可 論 智 是 見 他 礙 如 很 慧 的 說 不 那 這 多 條 我 能 個 , 夠 , 件 只 部 們 福 研究 修 就 在 不 經 很 需 是 這 福 重 , 要去 要詳 裏 福 不 要 所 修 研

## 若在梵天。梵天中尊。誨以勝慧。

梵 尊 4 那 天 時 敬 做 之人 候 他 梵天 梵天 有 他 不少外道 -有眾人 就是在 受了尊 維 摩 居 敬 初 士 , 也 禪 其中修 示 , 就是 當 天 現 然 在 , 跟 禪定 要教 · 梵 欲界有 人間 天 化 , , 也是 有 六層 禪定修得 庶 天 的 民 , 樣 114 人 樣 好 做 , , 梵 教 六欲天,色界有四層 , 化 可 梵 天 他 中 天中也有庶民 以 就 生 他是尊者 是要拿智慧來 到 初 禪天 , 受 到 禪 還有梵輔 初 禪 教 梵 天 天它有 他 天 , 初 的 襌 在 天 就 三 Ep 人 般 度 來 天

是 們 學智慧 王 梵王 生不到梵天去的 論是梵眾 那 學殊勝的 他 個智慧是普通的智慧,不是出世法的智慧。 就 種 學什麼智慧呢?學佛 把 輔 梵輔 智慧 他 助 的 的 定 0 • 臣 , 這個殊 工夫放 梵王 子, 既然有定工夫,生到 領導 , 都是有很好 勝的智慧 不 下, 初 禪 的智慧。 就是梵王 就執著定 , 的定工 就是佛家教 初禪的 所以這裏講「誨 , エ 夫, 夫 這三種都 天上,他們就 0 如 定工 因此維摩居士到了梵天去, 人家開智慧 果在人間 在初 夫當然 以勝 禪梵 有定 沒 有一種執著, 慧」,誨是教誨 有修很 天裏 就 是佛 也有些智慧 面 的 好 0 梵 慧 的 特別是梵 天 定 教 裏 , 工 教 他 夫 面 他 們 但 無

## 若在帝釋。帝釋中尊。示現無常。

是在 十三天,三十三,帝釋就是三十三天之中的一 忉 自己算是其中一個天。 利天呢?在 忉利 前 面 講 天 的 忉 · 梵天, 梵天執著比較淺一 四王天之上, 利 天,講天上這些層次,第 他自己一 04 做 個天 忉 利天,忉利天就在須彌 ,治理其餘的三十二天,這是帝釋天, 點 一就是四 這裏講帝釋天,它的執著更深 個 帝 王, 王天, 因此 山 四 他來 頂上 王 天 治 在 理三十三天 忉 · 須 利 彌 天 山 ,帝釋 又 半 就是忉 叫 山 做 腰 他 Ξ 天

共同 釋天的民眾。 利 因 欲 面 界有 為這愛欲, 天它所 的 也是三十三天之中的尊者,受到帝釋尊敬 六 層 為什 處 天 的 麼 教化 才在六道裏面 天 , 114 四 上 王 什麼 欲界呢?共同 地 天 位 ` 呢?「示 忉 地 生死 利 位 天 就是在須 輪 的 、夜摩天 現無常」,示 欲 迴 , , 愛欲 生死問 彌 , — 山 ` 頂 直到 現無常的教法 飲食 題不能解 Ê 他就是要教化帝釋 他 維摩居士要示 化 睡 自 決 眠 這三種 在 , 最嚴重 。帝釋天還是在 天 , 共有 現 愛欲 了 一的 在三十三天 包括 六層 , 種 眾 欲 欲 生 教 界 就是 六 化 層 上 帝 ,

嚴 羊 很 客 飲 人 間 食不是我 好 重 的 , 的 或是到主 人,死了 0 飲食,飲食也是一 被 飲 楞嚴經》 殺 食到 的 們 這 之後又變成羊了,互相來吃這個 人家來作客,這一次飲食殺害多少眾生,所以 普通 大 個羊再一轉世到人間來,到人間來他吃羊肉 的菜館裏 裏面 人 飲 所講 種 食 欲 面 , 「羊死為人、人死為羊」,人道 望, 吃的是 我 們 普通 比 山 如 珍海 人家裏 說我們 錯 人 日 肉 飲食指 間 常 , 0 的 這裏只拿羊做個代表來講 離 都 要有 那 不開愛欲 些, 眾 飲 生吃羊 飲食這 你一 食 那 • 這裏 離 個 個 三羊肉 肉 個 飲 不 欲 食 所 開 涮羊 這飲 就 講 , , 是 也是非常 或者是 的 原 肉 食 , 家裏 吃 來 我 0 吃 這 們

這飲 羊死 養 有 殺 雞 欲當然都不會殺 生, 為 養 人 但是 豬 都 要這 飲 牛, 食 樣 種 , 生 他 種 互 講 的 相 的 飲 的 畜 , 不像我 來 食 生 , 報 , 野 ジ 應 們人間 在 外 所 飲 打 食 以 獵 上面 的飲 這 樣 獵 食殺害這麼多的眾生, 看 回 執著飲 起來, 來的 野 食 獸 飲食這個 , ,拿這 他 就 欲害人太 沒 句 有 雖 心思 話 然在天上沒 人 深 來 死 修 0 為羊 天 道 上

求 就 作 外 這 我 工 那 三 是 作 們 睡 ` 個 要再 時候 種 在 眠 不 的 日 再 公欲 對 的 能 講 人 貪求 間 妨 了 而 沒 時 力 睡 息 有 也是在欲界 礙了我們的修道 候 需要的 眠 睡 午 , 那 就懈怠了。 眠 所 睡 睡 就沒有心思來修道了 以 , 眠 那 他 白 有 如 們是 果 天中 就是修道 什 在 所以講三種 麼 欲界的 午 午還 日 不 出 睡 好 這 要休 懈怠了。 呢? 以 而 外 個階層之內 作 欲 息 就 ,平常工作 • ,爱欲 日 我 他 我們 下 入 們 的 , 而 人 1 今日之下在工商 息 叫 • 類 就是放在這三種欲望上面 飲食、 所以 的 眾 做 , 時 晚間 午 生 我們人要自己警惕, 睡 來 候還要睡眠 睡眠 睡 0 講 我 眠 , 們 很 ,特別 過 業 有 夠 去 午 社 的 的 在天上,他還貪 還要貪求 睡 會 0 人 除 , , 他 是 不 夜 沒 維 不要貪求 能 間 有 就 睡 持 日 睡 午 欲 身 出 眠 界 睡

那

體

而

之

求 就 取 現 這 的 很 要懂得無常的這個道理 大 就 組 有。 身敗 的 欲 就 得 在不講妾, 成 容易 最 我 雖然不求自得,來得容易, 不容易了。 在帝 (大的欲望)不肯學道 自然就有,這個執著得非常厲害不肯放棄, 名裂 們自己想一 也非常危險。天上就容易了,就是因為容易 就 低 釋天 能 的 是 取 這些事情在 叫小三,他要娶小三,這個都是求得不好,人家把他事情揭發出 得 一對夫婦 那 維 , 想,別說其餘的了,我們都是在家人,在家人要成一個家,家的 些有錢的人,在貴族的位子上,他在正式夫妻以 摩居士要教化帝釋 不像我們 , 求 ,所以教化這 人世間 , Ü 一個無論是男子、女子,求一個很好的 人間 就 你 在 的要想求三種 的眾生,人間眾生要取得滿足這幾種欲望不容易 這 不能執著, 裏的人,用無常法來教化 個 ,帝釋天既然有愛欲 欲望 上 你 公欲 面 , 必 0 因 維摩 能夠滿足這三種 須要放 , 此他的心就為這些不求自得 他就貪求,不必講求 居 棄。 士 、飲食、 到 為 天 他 什麼 上 們 外, 公欲 , 睡 人 要放 他 望 來結 眠 古時還有妾 , 就 這 棄 既 教 為 些享受 **呢?你** 他 你 不容易 夫 來, 自 妻 所 的 然

這 個 無常 法 不 能 詳 細 的 講 , 詳 細 的 講我們人間壽命,古時講「人生七十古來

眼 算有的話,跟天上不能 指 升,壽命就長一些了,壽命長活到七十以上,八十歲、九十歲、一百歲 百二十幾歲,到了一百二十幾歲已經夠長了,人間一百二十歲就欲界天來講,一 那麼短 睛 百三十幾歲 」,古時也說 一眨 眼, 暫 太 這 ,就是長得不得了,好像在這個 人能夠活到七十歲就很稀少了, 短 個生命就沒有了 促了。這就是說 比,一彈指這個生命就完了 人在世間, 這就是無常法 你活 世間上找不出一百三十歲的人了 現在日 得怎麼樣 ,古人形容這個時間短暫一瞬, 呢?以人世間 久,一百二十歲或者是 的生 活 甚至 條 件 都 於 就 彈 提

#### 維摩詰所說經講記(三)

#### 第三十五講

### 若在護世。護世中尊。護諸眾生。

品是 是中間開 摩居士使用種 淨則國土淨」,這一句話我們記住以後,那一品裏面的大意,我 生,要改善世間的環境,就必須心裏清淨,所以前面那一品裏面最重要的一句話「心 我們這個世間是五濁惡世,世間的環境都不好,維摩居士到世間來告訴我們世間眾 **〈方便品** 這一品接前面〈佛國品〉、〈佛國品〉重要的意思就是講維摩居士到這個世間 始 的 種的 〉,〈方便品〉是維摩居士行使方便,方便就是這一品裏面 方便法來度化眾生。這一品前面 已經講了好幾段了,剛才念的就 們就 知道了。這一 所 講 的 來, 維

的 的 這些眾生 山 腰 這經 就是 文說「若在護世,護世中尊, 的 須 話 彌 山 他 就 四方 到護 世這裏來 東西南北 四方 護世就是四大天 護諸眾生。」這就是維摩居士他要度化護 吅 四大天王。 王 四大天王每一方的天王就 四 大 天王是 住 在 須 世 山

是護 護,所 敬 護 不但可 面 的 世 呢?四天王只能保護他所管的那一方的眾生,維摩居士他可以 講維摩居士若在 話 , 以 這 以保護四方的眾生,而且十方類似四天王這個環境的十方的眾生,他都來保 保 但 經 是 一方的 護 文裏 他 他 中尊 那 面講護世中尊,護世中尊是這個意思,所以 天 王就 ,在 方的 護世,護世中尊。他在護世,在 護世 眾生,他這 把惡神、惡鬼把它降伏住,保護這一方的眾生。 四天王之中, 方的 他是受到尊敬 如果有惡性 四天王這裏,他的身分就是變為 的一位 的鬼神 他能夠保護 來傷 天 保護 王 害這 0 為 四 十方的眾生 這 什麼受 方的眾 方 個 的 經 到尊 文裏 眾 生 生

# 長者維摩詰。以如是等無量方便。饒益眾生。

講三十二應身,其實何只三十二應,詳細分起來,他的應身也多得沒 來 以三十二應身也是概略的舉出來而 之中來教 講 ,多得沒 長者維摩詰」居士「以如是」,如是指 化眾 辨 生 法 這種 計算。上面所講的,只是概 教 化眾生就是講方便,是「無量方便」, 已。維摩居士,前面所講的那種示 前面 略的 所講的各種身分,處在各種羣眾 說一說而已, 方 就 便法 如 辨法 同 現 觀 就 種種 計算 維 世音菩薩 摩 的身 居 所 士

分,也是概略的舉出來而已。

身是 論 方 方 就 既 再 身 面 然 講 現 在 便都是從法 這 就 便是無窮無 裏 什 講 由 從 出 應 成 麼 來 所 法 那 化 佛 , 地 身 講 法 身 報 來 的 身 方 現 身 的 的 , 人 身起 應 盡 出 有 , , 清 化 報 維 就 只 的 來 三 淨 身 要 來 摩 的 就是眾生有感 從 種 0 本 居 身分 我 這 為 法 身 , 然 成 個 士 身 們 什 , 佛 \_ 麼 以 , 功 , 周徧 報 的 是 稱 用 無 他 法身是無處而不是法身 都是得 身 的 法 呼 窮無盡是無量呢?是 0 我 身、 法界。」 方 維 , 最容易明 們 佛 便 摩 就 了 居士 了 法 是報 報 解 有 , 身, 這 用 法界是一真法界,無處而 應 , 這 身 個 白 維 , 的 報身也是無量無邊 方 4 道 摩 理 便來應身, 話 做 居 是 就 應化身, 士 , 「無量方 , 應 那 就是從法身來 就 知 身 道了 來應 裏都是法身, 0 來度化 這 法 我 , 個 無論 身是 們 應化 的 就是因 眾生 應 不是 在 無 就 , 化 身 量 什 《楞 跟 應 麼時 眾 , , 佛 無 法 化 為 嚴 佛 生 應 的 身 邊 我 身這 無 的 經 候 0 法 量 應 應 由 身 樣 裏 無 的 個 化 法 0

佛 土 以 由 外 這 的 個 西 道 方 理 極 我 樂 們 世 也 界 可 0 以 在 想 理 到 上 我 面 們 來講 念 阿 彌 每 陀 佛 尊佛的 , 講 這 法身都是周 個 事 實 , 阿 徧 彌 法 陀 界 佛 在 0 + 阿 彌 萬 陀 億

身徧 念 也是 現 種 還 土 夠出聲念 就 就 佛 候 子沒 法 還 行 要蓮 得 當 事 起 的 無處 要 十方 到 門 到 來 然 有 有 臨 人 友 念 阿 講 也 世 這 幫 命 家 斷 到 佛 彌 , 不 不 終 · 在 界 事 個 じ 助 臨 道 助 除 陀 例 裏 有 不 伏 念佛 命 理 佛 念 , 外 要 在 惑 來 恆 種 終 所 形 , 的 子 失 平 憶 呢? 的 河 以 象 助 應 他 念, 常 佛 我 沙 エ 念也是把種子壓伏 時 既 我 的 的 夫 然 因 候 就 們 的 們 本 , 憶 身是 沒 再有蓮友幫 就 這 無 世 他 了 為 , 佛真 界 這 在 了 樣 論 有 不管你平常憶 0 平常 不 念佛 斷 個 , 西 在 在 念佛 正 他 方 起 什 西 除 了 都 的 的 極 麼 方 , • 助念佛 的 心裏 樂 平常憶 憶 時 法身也是無處 這 極 0 下 因 念 佛 樣 候 世 樂 為種 界, 佛 頭 在憶 去 世 佛 平 時時 在 界 , 不要忘 , • 讓佛 決定 子 常憶佛 念佛 什 就 , 也是一 念佛 麼地 只 刻 這 就 能 的 記了 刻 不 能 工 個 這 只 夠生到 夫 能 在 念 伏 道 • 方 個 樣的 能 念佛 出聲 頭 沒 怎 念 理 事 0 把它 有 忘 法 講 麼 來 ` \_ 佛 身既 西 斷 記 念, 講 好 , 0 句 伏 04 因 方 就 的 阿 這 , , 當然 事 下 失 是 然 種 所 但 極 此 個 彌 是 樂 了 我 子 以 跟 去 理 無處不 與 陀 世界 無 們 是 起 在 阿 念, 來 佛 理 , 真正 現 不 念佛 臨 明 彌 講 要 , 命 要 不 在 行 煩 陀 隨 明 了 為 要 終 種 惱 佛 辟 他 , , 瞭 應 這 子 失 的 那 什 合 解 不 隨 的 麼 在 身 就 時 起 些 了 淨 能 法 地

定是

能

夠

往

生

維摩詰所說經講記(三)

量 感, 法是無量 它 是法身是圓 以 這是無量的。 就是 圓 經 滿 文裏 說 , 的 前 講 數都數不清 滿 法 身起的 面 的 維摩居士 所舉 法身是圓滿的,不但說有量、說是無量的也談不上, 以 的 由 功 的 這 那 法身所起的度化眾生那些事情, 能 些 個 0 方便之法 了 長者 來圓 解無量 以 滿 那 的 方便之後下面 不過是概略 些無量 應眾生所感的教化眾生的事情 立的 方 便來饒益 的舉出來 就 講 就是圓 眾生,無 , 詳 滿 細 的 的 法 量怎 研 究 身來應眾 這是圓 所 麼說 , 這 以 呢? 這 個 滿 裏 生所 方 的 便 無 就

#### 其以方便現身有疾。

要教 化 間 為 根 據 他 或 俗 們 王 人 化 雪廬老人 說 從 來 的 國 到 大 看 這 ジ 王 裏 裏 臣 的 ` 大 研究,第一是教 話, 面 , , 臣 這 他 了 你這是好得不得了, 種 這 這 解 事情 個 , 不要以 類 方 的 便 彈指 眾 就是示 為國王、大臣是可以永遠保住 · 生 , 有 就 , 教 國 過去了,你不要執著王、 現 王、 他 有 但是就學道的人來講, 們 疾 要了 大臣 病 了 解 , 0 還有其他各種身分的 示 , 你這做 現 有 疾 國王 病 的 臣這種尊貴的 你應該 , ` 這 , 實際保不 做 個當中 大 了 臣 人 解身為 , 的 含意很 第 住 位子 人 , 國 保不 就是 , 教 就 多, 王 世

很 明 了 維 本 爵 中 不 士 人 住 · 性 能 N'S 教 ·摩居士來度化這些國王大臣,讓他 了 好 你 位 國 著急 來成 國王 要從 見性也不容易的 了 這 解 的 是 天爵呢?不是人爵可以 古 一、大 生滅 我 破 的。 人 世 們自 俗 除 所 我 臣要求 人爵這 法 講 這 們心中了解自性 心中 的 , 種 哲學 唯 地 有真 取 有 , 個 位 天爵 執著 他 天爵 , 把 們正 有天 如如 它 本 轉變 才寶貴的 ,求取天爵就 他 在 爵 性 相 就是我們本有的,那就是天爵,本來就 才肯來開發自己的 迷,迷惑在人爵方 比 、有 過 , 心 的 來 裏開 人爵 了解人爵不可貴,人爵是一轉眼 ,天爵是天然本有 0 天 轉變成修道 要求自己 爵是我們 發出這 ,爵是爵 個本性就是成佛 自性 天 明 這 面 位 爵 N) 0 0 見性 能 方 中本來就 的 國 夠 王 0 這 面 04 我們學道的 大臣是人 個 0 的 他破 你 是 這 有 04 個 , 除 那 的 成 步 位 人爵 些 佛 爵 就 子 的 , 有這 過去 國 這 就 人 , 是靠 是 人 的 王 就 步 個 學 執著 大 是 世 維 ` 的 爵 臣求 滅 我 摩 佛 間 這 來 位 就 居 掉 個 的 的 們

要教 不 但 他們發心回小向大,學大乘法。小 教 化 國王 • 大臣是這樣 的 就 是小乘弟子也要教他 乘以上的是菩薩,菩薩是學大乘法 們不要執著小 乘 的 的 法

問疾病,藉著問病的這個事情,然後是廣為說法,就引發維摩居士跟文殊師利菩薩 大臣 發了 被 大乘 廣是廣泛的說這 些大乘菩薩 麼?要學圓教 病 一般的菩薩 方 0 便法 文殊師 到最後只 法菩薩當然要講方便 那 些小乘弟子,都不敢去維摩居士那裏探問疾病,因為小乘弟子包括還有 在 利 那 , 到 、菩薩 有文殊師利菩薩遵照釋迦牟尼佛的命令,由文殊師利帶領 的 過去都被維摩居士呵斥過的,所以他們都不敢去慰問維摩居士的疾 裏障 個 法 維摩居士那裏去,來問候維摩居士的疾病。文殊師利帶著很多人去 法門 ,圓教還有頓 礙 前面 0 , 所 釋 維摩居士就廣說這個 ,但是菩薩行這個方便法也不能執著,執著方 以 迦牟尼佛 進一 --圓頓法門,要教他們學圓頓之法 步的教菩薩不要被方便法把它障礙住了, 的 小乘弟子、 法 大乘 的菩薩 包 。第四種就是引 括 前 便法 小乘 面 的 要學什 弟子 ,也是 或 E

重 這 要 都是方 ,雪廬老 摩 便 居士 人就 不用 用 方 說了:說方便就不是真實的 這 便來度 些方便 化 法 眾生,方 的 話 便法包括言語、 拿什麼來度化眾生 '。這個很重要,講一切方便都不是真 種 種 的 所以 行為、 方 便重要。 變化 種 種 方 的 便 身 雖然

裏 實 引發自己真實的法 在 船 渡 船 所 的 ~過河 講的 上了 如果認為方便就是真實的 釋 也 到了彼岸,這個船筏要放棄掉了,到岸之後船還不肯放棄 迦牟尼佛講的言語、講 不能上岸了。 ,得到 了真實法,方便法就要把它放棄掉 雪廬老人 話 那個法門、用言語種種,就像船 就執著方便法 講的方便非真實,就是這個意思 了。 執著方便法就 等於 ,那你 那 用 個 方 船 金 便 就 04 剛 法 始終 筏 就

以 無 其疾故 数千人 0 0 皆往問疾 國王大臣 。長者居士。婆羅門等。及諸王子。并餘官屬 。其往者。 維摩詰因以身疾。廣為說法

有同 有病 或者大病、或者 麼多人去問 病呢?有病,重要就要找醫師,醫師可以治病的。中 病 經 文裏 相 **"體有** 憐 他 的 面 這種感受。 病有這 講 的 小 疾 的這幾句看了之後, 病,人人都會有的 病呢?我們眾生, 麼多人 維摩居士都 來慰問 他 那一 有 0 的 大家就想 就因為眾生都有病,所以維摩居士示現身體 病 病 個眾生一生之中沒有病?恐怕 我們普通眾生都是凡夫,怎麼可 般眾生就有感受了 \_ 想 ,維摩居士為什麼用 國過去好多高明的醫師,華陀 。感受什麼 疾 找不出 病 招 能沒有 呢?就 來這

是古 居士 名 扁 的 病 病 醫 轉 痛 時 鵲 , 時 可 示 不 候 也 病 在 再 會 現 可 以 候 苦 治 古 减 以 高 有 疾 就 老 治 人 輕 病 明 病 减 的 助 命 的 , , , 但當 甚 輕 時 就 醫 念 , 告 眾 至 0 候 師 有 訴 生壽 沒 絕 , 這樣轉 眾 個 黄帝 對 有 到 生 命 人 後 能 0 念佛 要 來 及 人 到 夠 化 了 華 死 那 往 人 的 的 都 的 時 生 的 陀 時 工 有 話 候 人 0 • 夫 候 平常要知 扁 病 的 所 再 、,是沒 , 鵲 岐 以 , 好 不要怕 到了壽命終了 伯 維 • 摩 的 張 都 醫 辨 居士 仲 道 精 師 法 景··等 這 病 於 挽 醫 一示 個 也 , 要 救 道 不 道 現 理 的 以 能 0 疾 所 時候 叫 這 所 ら 病 , 平常這 些 以 法 這 以 都 \_ 來 個 稱 , 這 般 是名 岐 就是再 把 人 個 人 黄 意思 樣 這 不 修 講 醫 死 個 醫 養 痛苦 岐 病 重 黄 苦 儘 師 所 要 臨 管 可 之 轉 的 以 命 維 以 這 術 病 終 治 摩 些 就 ジ

是 病, 身 人 說我不要這 有大患 體 要 有 經 點 疾 文 就 裏 病 在身字 大患就是 , 面 注 個身體 這 重 \_ 上面 這 句 因 個 , , 而是心裏不要執著這個身體 為有這 各 身字。本性上沒有生老病死,維摩居士現在以 我們眾生有生有老有病有死,都是在這個 位 要 個 研究,「 身體 維摩詰 如果沒 因 有身體 以身疾 這 的 個身體是地水火風 話 廣為說法」, , 這裏講沒 身 身體 有身體 以 身體 身 示 四大假 疾 的 現 , 上 並 有 示 面 合 不 疾 現

開 執 樣 法 見, 個 都 研 我 個 我 的 現在學佛 六 身上 是 究 身體就 了 執 執 們學佛 道 進一 因 身體 法 生 ,那就是永久在六道裏面生死輪 法 執 面 破 死 緣 步的 除我 把這 我 都 和 了, 的 這 不要執著。不要執著身體,再深 0 是 就 這 · 合 執 人 個 法二 我 個 一直 教 兩 講不是不要這個身體 的 , — ジ 我 種 身體,我們眾生不管是學道還是不學道 理 , 般人都把身體當作我,這叫我執。我執再擴充的講法執,有我 們了 執 的 這 現出 直把它困擾在 到未來無窮 個 じ 執著破 , 解身體 破 身就是指 我們有身體 理 除乾淨了就 就是受想行 除得 ,最大 無 乾乾 著 盡 六道裏 我 的 淨淨 有假 成佛 識 的 而是不要執著這個身體 迴。從無始劫 , 禍患就 都在 面 這 不要有人我執 一層 了 五蘊和合起來 的身體 0 現 六 在 道裏 成佛 研究 在身 破 除這 上 有煩惱 ,不要執著人我執 面 以來,如果不學佛,不知道怎麼 所以這個身字重要,各位 面 生 • 兩 ,身體 法 死 ,誰都不肯放棄 我執 種 才有這個 輪 ジ 執 理 迴 執著這個 著 固 , , , 歸 我 然 你想想看多可 們眾 就 不 根 身體 開 結 、法 能不要, 身體 底 始 生 這 和 準 就 我 就 個 ジ 備 是 執 就 是在這 身體 理 好 是身 被 要這 要 怕 執 我 好 離 這

人

學淨 惡道 沙 真 了 惑 你 去 不 凡 雖 大 -要間 了了 淨 無 只 正 夫 然 能 阿 要好 土念佛 還是 得 到 夠 土 明 僧 到 但 了 法 是 沒 只 到 伏 六 斷 成 祇 道 凡 有 下去 有 好 一心 佛 極 門 劫 這是普 0 樂 學 出 夫 中 斷 的 法 人 世 去還 間 得 不 天 學念佛法 門 這 經 界 伏 只 亂 過 但 道 太 好 通 , 有塵 是 那 得 要離開娑婆世界 這 遙 間 Ξ 法 , 煩惱 遠 我 我 大 門 個 住 這 斷 — 沙 生 門 們 們 環 了 阿 , , 生能 慈無 普 到 不 境 僧 普 都 種子、見思惑的種子就斷 , , 時 像 知 在 工 祇 通 通 , 彌 夫 能夠 道 人 有 候 夠 凡 明 劫 法 陀 带業 什麼. 天 夫 斷 好 才 門 \_ , 經》 道 個 往 出 講 能 除 , 講 , 生到 很 了 圓 只 往 見 セ 時候才能接得 成 能 裏面 要 三惡道沒有 生 思 頓 重要的 日 六 就 夠 離 惑 極 道 的 0 成 就講 開 带業往 法門 樂 N'S 這 , 佛 娑婆 當然 世界 裏 不 個 セ 就 亂 面 中 可 生, 是 是沒有三惡道 更好 除了 上。 間 世 就斷 還 圓 , — 日 界 就 生 時 有 頓 在 這 生世 生就 就是連續的 間 除見思惑這個 法門最 , 心不亂」, 離 人天道這 遙 不 就證羅漢果了 有也要斷 生出了 開 能 遠 能 世 得 斷 斷 快 連 六 續 除 除 很 道 , 個 極 娑婆世界的 那 來 見思惑 的 七 那 境界上 樂 些 修行 種子 是 在 成 到 這 日 世 種 修 , 淨 極 個 子 界沒 六道 尊 樂 行 沒 1 土 經 還 把 0 法 佛 世 關 不 有三 在 中 見 有 就 過 所 六 係 亂 門 那 道 思 出 三 以 塵 間 從

聽 生就能成 心眾鳥 演 佛 法 鳥 那 麼快 獸 都是 阿 下 彌 面 陀 就是廣為 佛 變化 說法 出來 的 了 再跟 生補處的菩薩相聚在 起

#### 諸仁者。是身無常。

易懂 身體 的 空就是空掉我 的 本有的真如本性 做了國王 「是身無常」,無論是國王大臣,甚至於一介平民,這個身體不能長久存在 怎麼樣把它轉變呢?說這個道理很難 身是無常的,就是說不要執著這個身體 了 前 就 面 0 是 祖師 講 把 都是這個身。在這裏講「諸仁者」,就是稱呼學這部經 , 我、 注 我們凡夫眾 法二執 。下面 解 法二執這個 「身是無常」,就教學這部經的人要修空觀,空觀不是不要這 就說比喻 ,把執著空掉 生無論是什麼身分,貧賤的身分、富貴的 執著, 比 把它空掉 喻之中就含有那些事情 ,才能得到真實的法。 《,下面 ,包括 ,身體還在 用 煩惱 種種 比 的 喻的 ら い 真實法 理 由 , 了 這 話 , 個 用 的人 身分 解 身體 , 身心 就是我們人人 比 喻 藉 你要了 富貴到 的 都是無常 假 話 ,無常 修 就 個 容 解 了

無強無力無堅。遠朽之法。不可信也。

就

逐

漸

逐

漸

走

到

墳

菜墓裏

面

去

了

這

就

是速

相信身體,不要執著身體,這些都是解釋身的無常。一般人所講相信這些個不可信, 括心理,既然沒有強,也沒有力,也沒有堅,都是速朽之法。我們對於身體,不要 不可相信假的身體,不信假的身體,然後才能夠找真實的身,真實身就是法身。 經文講「無強無力無堅。速朽之法。不可信也。」我們眾生的身體,這個身包

#### 第三十六講

#### 為苦為惱。眾病所集。 諸仁者。 如此身。明智者所不怙

0

帶了很多佛的大弟子,一同到維摩居士那裏問候 大眾來說法,前面已經說了一部分了,剛才念的就繼續講這 這個〈方便品〉 就是維摩居士示現有病,然 後釋迦牟尼佛 。到了維摩居士那裏 就 法 派了 文殊 維摩 師 居士給 利菩薩

個

外 再觀心無常、觀法無我。這裏講為苦為惱,苦就是無常法,人就是眾生,從本身到 體,身體不淨,我們眾生的身體是不清淨的。再觀受,我們眾生一切 裏面就是講這些苦。 或者是具體的有形象的那些東西,包括我們眾生的身體,身體有無形的心 才念的「為苦為惱,眾病所集。」這是講苦惱,佛法度化眾生要講四念住 面 的環境,都是無常的,無常就是生滅法,乍生乍滅。世間 講這個法 先從基本的佛法講起,這部經就是從基本的教理來講,比如說我們剛 這個苦是無常法 ,四念住裏面講 四種觀法 萬法 ,先觀我們眾 無論 的感受是苦的 那 椿事情 、有形的 生 四念住 一的身

身體 苦最基本 這 都 是 的 無 就是生、 常 無 常 老 就 • 是苦 病 • 死 苦是苦惱 , 這 個 是最 無邊的 基本 的 佛 , 法 那 把 它簡 個 眾 化 生 簡 都 化 有 簡 成 八 苦

代, 來 它簡 家 很 些人 就 长多人沒 體 拿 愛別 特別 化簡 這愛 這 驗 後 就 不 面 愛別 在某 化八種 離 愛 到 辨 别 法 離 别 怨僧 生在 在家裏 離 來 離 一方較重,在某一方稍微 講 , ,分別起來何止 跟家 會, 怨憎會 那 現 個 , 在 怨憎會 裏 就 時 大家在台灣都 代 的 到 、求不得、 外 父 , 體 現 面 母 在 驗 流 八苦 、兒女、 最 元亡了, 在台灣也很盛 五 深 ,太多太多了, 很 陰 輕 刻 流亡你不能帶著家人 安定,沒有什麼特別, 熾盛 就 兄弟姊妹離 這 點 , 種 也是人人都 到後 , 講 0 這 其餘 開 這些是為苦 面 幾條 那 ,愛別離 的 幾種 也是 有, 就 可 ,各眾 特 雖 起, 以 0 别 樣 了 我 然 在 們 人人 , 生 抗 在 在 個 一都 這 戰 台灣 那 個 人 都 不 的 苦 到 有 個 相 時 亂 外 , 候 同 有 大 時 把 面

這 九 還是很 惱 惱 九 就 是煩 粗淺的 種 煩 惱 惱, 講 也還是把它簡 煩惱在祖師注解裏 見思惑就 不只九 化 成 為 面有九惱、有九種,這也不必 種 九 種 , 有 詳 百多種 細 來講 , 這 再由見思惑分出來 個 惱 , 惱 就 詳 是 細 煩 的 惱 來 的 介紹 見 話 思惑 了 塵

火、 沙惑 來,這經文講苦、惱眾 眾 這樣就是塵沙惑,也多到數不盡 塵就是世間 病 集合起來,集在我們眾生的一個身上。 病所集」, 風 無 四大, 明 的 惑 眾 四大每一大分成一 世 -病 塵沙像恆 間一 祖 切事情都是塵,學佛的人學好了,才能夠離塵 師 病,我們眾生的身體就是有這些苦、為這些煩惱, 河 注 沙那麼多,像灰塵那麼多,塵沙惑,沙 解 四 百一, 的,所以這裏講九惱,那真是簡單又簡單,「為惱」。 百 零 四四 這樣四 種 病 ,怎麼稱 大合起來就 為 四 四 百零 百零四 四 種 種 呢? 就指著 病 離開這 有地 這樣、 這麼多的 恆 、水水 河 個 分起 塵 沙

身體 的 人 的 身體 這個身。 惱 母 ,身體 親 ,病也是那麼多, 諸仁者, 死 ,就是 了 有 經文是這樣講,就是教凡夫眾生不要依靠這個身。怎麼是依靠、怎麼是 那 人身。明智者 就 如 麼多苦 失 此 怙 身 0 怙是 不明道理 明 惱 智者 那些病 有 , 明 依 所不怙。」 一的 白道 靠 人就為這個 , 的 依靠也依靠不了,反而 理,他有智慧的人 明 智的 上面 身體要受那些苦 人不要依 把一 個 人 靠 0 所不怙 的身 這 為它所苦 個 身體 那 麼多 , 怙 如 此 0 你 身, 的 , 所 比 要 苦 就 以 依 如 不要依 靠 像 說 那 這 麼多 這 個 樣 個

合在 要 要把 眾生有什麼依靠?沒有。依靠,這裏不是說就靠這個 不要 這 面 明 個身體 分析了很多, 依靠 白 這 一起。凡是因緣和合的都是假法,緣聚,聚在一起就有這個身體,緣一分散了, 假 我 就 的 呢?凡夫眾生 不存在 們 身體執著在 對 也有很 於自己 了 多比 那 一沒 的身體, 裏 有 喻的 不肯放 個 把它看得不是真實的東西,完全是各 話 人 棄 不 , 是 把 ,這是身見, 假 這 的 個 身體 , 你把這 當作 對於身體的 自身體 個 真實的 假的 ,而是講執著的意思 當作 東西 見解 可 其實 錯 以 種因 誤 依 這 了 賴 個 的 各 在 身體 , 種緣 這 。不 那 裏 這

們 行 五 西 受自己的思想,受、想、行、識 眾 種 要了解這道理,不要把身體當作真實的東西,看淡一點 生 識 這 我 些 五 的 們 陰 東 本 和 個 性 西 合起 掩蓋 包含在內 人 身體 來的 起來了, , ,包括我們一個人的人身。五陰就叫 這身體是 也 04 我們不知道有本性。 五 四四 陰,陰是什麼呢?由這五陰 自己的 大假合的 切 這是就物質方 到最後講識, 我們這身體 。不過也不是說我們身 起作 五蘊 面 身體就是色、 就是 用 就 ,蘊是含 五 的 ジ 陰 時 理 和 候 方 . 合 ,身體 受、 面 的 就 講 假 把 想 感 東 把 我

真實的東西 體 了 不要了 那 就 是 錯 有 0 身體 誤 病 的 也 雖 見 不 -要看 然 解 不是真實, 0 重 病 點是不要執著 什 麼 都 但是我們修道還要藉假修真 不 要 , 不要執 甚至 一於想 著身體 到 極 處 , 就 是不 連身體 , 沒 有 把 這 這 也 個 個 不 身體 身體 要 自 當 你 作 殺

什麼來修?

就是不要執著就是

了

明 體 說 了 天 明)去得乾乾淨淨,本性 它本來 這是 層的去掉 台宗圓教來 解 就 心是妄 我 起了 我 的 們 個 們 東 這 東 無明 眾 N'S 個 西 講 去了 西 生 還是 人 虚妄 身包 了 , , 在黑 做 就 念不覺,不覺什麼?不覺就 以 0 比 無 在 的 括 後 假 喻把它比喻本 明是黑暗 心 身 的 就 , 當中 之中看取真實, 體 本性是光 , 大放光明了, 就 ` 在 じ 0 的 假 我 理 們 身體 , 明 , 性 有無明 修 雖 的 說是 道 , 就成佛了,是這個 , 虚妄 用黑 這個怎麼說呢?大家看 光明 就 , 假 是不 的 是把本性 的染 就 東 就 把 西 ジ 透 料把 本性染污了。 之中 能覺悟 一分 假 中 被污染黑的 它染成黑 , 我們自 其中 有真 原理 把 這個 就 0 , 在 染污 有真 己 我們這裏講身體 的 [黑的 《大乘起 東西 有 我 , 八實的 了 本 們 雖 東西(就是 · 性 之 然是 凡 性 夫 後 把 本 , 它 論 而 性 這 黑 一層 比 起 個 的 無 就 無 就 身 如

為是假 現 假 妄 如果是真實的 出 的 ら い 都是 來 就認為都是假 的 這是最基本 假 ,才可以把它去掉 法 就去不了。我 要認 的, 的 識 你再問 道 其中 理 有本 ,我們 們凡夫眾 0 所 一句:你怎麼修道?修道還是要把假 以 性 不要誤 這裏講 生對 用 工 不怙 於 夫 會那是假 這 就是去無 個 ,不怙是不要依 道 的 理 明 , 連那 如 果沒有 無明 個真 靠 因 的 把它 假 為是 也不 的去掉,真的 法 分辨 的 假 要了 的 清楚 假 才 法是 能 也去 去 因 發 說

# 是身如聚沫。不可撮摩。

掉了,

就是完全是錯誤了。下面

就假的這

方面

一說比

喻

0

拿風 了 水 個 比 水 激 如水,水激 泡 「是身」,就是講我們眾生的 成 來 就 **派拿泡沫** 講 泡沫 個 風 泡 來講 沒 動 沫 泡沫 "起來, 有 0 了 ,沫本身原來是一 那 , 種 小風 變成 就 外 4 力 也有 風平 泡沫 力 浪靜 身體 量 ,就是小風 。或者由風把它吹成沫,或者以其他的 , 假東西 就拿江 , 大 、身分,「如」 的 也起泡沫,風 就 河 叫 也就是個 的 浪 這 水來 同「聚沫」,聚沫、沫是什麼? 很 因 小 說 緣 力 的 和 就 湖裏 叫做 合 散 的 了,泡沫也 的 假 沫 水 東西 東西 泡 海 沫 裏 就 把 這 的 這個 沒 個 起了 水 假 有

身體 東西 是不可以撮摩 摸 就 你不把它當成假的,這就跟聚沫是一樣的,聚沫是不可以撮摩,我們 也是不可以 今天有這個身體, 沒 模它。沫是由風力或者其他力量把它聚到一個假象的沫,所以是不可撮摩。我們 有了。「不可撮摩」,撮,是以手把這東西抓起來,叫 就是這樣 水裏有泡、 撮 ,一般 的 摩 有沫了, 0 明天只要沒有死,這個還是我的身體,這怎麼是假 下面 人 不了解道理的 身無論是地 就 你拿手去把它抓起來, 講 人,認為我們身體是很真實的, 水 ` 火 • 風 四大 抓不起來的 ,受、 撮;摩, 想 • 行 你 手一 ` 就 昨 識 用手去接 的 天有這 碰 那 人的身,人身 呢?在這 個 上去 ジ 個 理 觸 身 泡沫 它、 體

都

### 是身如泡。 不得久立 0

經 立 」。很快就消失掉,不能久立這個泡就是 切 有為法 講的夢幻泡影 我們 人身就跟這泡 (就是一 切因緣和合 ,還有 樣 「如露亦 的 的 這 , 個 如電」,這個不只是講 由人把它造作出來的那些法 泡 起來 以 金剛 後 經》 很 快 所 就 講 人身,這 消失掉了 如夢 , 講 就 幻 像這 泡影 這 切 04 個 有 泡 為 不得 法 金 樣 剛 久

實的 講是假 了 有 立 的 個 比 的 面 都是空 解 死就等於 泡 泡 如 , 泡是 是空空 微 比 說 泡 就等於 喻 與 小 我 法 細 我們 中 的 沫 們 的 0 泡是 因 空 泡 有 洞 泡 人 認 消失 為 這 的 洞 人身也不會一直 口 起 由 人不懂 為 裏 就 點 的 中間是空,我們 來時 掉了 水鼓 那 吐出 比 分 0 個 喻 别 不 這個 起來 泡外 明 候 我 0 來口 瞭 這 不 們 沫是什 這個 個 會 的 面、裏面都是實在的,這種執著完全是個 這 假 水 泡 法 活 很 個 , , 道理的 外 身體 麼 在 久 有大一點 4 的 面 , 那 呢?沫是更 就 口 人身就跟泡 裏 泡就 有 沫 用比喻讓我 只是個 假 人 , 0 也叫 , 消失掉了 象,裏面 、有小一 人的身體 把這個 假象 微 沫 們了 0 細 樣的,沒有實在的 空空洞 包括 是空的 點,不一 池 0 的 妄心 在這裏講 解 塘裏的 ジ 小 也是如 下面 洞 理 ,無論是怎麼樣 定的 水形 的當作真實的 ,再長久最 點 不 比 此 成一 可 那 泡是 喻: 久 , 實際 錯 個 立 個泡不管是大 這 有 誤 沫 後還有 , 是 了 上一 的泡 泡不一 的 形 用 , 也 比 當作真 狀 比 無 可久 所 ,裏 喻 死 了 以 所 這

#### 是身 如 燄 0 從渴爱生

燄 足陽 燄 陽燄是一 種 水氣 水不是真實的水 是水的溼 氣 水的溼氣變成陽 做

四

是追求 是這 是水 是 眾 拿這 陽 解 火 我 這 燄 代表 個 大 這 們 人 生 燄 0 眾 種 水 口 地 個 風 個 個 , 看 是畜 渴 陽 陽 近處這 這 道 生 不 位 往前 就 我 都 那裏 了 燄 到 越 個 理 燄 想有 高 們 來 生 解 假 把 , 0 • 就 想 跑 個 就 追逐 沒 這 東 四 比 我 我 找 水 有 水來解 財 個 知 他 西 大 喻 們 富 道 們 種 在 就 了 道 跟 那 得 我 越 我 身 沒 四 理 人 個 到? 口 的 們 渴 大種. 渴 多 體 有了 水 家爭奪呢?爭奪的 們 身體當作 所 人 , 身有地 就 的時 , 絕 這 以 , 追 ,實際上追 是 來講 對 陽燄完全是一 他 個 不 , 看到 陽 色身就是這 候 跟 不 這 到 會 要找 麼 燄 ,都是愛見所生的 人家爭奪最厲 真實的, 、水、火、 叩可 這 在 就 \_ 0 個陽 不到 水喝 個 沒 人 經 東 有 世 文 燄, 就對 種 間 樣 了。 。爱是從渴爱生 西 東 講 風 看到 的 水 跟 西 , 四 「從渴愛生」, 就覺得前 這麼 的 害 由 於四大假合的 太 人家爭名奪 大種 多 個 遠處陽燄 濕 四 我 了, 狀 氣 大 ,這 所以去了愛見,四 個 種 們普通 況 面 狀況 在空中看起來 就 合起來, , 個 有 我 拿 利 , , 四 水 從 們 就 身體愛護得不得了 人 \_ 祖 , 大 為 在 個 師 口渴了去 不 但 把它當成 種 就 是 才有這 口渴 名 什麼還在 注 能 就 去找 我 ` — 說 是 解愛是見 的 們 沒 大種 如 遠處 個 追 水 時 個 有 同 到 利 人世 色身 逐 候 想 地、 陽 了 看 去 兩 燄 四 , , 前 無 好 間 凡 個 追 追 有 水 大 面 了 夫 了 字 為 就 就 逐 像 ,

是做 好 不會 我 如 石崇還是被人 天子、做 果 下場的 們多生多劫 到 財 沒 有 團 那 了諸 不多 的 種 我 大老闆 嚴 們 陷害了, 侯 , 重 以 就不是凡夫眾生了。凡是凡夫眾生, 所 來就是這 的 , 古時候做 以 程 ,我們沒 有那 度 身體 0 這 '個爭奪的習氣。不過我們普通 種 有機 都 樣 了大富豪的晉朝石崇,石崇家裏多富有, 高 不 說 位 能 起來 子 會像那些人爭奪得那麼嚴重 保 • 大 ,那些做了天子的人,或者做了 我們 財 富 做 , 個 不是什麼好 普通的 我 們 老百 人沒 都有爭名奪 事 姓還很-情 , 我們雖有爭奪, 有什麼政 幸運 利 國君 結果怎麼了? 治 的 地 這 的人,有 位 種 旦做 習 但是 也不 了

# 是身如芭蕉。中無有堅。

身 就 中 本 就 間沒 沒 植 有了 像芭蕉一 我 物,它就是一層一層的葉子把它包起來的,中間沒有 有幹、 們這個人身再用芭蕉來比喻,我們就像芭蕉一樣的。芭蕉, 什 麼都沒 樣 沒 有堅的 0 我們人的身體怎麼樣是芭蕉呢?地、水、火、風 有 了,這就是芭蕉,這是在印度講的芭蕉 其中沒有堅的東西 , 你把這個葉子一層一 一個主幹,幹就是代表堅, 0 祖 層剝 在印度來講是草 師 四大,然 注 開 解 來, , 我 後才有 然後 們

維摩詰所說經講記(三)

和 蘊之中受、想、行、識分開來,我們人身, 陰 的 就 堅是代表實在 我 圓教 合的,真妄 和合起來, 們 這個 必 來講假 須 認 色身,色是有形 得假 和 中有真,需要研究了, 才有我們這個人身,人身就包括身體 的, 合 的 ,假中 我們人身沒有什麼實在 把 假 狀 就有真,這裏是純粹就從 的去掉了以 的 ,成為 這個 後 這 個 , 純粹講 人身在 才能 身體 的 東 夠 西 受、 找 假 0 那裏?我們人身也是沒有 無明到種 法。 但是 和 到 想 真 ジ 、行、 的 按照圓教 話 理。你要把四 要 說 種的迷惑來講,這是假 識 回 說假 這些心 來, 大 這是 、真 分 理 開 講 \_ 真與妄 變成 來 個 假 , 五 堅 法 五

## 是身如幻。從顛倒起。

的 五 人 有一個人看得破。 陰 人, ,見 是身如幻」,幻是什麼?這個比喻人身。祖師 然後跟人家爭奪這個、爭奪那個,說到真實的道理,就是為這個 這 叫 到 顛 五陰 倒 和合的成為一個 把身體 把 如幻 看 的人身當作真實的 作 如幻 人,就把這 ,所以他就認識這個人身是真實的 那 個 如 就是說對於人身, 幻 注解 的 、 五 說,我們人見到五蘊(也叫 陰和合的 我 們凡夫眾生沒 人身當作真實 ,處處為這 幻身來造業 個

際 破 幻 不去 滅 的 顛 人 個修道 上 的 能 的 這 法 倒 幻 些看 夠 身體 身造 就 話 《金剛 看得 這 是 那 連門都 些 個 破 把 看 人都能看得破 的 假 破 業 經》 得 病 如 看得破 法 呢? 幻 的 破 進 裏講 就是看不破 , 的 《金剛 眾 結果 看 不去的。這裏講身體 修道就是要把夢幻泡影看破了, 生 才 成 如果 真實的 能 如夢幻泡 被 ,不能這樣說 經》 放 這 對於 得下 這 個 裏面講「 【業牽 東 個 任 幻 西 影」, 0 引 何 0 如 , 修道 這 幻 ,學道的人必須真實的在修道,他 \_ 了,牽引 如夢幻泡影 幻是一切有為法 個 如 的身體 個 多麼 约, 的人真實的把 假法還要執著 就凡夫眾生來講,看不破 可 在六道裏 惜 這裏只是講身體 」,夢幻 叩可 他才能夠修道 0 身體 , — 不肯放 因 面 此 泡 生 切有為法包含所有 我 影 死 如 們 輪 棄 , 幻 凡夫眾 學佛 看 的 迴 身體 才能 破 話 了 在 就 就 生 才能夠 六 必 他 入 就 沒 也 道 門 須 是 像 就 有 不是 裏 把 幻 顛 顛 看 把 的 面 如 倒 倒 生 實 不 個 幻 如 出 0

現 然 在往生人 後 就 在 感 應 阿 面 阿 彌 一前 彌 陀 ,一個 經 陀 佛 **>** 裏 以 條件很重要,「是人心不顛倒」,往生的人要心不顛 及 有 聖眾(很多聖人)來接引了, \_ 句 話要特 别 注意了 修持 出 名 現 念佛 在要往 的 人 生的 修 人 到 面 倒 前 らい 不 オ 雖 亂 能 然

事 怨的人,尤其是家裏的人,他掛念在那裏放不下,這就是顛倒。這樣一 夠 就 萬物 跟著 不能往生了 阿 如 彌 有 陀 7.一椿 佛往 所以 生極 事情心裏還放不下、還掛念,最普通的是往 顛 倒 樂世界。 這兩 個字 如果 我們大家好好地從這裏要悟 ジ 裏 \_ 顛 倒 , 心 怎麼顛 倒 生的 呢? 就是 下面 人在生前恩恩怨 顛 對於 比 倒 喻: ,完了, 世 間 萬

## 是身如夢。為虛妄見。

得醒 莊子 中 家 話 不 都有作 知 知道這是夢,這工夫就很好了。但是他老人家說凡夫眾生在夢中,就不知道是夢。 廬老人就講 講過 道是夢。 了之後 必 我們這個 須學佛覺悟 夢 當 的 這是 才 過,大家要檢查自己學佛的工夫,你看看自己在作夢,作夢中, 經 人身就像夢一樣,這個夢是虚妄的見,見這個夢。我們人在作夢、大 個 知 驗 比喻什麼呢?我們人身就是個夢,人身就是夢, 道這是夢。醒了才知道這是夢,那還不錯 人在作夢的 ,在作夢之中 覺悟之後 時候,不知道是夢。不但不知道夢,夢中 ,才把這個人身當作是個夢。莊子也講過,覺還不 ,誰**也**認 不清這是個 夢,都把它當作真實的 ,眾生就是醒 把人身當 文 有夢, 的時 作夢的 在夢 過去 候 還 必

八〇

要用 算 為 是 身 身就是夢的 敢 知 面 的 障 道 對 這 體 人 這是 麼 就 方 切 於 必 礙 法 要 外 你先考察考察自己是夢, 不 做 夢 切 大 存 你 面 , 覺 不 怎 有 他 在 話 的 講 麼 就 了 環 就 妨 , 我 方法 破 看 大覺之後才能. 去 境 礙 除 們 的 不 摸 , 人 對 東西 就 呢 破 \_ 於外面 物是 ? 對惡人當面跟 這是夢。 摸 一,就能 凡 猛 好 是外 虎 的 把 人 ` 是壞 人身看 把它 面 環 我 抓 在夢中 這 境 們 他反 些障 在 這 人、 抓 、惡劣的 毒 個 做 醒 知 是一 抗 道 壞 的 蛇 障 礙 不 時 到 ,馬上(惡人還沒有反、還沒有抗)自己 放 礙 , 場夢 環境 知 罪大惡極 大概 候 破 不 道是夢?知 下 除 , 我們 沒 掉 ,你怎麼破 , 有 所 0 就 跟它 以 的 這 人 比 雪廬· 在 個 如說 人,不是不要破 一夢裏 人身 道是夢 反 遇 老 除啊?外面 抗 能 人 到 , , 自己 人 就 夠 猛 的 身就 敢 告 虎 話 要吃 這 訴 • , 毒蛇 的環 是夢 除 麼 就 我 做 虧 在 們 一夢裏 破 境都 學 , 你 除 認 不

醒 有 方 的 法 時 所 來 候 以 把 這 講 這 這 個 切 個 都 障 知 是外面 道夢 礙破除掉 的 環 時 境 候 , 沒有方法不行的 、都是夢境, 必 須在夢中 外 了 解 面 0 那些惡人也等於毒蛇 這 這 就 必須把身體(我們人身)看作是 有工 夫了。 應 用 在 猛 醒 獸 的 時 你 候 要

麼改變?就是由無明生出幻化的東西,才能改變。了解這個道理,就能改變一切環 中,它不是真實的,你就可 夢,本身是夢,接觸外面的器世間環境、人事環境,你都把它看作是個夢, 以用方法把它改變。真實的東西不能改變,像本性你怎 既在夢

境,改變一切惡人

### 第三十七講

## 是身如影。從業緣現。

方面 假 起來 問 執著身體 生了解我們這 把身體這個 才念的這二句開始 不肯放棄 的 候 身體 層一層的 , 在 維摩居士示現有病 合 才有這 問 起來才是有我們眾生的 ,學佛就 永 這 候 執著要破除 久 個 的 要悟自己身體都是假 個身體 個身,這個身包括五蘊都在 也 時 不可 得 沒 候 ,說的法很廣泛,從最基本的身體,教眾生把這個身體不要執著 不 辨 , 以 , 法 維摩居士就跟大家說法。前面 到 這 的 , ,好不容易的 個身體 釋 法 入門了。 身, 迦牟尼佛就派了大弟子以 身分 法身就是真如本性 不但是四大假 所以在這裏每一段就是講破除執著身體 的 0 ,所以他用種種的比喻 人 既然是假的 內的 的身分就是包括色身、五蘊 合的身體 剛才念的身體 身體 。所以不要把這假 及文殊師利菩薩 已經說了一部分了 , ,還有受、想、行 要執著幹什麼呢?執著這 0 如什 種 種比 麼 的 的身體執著著 喻之後,教眾 其他 到他那裏去 就 現 教 , 教眾生 識 我 在 Ü 們眾 法 就 ジ 理 剛 合

維摩詰所說經講記(三)

人

N'S

不

燈

有, 有 光 有 理 們 析 的 要 的 道 但 起來都不是 分析 燈 方面還有受、想、行 要悟了這個 的 指身體 日 日 光不 光。 盞燈 影子也沒有, 光 人身, 照, 是身 我 - 能構 身體 這還不算,還要有空間 我 , ,身體是地 如影 我們 們的身體 就是 們 道理 既然 站 成人 , 所 在 人 站在燈前 從 身。 所以是從各種 有這 那裏 身。 以 0 業 我 大概影子也出現了,這就是由種種的緣造成 下 緣 水、 人身就 們 ` 面 屬於空地 麼多緣 , 現 識 的 面,影子 現在屋子裏面燈光多, 就 火、 ,所以 講: 人身是個 像個 , 我們眾生這 嗎? 的 風 我 , 們 你站在一個地上、一 不能只講身體,要講身分。身分就是我 影子,這影子怎麼來呢?比 四 緣現出來的 就照出來了。 大 假的 空地 這 個 種匯合起來的 東西 人身究竟屬 也不能夠構成我們這個 個 身, 。假 0 看不出來影子 白天在外面有日光 有這個緣合成我們這個 剛 的東西你要執著它幹什麼呢?我 才講 於 , 那 這 個空間 了我 個 個?屬 只是講 們這 , 如 的,有 沒有空間 假 說 人身。 如 我 物 於 個身是身 說這 質方 們 日 太陽光,太陽 我們 有這些 這裏 光 人身, 們 嗎?單 個屋子只 面 , 光也沒 的 人 分 有 身體 的 我 電 ,

們

獨

## 是身如響。屬諸因緣。

這些缺 音的 不出 詩 緣合起來的,把因 口 的?(擊掌) 口 要上下兩個唇一開一合,還要舌在裏面轉動,還要牙齒,沒有牙齒的話,音也發 還有舌、還有牙齒、還有喉嚨,口也有嘴唇,嘴唇如果張開來有什麼聲音?沒 、唱歌都有聲音,這個聲音你研究起來,口 ?時候 來 這 個 一不可 還有 響是什麼呢?從業緣、因緣 還要有物體 喉 這才有聲 , 嚨 個 、緣一分開,沒有了。再講我們人身上發出聲音,我們說話 ,氣是從喉嚨裏面出來的 響的 ,兩個手沒 在 那 因 裏 , 就 碰 要這 撞 有拍的 , 現出來的。這個響是有聲音,它才有響,有聲 麼多的 響是這麼來的 話,聲音沒有的,所以聲音也是有因 條 0 重要的 所以 件 發出聲音來就有這麼多的 0 , 口 響當然有聲音, 有開 有合,它才發這聲 你聲音 從 因 那來 吟 音 緣 有 有

括 這 個 兩 椿事 人、 把這 情 人 羣) 個影 就比喻眾生造業。造的業無論是善業、惡業,都是對於他人( 、響合起來講 都有影響。 影響最重要的,從不好的方面來講 就是影響,影響誰呢?這就是一個眾生造業, 以影響造的業 他 以影 人包 響 教

思善 經 眾生學壞 的要想明心見性,開始學就要這麼樣做 的教大家學,學什麼呢?把這個身體看破了,要學佛法,學佛法開發真如本性 些善事,實行的都是善事,一 文裏面就是教我們用影響造善業,善業是替他人 、不思惡是講 了; 從 好 本性 的方 面 ,你 來講 要明 切 心見性的 這個影響造出業是善業就 的惡事都不 話 , 能夠 就要從為善去惡開 做 、替社會人羣造的 的 就是為善去惡。 好 ,要把 始 0 這 果 這 個 然 辨 這是學佛 開 個 别 善業指 始 清 都 ,不 學

# 是身如浮雲。須臾變滅。

間 又 這中間變化了多少?就身體方面 史變滅」。須臾,就是最短的時間 有時候變成一 變出來。 就變成另外 我們這個身體 這只是比 幅山水畫 一個 ,經文裏面 形狀 喻,比喻我們人的身體,人身從母胎出來之後,一 ,多得很,變得太多了,這個相 ,有的浮雲變了,有的變成狗、變成牛、變成植 一說了 變, ,像什麼呢?像天上浮雲一樣。祖 它就變了。 從嬰兒到青少年、 變滅是什麼呢?這個形狀一彈指 壯年、老年、到死亡,中間 一變出來,接著另外 師講浮雲,「須 直到 物 老 好多 個 死 相 之

非

個

白

以

好 這 死 道 各 呢 就是講 ? 了 常 為 更 個 人 了 生 不 的 ら 他 生也好 不了 變化 說 人 的 人 理 小 相 身活 手 長 死 不 的 這 母 同 腳 些 親 太多 壽 青少年 出 生 解 甚 個 天 來 幾十年 也 了 0 老也 至 直由嬰兒、青少年到 生 般 不 了 人 靈 生 有青少年的 一的 需 但是拿浮雲 凡 個 於 生與 一的過 活 要什 我 個 好 夫 人 , 這 了 不 她 快 人 們 • 時 麼東 死 就 的 病 了 要 程生、老、 凡 , 身體 生命 都 了解 間 也 死 夫 解 來 自 不了 心 西 很 好 的 , 就 己 的 時 理 比 長 就 她 • , 暖 候 手 看 像浮雲 死 解 的 不 0 , , 壯年、老年,這一 或者壽命長 氣 病 到 抓 也 不 嬰兒需要,母性 知 , , 身體 了 出 眨 好 有些還是修長生不 道 逐 眼 , 壯年、 死。生、老 抓 漸 那樣變 生 來 , 時 就 逐 很多變化 ` , 0 間 漸 過 他 老 就 老年 消了 化 去 的 很 母 ご • 了 長 親 活 理 病 、病 就是 那 還 到 0 方 • 段期間變化 樣 那 這 眼也看不見了, ジ 沒 面 \_ 死 般 百 老, 、死 這樣 短 有什麼長?拿浮雲 個凡夫眾生都不了 理 注 0 暫 歲 人只 都 意 小 不 嬰兒 那都是 , — 、 一 不 知 0 到 知 從 這 道 相 的,自 , 道、 般凡夫眾生只是知 嬰兒 個 他 百二十 同 生 他 要覺悟 不 有 0 就 只認 身體 眼 了 老 己 他 , 用 嬰兒有嬰兒 歲 睛 都 哭 的 解 為 比 的 視 來 解 ジ 病 這 不 這 變 我 喻 力 必 表 理 , 個 知 得 化 我 就 們 也 頭 死 生 道 , 示 覺 是 髮 不 們 也

的

有

過

悟這個道理,不要執著這個人身,然後他才可以明心見性

## 是身如電。念念不住。

三個 表 電 把 頭 住 的 人 不是清淨 也是一 我們本有的 念頭 講你什麼觀念啊?觀念,普通講他只是講觀,你怎麼解釋?觀是觀察,觀察自己 ,法的方面,「念念不住」,這個念頭 一個 ら い 念頭 我們這個人身像什麼呢?像電。電是自然界打雷、閃電那個電,我們人工造的 的 念頭 樣 的 念頭它就跟像閃電一樣,一 就 就 念頭 起來了 從 真如本性 快得很。 一閃過去 觀察自己的 虚妄的念頭就是一念一念,一個念頭接著 就 你看 念念不住 馬上就有第二個念頭又起來了;第二個 , 把它污染了,把它掩蓋住 念頭了 外 面 0 閃 解自己的心念。了解自己的 這個 電 閃就過去了,閃電一閃就過去,我 ,我們眾生的念頭起念就消失掉了 那 念念不住, 個 電 \_ 閃 指的 了 就完了。「是身如 都是我們 二個 心念什麼 念頭 念頭 凡夫 電 一閃 ,這種妄念就 虚 呢?念念不 妄 們眾生的念 我 過 講 的 去 們 念 到 ,第 頭 法 般

## 是身無主。為如地。

表

了

賣

是有 所以 子 幾十年, 在 有它 法 的 我 就是天子 主 事實來講 田 在 勢力 地 他 這 我 買賣 那 這 做 個 們 寒變化 什 天子 自己也不能作主了,就交代給他的兒子、孫子,兒子、 這 沒 的 個 地 人身 麼 的 所 有 個 朝 人 上 , 面 法 有 勢力 時 地 無論是中國 代 使 沒 , 的 講 呢 候 才 的 主 被 範 有 0 用 能 這 ?雪廬老 推 圍 的 太多,有這樣 , 無我 但是這裏講 大 買 個 個 夠 翻 之 人 概 天子 田 使 內 就 主 了 相 一宰, 地 土 不 用 ` , , 外國 地真 死了 能 這 這 下 人 他 無 主是 就 夠 個 個 的 人 我們 你的變化 正 個 範 享 土 , 由 , 以 人 相 說 圍 無論是古時候、 什 地 朝 甪 , 人身就 起來 代來 金剛 就是 麼 他 他的兒子、孫子一代一代的 , 這 無壽者相 得 沒有勢力 呢? , 個 經》 就是無主的 到 了, 天下 ,還是屬於天子的 地 像 這 比 0 由 裏 這 這 如 部分的 個 在中 的 下一 說 面 個 無眾生相 特 現代,這個地都是有勢力的 地 地 所 人, 個 講 國講 0 别 而 地是沒 朝 雖 我是一 的 田 的 這個地無主的 代來 然 地 天下, 過 大家 來 0 , 有主 去 使 個 孫子 解 他 就 金 釋 土 用 就是整 ·讀歷史就 地 個 用 活 地 剛 這 的 人 這 主, 這 也 不 來 個 經》 可 個 活 到 個 ,沒有 講 地 以 别 不 好 土 沒 個 無 人 地 了 久 私 , 知 主 的 有地 主 他 叫 個 不 道 人 的 好 , 中 有買 這有 人來 活 人買 就 能 人家 所 法 或 主 了 是 天 以 夠

地

地

就

在

佔

廬老 明 ジ 人把 見性 這 就 條表 要破 法 除 這 的 把它注 四 相 不 解出來了 要有 我 相 有 人相 有壽者相 有眾 生 相 這是雪

作主的 了 子 使 用 解 各 四 既 國 然 所 相 的 以 我 才 講 諸 們 能 到最 侯 了 看 , 解 得破 天子 後 地 無 沒 , 主 、諸侯他不是真正的強者,他也有死 有主 把我們人身看得破, 0 無 , 主 地 ,雪廬老人 就是經文裏注解 用 我 比 們 喻 裏講誰都不能 人身誰能作 金剛 經 的 **>** 裏講 主?沒有 , — 做 主 死 無 0 了 四 強者 , 種 個 他 相 就是 人 也 , 能 不能 必 得 夠 天

## 是身無我。為如火。

沒 就 就 的 像火。 有 像 樹 作 我 木、草、各種植物 講 戰 們人身有我嗎?沒有我。沒 說什麼比 起 的 來 時候對著敵 火 專 喻呢?我們人身一舉一動,說話、做任何事情, 也沒 ,燒起來很猛的,火 有 人 主 那樣威、 的 時候 那 有我 樣 無 猛。但是要研究起來,火燒 我 如 同什麼呢? 就好像打仗,因為 火本身就是沒有我的 如 同 火 有了 火 啊 這 山 , 敵 這裏 個 比 敵 都是有表 講 喻 人 火 我 在 說 的 那裏? 們 燒 威 人身 現 山 力 上

有主 是 見解才能放 看 有 明 的 你 言語?這些言語 分析 作 道 把 , 宰。 能 個 理 這 真實的 眾 夠 的 起 個 做 來 所 生 表 人 得 能 各 以 現 0 , 學佛 種 實在 這 夠 他 事情 裏 把 有各 ` 做 教 動 這 沒 開 主 智慧 有 我 宰 種 作都是妄動 個 , 主宰 用我 們 的 看 事 情 把 做 , 身體 都是 們手 他把這些虚妄 有 0 這 各 主 個 看 腳 不 宰 種 、妄言,都是出 主 知 • 行 做 0 宰, 其 為 但是 用我們身體來 如 火 所 表 不了 那 的 以 要分析 現 樣 東 然 出 解 來 西 0 於虚妄 道 他 沒 都 起 , 看破 來 做 理 好 有實在的 為什麼有 的 像是 的 , (的, 言語 了 人認 , 而 \_ , 不明 這 為 個 他 且還是創 • 身體 看 說 就 種 主 白道 一宰、 破破 話 不 動 了 從 會 各 作 之後 執 作 有 理 種 ジ 為 裏 的 著 的 , 個 人都 這都是不 什 面 動 主 虚妄 麼 發 宰 這 作 才是 有 出 把 的 它 這 沒 但

#### 是身無壽。為 如 風 0

下

壽命像什麼呢 生 一不了解 金剛 經》 所謂壽命是 ?像 裏面 風 講 那 樣 個 無壽者相 假東西 的 0 風是怎麼來的? , 人 」,壽是什麼呢?眾生都 的一 生從生到 風是由 '老、 山氣流 死 遇到 有壽命,眾生有壽命但眾 , 這一 物 體 段就是壽命 阻 礙 發出聲音 這 個

但是這 起來 屬 運 吹 來 這 了 命就是跟 有 動 個 吹 於 風 , 壽命 動 壽命 樹 風 這 風 個 都 樹 我 的 在 114 要有風 就 有 也是 們 在 那 風 了 風 風 長 搖 裏 像 人 , 0 空 你 身上 樣 這 風 有 擺 擺 在 虚 樣 洞 要分析起來, 動 短 , 那 沒 樣 風 的 種 空裏 的 分 了 有風它動 析 \_ 狀 有 風 0 , , 樣 , 這樣 起 就是 自己 活 況 就 面 幾 來 知 以 的 看 氣 外, 道 十 那就是沒有一 風 , 不了。呼吸當然更是風,講話做什麼, 風 風 歲 絲 起 體 有 , 是屬 來, 在空地 , 風 我 0 把它比 手動有風 毫也 比 了 們 我們 於那 如 , 大家好像虚 做 說手能夠 上也有風,這就是空氣 我們眾生只了解 人身就 成 個 不得 個 風 風 ,風吹手的,身體運動要有風 稱得上是壽的 , 主 屬 樣 像 空這 擺 , 於 風 的 動 而 身體 那樣 個 , 且 , 逐 腳 這 風 短 的 能夠 , 個 暫 漸 , 我 那一 。在 看 得 逐 0 走路 實際 們人 。在 漸 不 不 部 我 得 到 了 們 的壽 分呢? 我 上 沒 解 0 了 整 們 外 凡夫眾生看起 遇 有 這 命 人 個 在 到 風 個 身上 這 身 , 的 樹 道 不 身 人 體 樣 風 理 行 , 身壽 體 分 面 那 風 了 的 析 也 除 就 樣

04 夭 , 夭 我 們 就是沒 凡 夫 眾 有得 生 都 到 認 長壽 為 活 , 得 很 越 早就死掉 久 越 好 , 04 其實 夭。 辨 真 不 正 到 講道理 的 活 得 , 天與壽平等的 久 叫 有壽 活 得 怎麼 短

是王 長 談得上學佛 馬 為 講 殤 敢承認, 平等呢?古 上 如 到 就是平等的 , 就沒 殤子 義 風」,我們人身的身體,你找壽,沒有這個壽命, 這 之 個 實際上 有了 道理 〈蘭亭集序〉 時 那 個 談得上明 ,彭殤是平等的。既然彭祖跟殤子是平等的,你看看這裏「是身無壽 候 拿這 這 殤子生下來沒有好 齊彭殤不是妄作,彭殤就是齊的,就是平等的。彭祖獲得壽命那麼 彭 就 袓 把 個 活 ,壽命 有這 い ど 比 得 見性 喻 很 這 我 一句 長 個 們 , 話 執著把它破除掉 小 人身有壽 久就 ·孩子很 , 他 說 死了,實際說 齊彭殤為妄作。 ,那裏有壽?我們 小 就 死 ,破除壽命這種執著 了 11 起來 做 就像風那樣。 殤 ,彭 王羲之看起來, 人 齊彭殤為妄 身沒 祖 跟 有壽的 殤子是平等 風 然後 雨一 作」, 這 起來 才 話 因 能夠 為 好 他 的 彭 不 像

#### 是身無人。 為如 水

,

麼 面 呢? 講 我 無 就 們 像水 這 我 相 個 人身,人身無人 , 水 無 人相 大家看一看水,可以洗各種物品 · • 所 以 這裏講 無人是像什麼呢?就像水 無 人 , 無 人 就是無 , 可 以 人 0 供應 相 無人 0 人家 這 就 是 個 解 無 渴 金 人 相 剛 4 , 經 像什 裏

有相沒 無人 來 都 了 喝 無 是水。 水 講 相 就 , , 水 無 看 有相呢?有相 雖 人 然有 在海 有 不 就 破 流 是無 這 了, 裏是海 動 個 的 人 就 假 相 相 水 被 相 , , 有相 水 , 在 0 孔 , 為 講 的 子 如水 假 就 江 到實際上 講 象蒙 河 金剛 , 裹是江河的水 逝者 就 住 經》 像水那樣 , 了, 如 無人 斯 裏面 蒙 夫, 相 住 的, 講無人相,你要是執著這 了, 0 ,在池塘裏面是池 不舍晝夜」, 真正 學佛 有相皆是假 說 就 起來它沒 沒 也都是 辨 的, 法 學。 塘 有 講 裏的 相 水 到 所 0 真 個 所 以 長 水 欠實的 相 以 就 江 講 這 就 這 是 就 糟 大 個 個 要 身 水 糕 水 河

不要了 學佛?還是要這 這 除這執著而 些 總 那 可 的 就 意思 誤 個 解了 假 的 就是不要我 身體來學佛 身體 我 們 執著 們學道的 0 這裏所 這 個 講 人 假 要藉 的 身體當 如 地 假修真 作 • 真實的 如 火 , 沒 ` 有身體 如 0 水、 不是 說 如 我 風 我 , 們 們 就是教 憑 的 什 身 麼 體

我

們

破

己

### 第三十八講

是身不實。 四大為家。是身為空。 離我我所 0 是身無知 0 如草木瓦

礫。

釋迦牟尼佛派了文殊師利菩薩 領導諸大弟子去慰問維摩居士, 維摩居士就跟

大家說法。

是地 這 眾生身體 就專從這 才有這個 一種氣氛 個會合起來 。 水 前 面 一方面 已經說了一部分了 人 不實。身體不實就是虛 我們 我們身上有水分。火,我們身上的暖氣 的 身體 這個色身專門講物 中來講, 才有我們這個身體 0 四 地 大 , 就 是地 水、 ,這裏繼續剛 火、風 但假 水水 質這一 的 , 四 ,怎麼是虛假呢?四大為家 火、 大一分離了,身體就不存在,沒有這一個身 ,地是比 方面 才講 風 ,這是純粹講 的「是身不實, 就是由地、水、火、風 如我們人的肉 。風呢?就是我 物質方 肌 四大為家。」 們能夠動作 肉 面 就 會合 四大合 骨 我 頭 們 起 就是說 人身體 起 來 這 的 來, 的 那 就

身由 供 體 這是個 身不實」。 給 ,是這個意思 因 四 誰 比 此 大 來 我 喻 合起 居 這個身體不是一個實在的 們 的話 住 看 來這 呢? 自己、 , 由 供 個 給 四大會合起來才有這 看 じ , 別 把 ` 人 它 供給 04 這 精 做 個 神 身體 身體, 個家 0 四 是 大會合起來就是色身,純粹是 , 個身體,這個身體就算是個家了 為 有了 個 什麼呢?「四大為家」, 假 這個 相 ,不是實在的 家 , 我 們 的 N'S 就 所 家是 能 以 物 住 經 在 質的 什 文 這 麼 這 講 個 呢 個 是 色 家 ?

身體 上, 我 誰 有 假 我 能 能 夠這 不是空 所, 夠 我 要到三途 是身為 為 真我 樣?不能 我,在這裏講離開 這 的 個 裏去 空, 就是我 我 經 做 離我 這樣 度化 文 主 宰 的 裏 維摩 我所 眾生 一個 這 呢?真做 一,也隨 ,沒有我;我所在這裏也沒有。 個 居士 ° 主宰,但是我們想想看,我們 我就 教我 我們這個身是空,怎麼是空呢?我們凡 主 便 宰 不是主宰了, 到三 們了 , 那 要到 途裏 解身體 面去度化眾生 人間 主是自己作主 不實在、是空的 來 就 到 任 人 離 間 何 我, 我們 來 人 0 既 認 我 要問 要 為自 空 不能 這 到 的 個 問 字有真 天 己 夫認為這 做 什 上 麼 這 主宰了 就 呢 那 個 ? 到 我 我 個 天 個

有土 為這 天子,認為普天下這個 地 所 個 的 是我 地 也是 國 , 我 ),天子 指 這 的 經 土 所 國 的 4 文裏 地 有 是 君 離 天 , 我 祖 也不是你 所 所 講 下 有 師 有 所 這 離 注 0 有 我 個 解 財 國土是你所有的,不能執著,不是你所有的, 所 的 土 產 講 離 這 地 有 的 • 我 都是他 妻子 些東西 0 就是沒 再推 包 括 、萬事 :廣來 我們 的 0 有一 在經文裏 , 萬物 都是我 .講 四大 個 真實的 你的家族 假合的 , 包 面講 所有 括 我, 色身, 0 , 四 諸 不但 大 是 世 侯 假 假 以就是一 古時 間萬事萬物 離 合 我, 的 我 身體 候 這 國 也 作 個 要離 之君 天子 國 , 假 凡 君也是如 我 夫眾 都 我 , 不 這 作 不是你 ·要執 所 生 諸 你是 都 國 侯 此 所 認 的 都

土

我

這

這

有

還 西 那 到 在 ?沒 樣 的 般 人 維 把 有東 摩 世 民 六 間 眾 居士 或 這 西 一都滅 樣爭名奪利 就 就是教人要覺悟 般 空 掉, 一,身體 民 眾 自己當了天子,當了天子能夠永久嗎?他認為是永久的 古 放是空 時 這 叫 有什麼意思呢?你爭就是把 庶 身體離開 民 的 0 , 身體 庶 民是眾民 就是空的 了 我 離 , 開了 從 要覺悟什麼 天 我所 子 天下都爭到 到 庶民 , 這 呢?凡夫眾生從 覺 個身體還有 悟 了, 這 都 像 是 什麼東 秦 空 天子 始皇 的 從

八八

爭奪? 樣 陷 很 物 就 因 滅 到 好 以 了二世胡亥, 兒子叫 他 害 都是 要覺悟 果 萬 亡 在 難 開 爭得 想、 的 世 這 了 把三皇五 始 是 凡 胡 就在爭 空 4 夫眾 可靠 來 條 胡 到 的 亥 始 反 我 取 皇 人 秦朝 得 們 省, 嗎? 我 奪 帝 生 就 既 他 們覺悟 是 自 所 就 合 然 姓 過 , 的 有一 起來 時 爭 都 我 秦 就 不覺悟 那 己 胡 去 是 們 滅 講 到 始 個 的 的 候 皇就 切 時候 三皇五 沒 了, 就覺悟 利 了 空 就 皇帝 有 秦 以 的 \_ 益 造業了,損 是純 機 亡秦 始 民 後 秦始皇本 切 , 皇 帝 就 會 間 這 在 到 從 , 像 粹的 者, 後 作 人 有 他 , 三皇是三皇, 秦始皇 彈指 來 秦 聽 個 開 世 點 間 始皇 胡也 就 民 凡 人死掉,胡亥不能 始 ,這裏講都是空,我是空,我 人利己造業,損人最嚴重就是把 就完了 夫眾生 千萬不能跟 謠 跟 不得了,想把胡 , 人家 始皇帝 ,「亡秦者胡也」,能夠把秦始 有機 他就 他殺害多少人 爭奪這 , 沒 他 五帝是五 就 會我們人人 想到 就 始皇帝 過去了, 人家爭奪一 是 個 東西 自己的 人滅 不 繼續作天子。 能 帝 這樣 都是秦 造 覺悟 掉 世 切 兒子 這 、ニ 爭奪那 秦 , 他 始 的東西 種業怎麼 一想 就是 世、三 所有 始 我 皇他 就 你看 皇, 們 個 沒 人家殺害 皇這 世 何 東 從 胡 有 想 我 得 間 看 想 這 必 秦 世 西 萬 爭奪就 跟 果 到 個 了?所 們 始 , 這 事 皇 朝 個 不 現 然 他 了 萬 這 種 到 代 直 但 在 不

ジ 就平下 造 業 來了 造 的 惡業 , 絕 對 0 不 所 可 以 這 以 跟 \_ 白 人 家爭奪 是身為空 \_ 切 東 西 離 我 我 所 這 樣 看 起來 我 們 爭奪

感覺 手 夠 是 識 任 這 西 四 怎麼 是有 怎 接 大 它有感覺 抓 何 來 麼說 到 觸 比 住 如 是身無 知 個 說 這 物 講 手裏 呢?祖 體 說 的 部 呢?當 個 , 雖 這 東 分 , 但是 因 抓 然 西 而 個 知 , 東 此 這 能 而 然 住 ` 師 , 這 我 是 接 個 夠 任 西 有 如 注 草木瓦 個 身 我 我 接 們 觸 知 何 解是這樣說 手裏 體 觸 識是沒有形 們 物 這 們手裏拿著 , 質 沒 這 但是要分清楚那 的 個 礫 抓 個 東 有 ジ • 著 任 西 知 東西它本身,這個 0 0 覺。 任 ら 何 , , 我 我們 的 東 就 的,手裏拿著是接觸它, , 何 說它 這講 這樣說起來聽 東 西 ,是無形的 們身體 這個 西 , 個 凡 總是感覺到 無 身, 它 夫 知 知 四 有 的 , , 大假合的身體 我們 不是說 身沒 這 , 知 ジ 無形 的 個 道 , 這個 怎 凡 有 我們手 人不免要問 • 這個 麼 的這個 有識 夫 知覺 講 人的 じ 接 呢? 手不是屬 在 0 講 , 身分 識 這 識 抓 就 觸 這 是 它 個 但 了 , 東 身體 是 它 無 無 就 識 唯 西 , 於 我 你 知 不能夠像手這 四 再 識 知 我 們 接 研 說 大 學 的 , 你 身分 們 身 假 觸 究 講 說 身 般 體 雖 合 任 無 的 體 無 識 人 這 然 這 何 識 知 都 東 雖 個 能 個 知 的

眾 講 執 個 個 然 我 接 識 樣 起 如 的 著 真 生 來 有 說 那 觸 觸 嗎 這 能 這 的 把 佛 就 知 或者是 個 夠 知 兩 我 這 悟 這 沒 也 識 到 接 0 者 有了 談 們 個 維 個 這 世 ジ 觸 身體 都 摩 中 間 有 假 個 知 1 不 物 是 都 居 這 相 知 中 上 知 來 體 , 磁程是沒 士 是 都 無 個 當 說 不 的 , 而 0 是 教 識 假 作 但 法 本 知 無 識 無 真 無 我 性 的 都 有 度 的 觸 形 , 是 貧 眾 們 知 知 都 有 上 0 的 0 , 安 要 是安不 兩 這 假 假 的 的 識 知 生 , 者都是 了 樣 的 相 也 0 不 不 , , 真 有 所 上 從 沒 和 解 維 能 0 接 我裏 真 有真 以 摩 既 上 接 合 我 接 維 無 是 觸 理 起 們 居 的 觸 觸 摩居 要有 來 自 假 知 來 士 物 知 0 己 相 這 說 本 也 , 講 體 , 本性 士 性安 安 才 個 知 有 的 有 講 真 真 不 就 知 這 , 這 真 上 這一 不 理 這 要 上 祖 知 個 接 接 了 我 上 唯 就 個 法 師 , 這裏講 條 是 解 觸 觸 知 就 識 注 , , 都 指 在 談 我 我 , 經 就 解 的 是從 本性 這裏講 所以 是為 不上 們 文 們 了: 這 身 沒 人 的 個 有真 體 身能 這裏講是身無 來講 本 人 時 了要度眾 識 0 要認 你 都 性 無 候 講 有 夠 知 起來 知 0 所 , 就 真我起 真 本 本 , 觸 以 我 是 性 的 的 無 生 性 就 而 教 有 們 講 知 0 , 本 , 無 是 作 凡夫 我 我 這 知 凡 就 性 知 夫眾 們 沒 們 講 ,分析 個 用 本 , 來 有 悟 凡 到 的 性 內 知 , 講

真

知

來

在

生

這

夫

當

比

燒成 棄無 後 我 沒 草木瓦礫有什麼知 泥 這 世 的 出 不 有 土 幾種草 間 亂 們 人 還認 燒成 不了 還要執著這 的 知 我 天 知 下 就 們 礫是 為這 承 在 我 從 , 解 不 的 大 地 要 們 跟 認 世 這 亂 0 細 執 裏有 上長 世 自 間 個 下 它也是屬於 凡 , 間 身體 小 己 個 夫 著 不 就 面 的石 入執著這 具體 所 但 是 身體 舉 ?地上草它有知覺嗎?樹木它有知覺嗎?瓦礫這 的草那裏都有的。木呢 假 執 有 不 切 要求自 的 比 著這 頭、石子,就拿這幾種來作比喻。身無 人 這 了 知覺,為了這個身體在世間 喻 的草木瓦 有什麼用處?用 土。 就 解是身無 個 個 己身 能 個 知 身,維摩居士講: 如草木瓦礫」。 礫呢?就是小石子, 平 知 0 礫, 安 是 放 心平安, 棄 無 知 , 來叫 就 假 知 比 能 的 才 , 造成世 好好 我們 喻的 ,就是樹木,也是到處都 知 你要發菩提 就要求自己、求世 世間萬事萬物太多了 你 的學道 不 話, 了 間 執著的 要執著這 解 很 我 動 跟人家來你爭我奪, 無 們 亂 細 0 1 知 不了 這個 這 的身體 小 , 的 也 個 種 這樣 要教 解 間 情 小 身是 知 知知 這 就 石子 況 看 個 化 才 無 切 如 起 就 同草 有 世 了 叫 有 舉 道 人 都 來 如 知 真 間 木 理 解 的 沒 礫 的 同 這樣 都 木 知 這 勝 身 草 , 0 有 要平 瓦 瓦 把 個 舉 體 木 瓦 無 知 也 造成 礫 是泥 真 這 道 , 覺 瓦 知 無 瓦是 安 要 就 個 知 理 , 礫 知 樣 而 放 這 假 用 之 土 拿

般

是活 無知 談修是怎麼修法子呢?所以這一條一定要覺悟,然後一步一步的來修行 他 到 的 . オ 了 知 能夠 當作 的 動 的的 他 得 怎麼學?所 這 真 好像有 到 個 知 要把 真知 怎 它放 麼樣 。得到真知就是悟,悟了之後再修行,那就好辨 知,其實平心講,無論植物 以 要悟 下。 的 研 放下這個 無 究 知 也得不到真 ,草木瓦礫代表世間萬事萬物,萬事萬物· 把無知當作 知 , 也 、礦物等等的,眾生的這個身體 真知 悟不到自己有真如 這個要悟 了。 悟 本性 了 悟 這 0 都 看 悟 悟 個 起 都 不 道 都是 來 悟 到 理 都 不

## 是身無作。風力所轉。

動 各 的 能 種的 夠 風 祖 力所 風 動 維摩居士又說了, 師 比 從那裏來的呢?祖師只注 就 轉」。 手是 賽 注解到這裏為止。雪廬老人就研究了,風力所轉,這個風力從那來的 在 如 我們看看我們手在動,動作 那 此 動作 我們身體那一 我們這個人「身無作」的,作是一 ,都是動 解到身體 這 部分在活 個 動,怎麼叫 無作 動的 , 這個 身體為什麼無作?就是風 時候 做 動作要有風 風 走路 的 個 力量?有風 動 跑步, 作 的力量在 0 為什麼無 運 的 力量 指 動 家 揮 作呢? 力 一它才 在 , 手才 呢? 所 那 轉 能 裏

果 是 妄 在 知 風 就 這 道 念 你 .動,慧能大師就說:不是風動,也不是幡在動,是仁者心動。仁者 有了風 不 心念指凡夫的妄心,妄心在那裏停止,這身體就不動了,身體不動就是風 就 心一 要研 們 動 六祖 兩 停止 就 了 位 究 慧能 是 了 的 0 ,風 身體 ジ じ 雪廬 在動 大師看見兩 念一起, 就沒有, 的 老 動 0 作 人 所以雪公講這個是有妄念在動,妄念心 風 研 也 風就停止。風一停止,這裏講無作,身體 個 就 究 就是促成身體在那 人 停止。雪公講的話有根據的 風 在爭辯,風吹著幡 從 那來 的 呢? 動作 就是從眾 , — ジ 個講是風在 念起來,身體才有動 生 じ ,大家看 的 在 念 頭 動 · 動 就 就 , 六祖 指著 ジ 才 沒 念 有 有 壇 個 動 風 那 不 說 經 動 起 作 兩 在 是幡 位 了 動 了, 就 這 如

然 括 實在是有的 打 把妄 一切 破 了 這 的 樣 N'S 行 當作是實在有 打 說 起來, 為 破 0 必 這 0 了 須了解維摩居士講是身無作 個 妄 解 我 這 們 じ 身體 的 個 我 道 , 們 就 就 理 現 的 把 像有妄念才有風 時候 在沒 我 們 身體 有 ,了解這個 能 力 這 , ,有風 個 我們 動 力,有風 妄 作 力所轉才有所作。 都 心 這 ,我們學佛就是把這 把 ,妄心 個 力才有身體一 風 執著當 力 , 切 作真實有 這裏由雪公分 動 切 作 的 都 個 動 當作 妄 的 作 じ 是 要 包 既

無有作 了 轉 了 實在說起來 動 風 析 真實的 什麼?為著我 無窮的憂患。「吾有大患,為吾有身」,人人應該這樣想,我有這個 作等等, 動這 括 起來 作 風 力。這裏 學佛門都 都 在 身體 有風 個 為 認 世 為是 身體 間 講 這 風 經 到 力 個 的 , 文所 最深 我 是 真實身體 鼓 真實的 入不進去。所以在這裏講是身無作,講到真實地 有什麼好談 們這個身體 切 ,更是虚妄的。要是把這個虚妄身體當作是真實的 們 由 動 的 講風 妄念 刻地 的身體是 , 行 我 為 力所轉都是假相,否定這個假相, 就是法身,了解法身,這個動作就是由本性用 方就是妄心,從妄心上就要否定這個虚妄 那後患無窮了 們身體才有些 妄心 的? 都是 0 這個身體 無作 起來 知 無 -。了解: 道 的 這 的 • 一動 就是 個 沒 0 承認 身體 執著後患無窮這個 作 有 這個無作就要反省:我們自己 假 的 這個 風 的 有 0 身體 力由妄心 所 既 是沒 念頭都是妄的 作 , 假 由這個 有 的 的 你就 、妄念起來的 身體 身體的 , 身體 我們還要為 承 方, , 就 認這 是 風 ,然 無有 招 動 由妄 虚妄身體、 也是妄的 大的患難 來 作 個身是無 出 後 無 \_ 話 來 念在 才 切這 那 這 窮 切 能 個 的 就 不要學佛 的 作 夠 那 , 身 是否定 , 災 動 作 為 有 裏 得 體 那 難 作 的 的 才 切 風 起 的 到 創

有用

# 是身不淨。穢惡充滿。

念處觀 念的 穢 觀身不淨 五蘊皆空, 我們的 受是苦 蘊是我 的 念、 維摩居士又說了,身體 就是惡 じ 這就 念頭 我們 ? 裏念頭無常的。 五蘊 所 觀身不淨 眾 觀身體不淨,觀身不淨,淨是很清淨的,就是身體不清 的念,處是某 以 不好 生 的每一蘊都是法 觀 要觀察自 法 的 沒 東 我 有我 再觀法 西 們 一個 己 觀 不 0 充滿 \_ 察自己身體 這 淨的,「穢惡充滿」,汙穢得令人感覺一 地處 切 ,有五蘊合起來才有個人身,要觀這個 , 個 法就是法執 的感受 經 在身體裏面 , 文是講 觀就是觀 , , 我們的 我們身體實在是不淨 「是身不淨 的法 0 行的觀 這裏是講 感受 、佛法的法, 都是苦 , 叫 要四 穢惡充 四 念處觀 念處觀 的 觀 的 滿 法 再 無 種惡, 淨。第二是觀 觀 第 法 我 就 我 四 講 種 們 五蘊 既是污 第 比 個 念 زن، ان 喻 114 念, 身 個 說 N) 那

講 裏 面 0 = 比 祖 如 師 + 說 注 我 六 解 們 種 , 身 我 , 這裏 體 們身體有三十六 裏 祖 面 師 眼 流 都把它列出來 出 的 分 種 泌物 東 西 每一 身體流 三十六種都 種 出汗 都 在 1我們 是污 穢的 身體 穢的 東西 東西 , 在 這裏 內 , 在 臟 不 裏 能 我 詳 們 面 身體 要 細 排 的

污穢的,我們身體就充滿了汙穢的這些東西。身體充滿穢惡,還要執著這個身體幹 花的時間太多了,只要我們自己想一想,想一想身體排出汗 泄 什麼呢?這就破除身的執著,不要執著這個身體 出來的東西 ,都是包括在三十六種穢物之中。這三十六種,不必每一 ,這身體每一部分都是 種都講出 來,

就是把這個身體一切汙穢當作自己,執著不肯放棄,就糟糕,就是你不能夠學佛了 們不要執著身體 要了解我 們修道的 不要執著身體 人要用假 ,心在道上面,這就沒有問題 的身體來修道 ,了解身體不淨、 穢惡充滿 如果執著這身體 這 叫我

### 維摩詰所說經講記(三)

### 第三十九講

### 是身為虛偽 。雖假以澡浴衣食。必歸磨滅

0

是個假 折磨。 後 藉著沐浴、衣食,一直讓它活下去,辨 食, 澡就是洗澡, 是虚的,是偽 些沐浴、飲食,來維護我們這個假的身體,「必歸磨滅」,這個假身體 ,滅了 我們人道眾生要穿衣服、要吃飯的,不但吃飯,還要喝水,叫飲食 繼續是維摩居士跟 這 ·的身體。「雖假以澡浴衣食」,假是假藉,藉什麼呢?以當用字講,藉用 個 必 假 歸 的身體 沐就是沐浴。澡浴整個來講就是洗澡,包括洗頭 的。虚是不實在,偽是假的 磨滅 , 虚 大家說佛法 而不實的身體 , 這一句「是身為虛偽」。我們凡夫眾生的身體 不到,最後必然的 ,從有生到老死,受了很多的 。我們凡夫眾生身體不是實在的身體 要歸於磨滅。磨是什麼 ,洗頭叫沐。還有衣 折磨 ,還是不能夠 雖 ,折磨之 然用這 澡 呢? , 也 浴

這是叫我們凡夫眾生了解,我們人人這個身體是這個樣子,既然這個樣子 就

是

不

醫 呢?除了 藥 要看 要執 呢 給 的 使 跟 不 ?.壓 要 來 醫 這 運 病 著 個 調 人 動 死 病 師 整 身體 來 我 不 力 病 看 誰 治 他 包 以 們 受傷 一醫生 自 專 外 辨 樣 括 病 這 己 得 ら い , ら , 個 , 身體 也 裏 地 到 久 運 身 0 看 呢 可 比 低 而 動 的 體 醫 ? 有專 以 著 如 隨 久 壓 時 師 怎 做 之 說 力 所 頭 隨 手 門 麼 可 做 低 以 看 身體 地 最 運 就 病 著 的 以 樣 它會受外 把 後 動 運 會 頭 不 人 受 身體 執 上 必 0 , , 動 醫生 歸 但是 傷 著 老 久 的 呢? 磨 而 師 壓 這 0 低著 滅 任 這 久 面 個 在 力 身 些 指 何 之 病 的 0 , 都是 大家 力量 體 滅 人 頸 頭 導 調 , 給 受 是 椎 整 , 你不 影響 折 死 折 就 病 工 エ 作 下 亡 磨 有 人 作 磨 能 問 看 的 , , — , 的 死 說 折 各 折 題 病 時 時 磨 磨 亡是講 用醫藥、 , 候 行 般 候 0 牙 到最 或 各 人 可 科醫. 業 者 講 他 以 比 身體 受這 後 用 的 少 的 如 壓 受 用 師 都 有 或 力 運 雖 有 死 個 個 病 者 動 然 手 壓 亡 點 工 0 等 其 當 壓 作 , 可 力 等 他 力 不 還 然 以 兩 就 什 維 用 各 工 有 還 必 個

指

第

八

識

識

有

八

種,

最主要的就是第

八識

, 第

八識

不好懂

般

人

把

它

04

做

靈

魂

體

死

了

靈

魂

不

死

0

個

人

身體

死

了

靈

魂

不學佛的

人

靈

魂

到

處

找

找

到

父

母

兩

性

交

會

的

時

候

他

就

投

胎

了

入

胎

出

胎

A

胎

出

胎

有

身體

就是這

麼來

眾

講

本

性

本

性

根

本

就

沒

有生

死

的

0

是講

這個

本

·性被·

無明染污

了

變成神

識

識

就

是

持

手

會

類

作

麼

花 陀 魂 生 文就了解 佛來接 就 化 身 是這 學念佛 特別是持名念佛法 的 引, , 樣 的 說 我們學念佛法門的人 到 接 我們 人身體滅 這 引 裏 到 ?學佛 我 七寶池蓮花 門 們 了, 的 , 就 人呢?特別是念佛的 我們. 靈魂不要入胎,要入 知 道 有辨 , , 入蓮花這個蓮胎 我們 那是太幸運 法能 不知 夠 道幾生 往 生到 了 人沒有證果, 胎 入那 極 幾 0 蓮胎 劫 樂世界 個 種 是比 胎 的 善根 呢?念佛 那 我 喻 個 們讀了 的 今生遇 話 八 識 往 , 到七 生感 還是 這 到 寶池 條 應 11 淨 的 土 阿 做 蓮 法 經 彌 靈

## 是身為災。百一病惱。

身 講 們 大 的 這 有一百零一 0 詳 地 百 個 我 身體 細 們凡夫眾生 講來 水 病 惱 有 耽誤 的 火 百 這 病 • 時間 零一 風 個 一這個 , 不 四 四 大合 大 是 的 身 我們 種 概 體 病 起 會合 括 惱 , 只知道地、水、火、風 來四 地 有身體 0 病惱 起來才有這個身體 說 百零 , 是確實有 不好是個 、四的 就是有病的 病惱 這個 災難 ,怎麼個計算法子, 數目字。 四大合起來講 人,尤其是凡夫眾生,一定苦 地 怎麼說呢? 「百 水水 我們 火 這 有 個 風 四 身體 這裏不 04 百 零 四 病惱」, 大 四 必詳 這是 病 每 惱 我 講 惱 細

#### 是 身 如 邱 井 0 為老所 逼

後來有 間 開 躲 井 五 五 身 生 那 細 些猛 死 欲 欲 起來, 雖 體 講 古時候, 然有 就 六塵在引誘 六 偶 之 大家 一個人 中 拿 然 邱 塵 獸 枯井裏面有毒蛇、有毒的草、腐爛的草很多。枯井裏面 , 除 生死 一個 都忘 井」,是一個枯的井, 之 學佛 間 有 那 個 發現 就 了我們學道 之苦 個 枯井來比 記掉了, 這 叫他:你趕快來離開這個枯井。當他要離開枯井的時候,還沒有 人 犯 我們 點 麼 上 , 久 而 蜂 面 了罪,國 這是比 且 蜜 喻 就 了 有 的 在 被它引誘過 ,裏 \_ 都 , 生死 就 人, 點 知 家的 代 蜂 喻 面 道 枯就是東西枯了,枯井就是井裏面沒有什麼水 表凡 蜜, 那些凡夫眾生都是追求五欲 之間受了 有 的 這 種 話 法律要拿他來問罪了, 夫眾 種 去 他 就是警告我們 0 枯 的有害、有毒這些東西 \_ 井, 種 看見蜂蜜 那 生所追求的 就 種 生死 祖 的 師 涌苦, 注 不能 , 我 就 解 五 包括老 吃了 就是生 們 欲 了 這 在 六 塵 個 六塵 人 世間 點 ,都是在 、病等等, 死 那 人 蜂 就 我 , 五 些 們 眾 跑 ,千萬不要因為 蜜 一東西 欲 到 凡 生 夫眾 就 六塵不 我們眾生 枯 都 很 但是為 井裏 把 有 可 生在 井裏 生 怕 那 必 面 死 的 詳 了 的 離 個 世 面

如

是 染污 家 生意 們 願 能 藥 的 能 死 果 我 這些飲食 想 發 超 完全不要, 人 的 凡 , 邪 過 總是要結 就 既 的 五 們 的 夫眾生內 五 然 不要財產,不行的。色,在家也有人願意不要結婚,那是特 欲 學 淫 了 欲 知 道了) 發了 六塵 佛 一貪戀六塵,心 不 限 六 結 塵 除 制 的 婚 除了 這 婚 無論是主食這 在 了 0 人 ,養小三, 名 給 種 財 要警覺 的 的 夫妻以 , 當然是 財 正 、色 消費者 貪欲 詞 , 當 結 稍 , 婚 的 微 外 他要背因果 0 ` , 之外, 的 就 名、食、 這 就被染黑了。 六塵是色、身、香、味、觸 提 带著他 切 個 是 人 他 都 吃 食 色 提 跟 點 甜千萬 好 下 不正當 ,或者飲 0 第三者 , 的夫妻以外的人到汽車旅館 做生意 睡 的 去 財 , 己 0 , • 喝 色、 的 我們一般都是在家人,在家 五欲六塵在一般人看,好像蜂蜜那 講到色 經結了 不能嘗 料 下 將本 就 就像現在 去 名、 不能要了。不正 婚的 那些想發黑心 求 的 ,在家人他不 , 這就 利 食、 ,當都當不 賺錢這是財 ,色也少不了 、法 你看那些人(這 是不正 睡 , 六塵,塵是像 外 當的 願意結 財的 · 得 面 , 的這 這 0 , 這 認 就 , 這是正 的 財 都是邪 不 婚 他不管殘留 殊 人 為 個 不 , 的 你 這 必 對 比 五 己 地 這是他 講 是 說 當 如 欲 下 經 , 自己 的 妨 樣 這 說 就 的 結 的 大家吃 般 引 種 礙 大 甜 了 , 灰 家 的農 講 你 邪 不 了 的 財 起 婚 塵 但 志 在 做 我 的 想 不 不 生

要背 知 正 因果 見 正 的 知 正 要墮落 見 才 的 能 辨 別是非 所 以 我 們 善惡 研 究這 , 然後才 一條 能 要把 夠 學 這個 佛 分清楚 然 後 我 們 才 正

井 邱 摩 誰 這 這 邱 就 生 生了 是 多誰 井裏 就是要我們 井 居士 個 死 部 靈魂也沒 邱 就 經 凡 井 夫眾生身體 講 脫 不 脫 少啊?不學佛的 的 面 離 生 了 會 到 時 一死 邱 被 這 被 候 井, 毒蛇等等有毒害的 那 脫 但是學這 有什麼老 離 白 由 些 毒 生 他這是為老所逼, 維摩居士 既 死 然 蛇 這 等等來 部 就 人 0 生 老的是身體 條 太多了。 經的有幾個 像 死 講出 經 在邱 就 文 陷 那些動 像一 井裏 來 的 害 所 了 時 個 老是代表毒蛇等等那些有毒害的 人 0 就 候 以只有學佛的 面 , 邱井, 我 脫離身體的 呢?再擴充 物來害他。這些毒害呢?經文講了, 脫 , , 們 然後 離 他才覺悟 老 就感覺有這 這下 的 我們學佛的 那 老苦 來講 面 人,尤其是學到 種 覺悟 身 句 個事 ,學佛的 , 體 就 什麼呢? 必 ,「為老所逼」, 0 必須 須要求了 老 ,它有毒 發 人跟 本 趕快 這 ジ 性 不學佛 動 脫 沒 趕快 要 部 物 生 有 定要在這 就 經 脫 死 什 我 好像 要 脫 離 , 了 的 的 離 離 這 們 老 脫 邱 維 開 學 在 個

### 是身無定。為要當死。

壽, 歲短一些,都是無定的 不一 十歲 講 體無定。怎麼說無定呢?有人活到一百多歲,有人活到四五 有 這  $\tilde{\lambda}$ ;這個壽,古時候壽不一定,有的是七十歲才算是得了壽了, 個身體將來應當要死的。 定死, 只能說享年,享多少年歲,七十歲以上才是得了壽多長,或者再嚴格地 致, 在兒童時 ,才算得了壽。 這個身體無定 或者 但是這裏講無定 這個當字應當作 期 就 死了 —不定的 所以 04 , 古時講這個 這 做 有的是夭折了 。為什麼不定呢?「為要當死」,當死這個當字,將來 \_ 夭 將 來講 句注重的就是「無定」這兩個字, ,夭折了。 壽 也可 , 長短說法 以 , 有的是得了壽了 有人壽終而 , 講這個應當也 不一 致 死 的 , 十歲、六七十歲,甚至 可 , 0 04 雖 七十歲 得壽有年歲久、有年 老 以 然是 死 , 凡夫眾生這 , 兩者合起 夭 以下不能 這 與壽的 個 不定 講 來 說 說得 個身 到 的 法

想 不到 我 的。 們 研究《維摩詰經》 不要以為年輕,說不定。年紀老更不必說了, 研究到這裏要了解,一個人的身體既是死,誰能想得到? 年紀老的 人 叫做 風 燭 殘年

是 終 來 年 年 的 所 修 誰 我 個 輪 六 悟 日方長 的 時 道 都 們 年 迴 行 人 以 紀 學這 什麼 。平常念佛的時候 輪迴 齡 因 時 不 老 候 到 的 在平常就要這樣修行,不能 這 敢保 候 時 的 自 煩 那 個 部 要想壓 候 ,這也不敢這麼說了,「黃泉路上無老少」,所以我們凡夫眾生不管在 都 人 己 要往 惱 時 道 經 證 好 就 , 就 候來 自己 理 種子平常雖 就 像 聽到這二句經文, 要反省,這個身體是靠不 生到 不 就 在 也 風 不及 平時 壓 活 一定 要念佛了,念佛就是為要脫 中 到 不 極樂世界。念佛 點 要有這個 了。 住 什麼時候,就是時時刻刻為了要了生死來修行 , 的 , 普通 說 然壓得 蠟 為什 所 不定忽然之間 燭 法門 以 , 觀 平常就 麼來不及呢?平常沒有把生死煩惱壓 住 到壽命快要終了的時候 風 就要想到不管是在什麼年齡, 念,不念佛的時候要憶佛,憶佛 它 力 , 的時候就要有這樣的要求,脫離娑婆世界六道 稍 但是種子沒有消滅 就是要求開 要這 微 住 加 的 樣 口 強 ,隨時都有身體 練習 氣 離六道輪 悟 點 不來,身體 , 到 然後來修 這 個 掉 時 迴,也就是脫 ,甚至於很快身體 候 燭 , 就 就 オ 臨 不存 死 命終時 有 0 滅 就要覺悟這 我 了。 掉了 把 在的 也要有這 們 握 念佛 年 一得 候 離娑婆世 。為了生死來 0 這 還 住 生 輕 你 種 要 就 的 不 人 死 個 個 顧 到 要滅 應 要看 有 關 觀 身體 慮 那 該 臨 頭 的 命 的 老 助 就 說

續壓下去, 起 種 子 正 容易 念就 起來 把 由 助念的人提起 切 , 煩 所 惱 以 壓 必 一伏 須 要 , 他的正念 臨 助 極 命 念的 樂世 終要斷 人來幫 Ĭ 就是清淨的 種子也已 這就是脫 助 念佛 離 經 , 幫 念頭。提起來就是感應 來不及了 助 往 生 的 就 人 提 把 這 起他 個 煩 的 阿 惱 正 彌 還是 念 陀佛 繼 提

#### 是 身如毒蛇 0 如 怨 賊 0 如 空 聚 0 陰 界諸 入所共合成

來

接

引

接

引

就

往

生

到

界

,

生死之苦了

質這 水、 毒 我 在 當作非常寶貴 就 這 是這個 蛇 火、 更可 這 個 個 這個 經 身 個 風 毒蛇 身體 怕了 身體 文一 體 , 分析 就是 不 , 古注, 就是祖師 ,「如」是比 沒 毒蛇 外 我 有一 乎 四 們 , 這 這 大 在那裏呢?不是外 想想看 個 個 人 四大種)。 身體 把 四 喻的話,有如「毒蛇」。這個 大 四 大 我 地 種 注解有四 假 構 水水 們身體還要把它當作 我們這個 成 合 的 、 火 的身體 面 0 條蛇 那 四 風 看 身體叫色身,色身純粹就物質來講 大 個 ,我們身體有四 四 種 清 蛇 構 大 , ,是我們本身就是這個 人人都 成這 種 , 蛇 個 就 個 很可怕 特別 身體 像 質物 四 一條蛇。 看重自 條 來 , 的 不學 毒蛇 看 加 嗎? 這 佛 上一 己 四 樣 的 這 毒 條蛇: 的 個 人 蛇 個 就 毒字 , 身體 構成 本身 把 , 物 地 它

質來講 貴 學 蘊 賊 非 有 面 是賊 佛 常重要 樣 的 じ ? 理合起來 色蘊就是身體 的 也 這 害的 把 就 人 的 個 是身 我 在 身 我 們 這 現 體 們 家裏 怨賊 這 在 裏 ジ 不但 講 合 現 知 就是 五陰 在 東 道 在 是 **-**, 可 後 祖 西 如 五蘊 偷出 是 構成 以研究經文,看這 它 面 師 毒 受、 就 就 注 蛇 去, 是 和 身心 我們 解 想 還 怨 合 有 的 賊害我們 賊 合 人 、行 五 起 的 如 種 , 才有 怨賊 時時 來 人 • , 身 識 五 講 種 我們眾生 四 \_ 刻 0 , 個 這 前 種 一就是五 \_ 刻 怨賊 般 ,是精 ,想想看 在 個 面 人 講 那 五 把自己的 裏 陰 陰,也叫 四 這一生的 怨是像怨家 神 就 大 , 方面 種合 就 是 ,它就是怨賊 像冤家 怨 五蘊 生命 ,也就 五蘊 起來 賊 那 和 來 這 這 0 我 樣 屬 五 合這 找 個 們 的 蘊 麻 個 身 於 , 人 心的 這有什麼可 個 第 生命, 煩 身有身體 有 純 生命看 怨 這 粹 個 就 恨 我 像 就 04 的 方 得 色 賊 們 物

呢? 比 陰界諸 喻 如 空 種 聚 入 二, 六 入。 空聚 陰是五陰 凡 就是空 夫眾 生 一講這 的 ,界是十八界。 個 個 聚落 六 入, 裏 入就是入進去, 面 這些算起來 聚落的是 , 入到 就有 個 空聚落 空域 一定的數 這 個 比 聚落裏 目字 喻 是 什 面 十

最 面 都不是。十八界、十二入一分析,什麼都不是,這樣看起來,我 陰是色、受、想、 十八界、十二 人身。分開來的 重 講 界這個 要能夠 的,是虚 諸 看得破 入。六入有雨 的、是假的東西。既然是虚 入一 話 行、識、屬於陰呢?還是屬於色、受、想、 那裏有我們這個人?我們人身屬於那一 所共合成」,由這些法 • 放 得下,覺悟就要看得破 種,兩 種 六入加起來十二入。我們這個身體就是由 , 五陰、十八界都是法 、是假,你還執著幹什麼呢?放 了 , 然後把這 個法 些放 行、 們這個 呢?屬於五陰 , 合起來 識呢?一 得下去 人身就 , 下。 分開 我 就 於 們 行 五 學佛 跟前 這個 , 五 了 陰

蛇 我 放 文 個 下去 就 故 們 教 事不能 如 就 這 裏舉 不要執 種 我 種 們學的人,把自己身體當作是毒蛇、是怨賊、是這種種的,當作 放下去不是說連這 講 的 的 怨賊 著這 比 講 喻 那 ,但是我們還要用這個身體來學佛、來學道。 個 身體 個 祖 時間 師 的 0 個 太長 剛 注 オ 人身都 解 了, 講 它有 的是放得下,也是古人講 就把故事所表的 不要了, 故 事 前 就錯誤了, 面 段 法 跟 講 這 我們這 的 講 段 就可 講 古 要緊的就是不要執 個 的 人教 人 以 , 身雖 了 都 我 有 這 然是 們 這 樣 故 事 把 的 如 段 這 話 這 個 經

還敢在世間跟人家爭名奪利嗎?再好的引誘他也不敢了,所以放得下是放下執著。 們才能夠發心學佛,自己度化自己、度化別人。有這樣自度度人這種的菩提心 這個身,人身不是完全放下不要,而是破除執著這個觀念。破除執著這個 著它,執著就是我執、 法執。法執的道理太深了, 就講我執 ,我們人人所執著我 [觀念, , 那 我

#### 第四十講

# 諸仁者。此可患厭。當樂佛身

0

講佛 體 老、病、死。這個要厭離,把自己的身體看破了,就不要執著了,不要執著,這裏 實,這是凡夫所以生死不能了,就是看不破假的身體,以假當真,所以 是苦的, 要,就是把這個身體,看前面那種種的比喻,能夠覺悟了,覺悟這個身體是無常的 比 執著有我 弟子,稱呼他們諸仁者。「此可患厭」, 有這個 喻都說過了。就知道我們凡夫有這個身體,就是一個禍患的來源,凡夫身有大患, 的 所以說告訴諸仁者,眾生的身體是可患可厭離的。 大患, 法 諸仁者」, 身, 這 個 執著有法(我、法二執)完全把它破除,而且厭離掉了, 才能 要厭 為的就是有了身體。這樣的身體是厭的,厭就是不要執著有大患的身 就是稱 夠得到 離,就是不要執著。我們凡夫沒有一個人不把這個身體看得很真 呼釋迦牟尼佛 法身。法身不但佛有,我們眾生都有,佛 派 就把前面一 的文殊師 利菩薩以及其餘的菩薩、 般凡夫這身體 厭離的不是講我們的身體不 就是把這 用 才能成佛。 這 種 種 就有有生、 的 些身見、 那些大 比 我們 喻

長了 學佛 掉 法 向 到 就 人 往 門 定住了,慢慢地去,這一生去不了,再一生,再一生去不了,在未來真正學佛 極 一生成佛的話,只有修念佛法門 不要有我執 這學 樂世界一生成佛。 那怎麼呢?只有念佛 就是這樣 他 這麼長時間 可 的 以 話 這 學 法 個 他 先要看 可以 執 人身一直修到 ,難免其中失掉人身。為了防止這樣的事,這種有可能把 0 我執 所 保 以 法 持 破 這樣 門, 人身 、法執怎麼能夠一下就能去得掉?去不掉 看不 研究 念佛法門 成佛。學到什麼時候呢?三大阿僧祇 ,不會墮落到三惡道裏去。所 破 起來 前 念得 面 ,我們今日之下要想當生成就 有那些比 好 , 這 喻 — 生就 應 該看 離開娑婆世 以 得 真正 破 了 學佛 劫 慢慢 0 界 看 , 這時間 到 破 人身失 學普 的 極 六 之 樂世 道 後 方 太 通 的

諸 的 仁 諸 者 包含佛的丈六金身、法身,這是總起來講。丈六金身你怎麼好?丈六金身是佛 仁 者 諸 這 仁者 , 《論 個樂,樂當好講 ; 此 語》 可患厭,當樂佛身。」 裏面講 ,喜好。喜好 仁者樂 <u>Ц</u> 仁 什麼呢?喜好 這 個 者 樂 樂,在別處念勒 山 那 個 佛身 樂, 讀 要 佛 ,在這裏因為前 的 身體 所 以 這裏 這 裏 開 講 面 頭 佛 講

的 身體 凡 夫眾生有自己身體 , 所以這個裏面包含法身在內 下面 就 講 法身了

### 所以者何。

間 教我們學這部 我們眾生要高 有時間性 小孩子五尺。 0 就是 這裏解釋為什麼要「當樂佛身」,這要分辨,怎麼分辨法呢?佛的身體雖然比 佛 的的 住 , 經 在 比 成年人呢?就多一些,佛是丈六金身,雖是丈六金身,佛住在世間也 大, 世 如釋迦牟尼佛八十歲,八十歲以後就不住在世間了,他有一定的時 的 一間度 我們眾生身體,小孩是五尺之童,那是古時候尺,不是現在的 人, 化眾 就要把法身開發出 生, 他也有時限 來 的 有限定的時間。「當樂佛身」,就是

### 佛身者。即法身也。

法身。自己 文字來解釋 法身可是難說了, 都 0 不 在這裏我們沒 知道有法身 雖然每一個眾生都有法身,但是每一個眾生都不知道自己有 , 你 辦法把祖師注解那個文字,完全照著那樣講,花 看現 在怎麼了解呢?所 以 祖 師 注 解 用 了 很 長 的時間 的 篇

裏面 是在 麼時候 要從 樣的 嚴 是靜態的 動 如 相」,壽者,一 太多了 態的 不 經》 動 這裏去悟 又講無又 《金剛經》 裏 再呢? 扼 什麼地方是法界? 那 面 不是靜態的 要的 不是成佛 就是空。 講 講有 , 「清淨本然」, 「周徧法界」,周徧,是周到了整個法界,無處而不是法身。 個人的壽命,這個相也沒有,「無眾生相」, 裏面 我們求其一個 既是周徧法界了, , 合起來就是體空相 要起作 講,注解把這個 的 , 要動 目 的 用,無論 態 《金剛經》 法身是清淨的 了解 成 的 佛 , 我們 之後就要出來度化眾生 就是說佛的法身無處而不在, 那一尊佛,成佛之後,他不能一直在那靜 四相講無,接著又講有, 動 有。 裏面 就這樣研究了, 就 有相 體 , 講無四 點汙染都沒有;本然 本體,真如本性法身不動 這 叫體空相 相 **,** 周 無我相 徧 , 度化眾 四 法 有。 有四 相都 界 • 法身在那裏?《楞 再有 相 離開 無 生就 法界在 人 ,本來就是 從 相 要動 句 《金剛 沒有。 的 那 話 裏? 我們就 無壽者 了 , 「 真 完全 態如 可 什 就 這

從這裏講,佛的法身無處而不在, 世間無論那一尊佛教化的世界,釋迦牟尼佛 空

妙有」,意思還是一

樣的

危險 麼 地 當 教 夫眾生來講 然最好 可 化 \*貴? 這個 的 日月星辰 心 但是 了, 娑婆世界 裏 危 ,高 娑婆世界這 我們 險 山 凡 , 有土 夫 阿 由 凡夫眾生 彌 じ 裏 石 個 陀 流 佛 就是 相 有 教 , 山崩 心裏現出來的 很 就 化 我 危 這 們 個 險 • 凡 河有氾濫、整個 極 的 樂 夫眾生來看 人 世 界 山河大地 じ 惟 危 那 個 , , 我 我們 大地有地震 世 界都 們 也 就是危 凡 住 夫眾 在 有 這 相 險 生 的 個 0 的 時 的 極 世 候 間 樂 人 , 這是就 世 N'S , 這 就 界 山 是 有 的 河 凡 很 什 大

的

很 釋 要 講 相 妙 有 迦 4 到 牟尼 要求到 就是 釋 都是苦惱 法身既然是無處而 方佛 迦 佛 牟尼 我 的 把 自 們 世界, 娑婆世界的 的 己 佛 凡夫眾生 看 0 的法身 比 如我 無論 苦 一看見 不在, 惱 , 那 們 就 在 種 \_ 那 在 切 山 我們找法身,不但想到法身是真空的,也要想到 方恆河沙數的 裏? 種 這 相 河 的 些相 轉 大 沒 相 地 為 都是 法身 有 上 ` 日 啊 面 去找 月虚 \_ , 種障 , 西 佛 那麼多的佛的 方 空, 就 0 這些相 礙 極 把 樂世界、 這是一 , 都 切 給 的 我們 我 個 相 世界 們 東方藥 都 假 是轉化 無窮的苦惱 現在娑婆世界看這 法 要找法, 師 但是講 佛 為 的 本 身, 世界多得 性 0 到 但是: 真 妙有 也都 不 理 但 你 些 0

是 這 在 個 講 相 法 上 面 當 去 體 找 就 0 這 在 這 個 個 不 是 假 說 相 把 上 這 面 相 , 當 滅 掉 體 了 就 以 看 後 到 , • 就 就 無 顯 相 出 了 來 法 法 身 身 就 出 來 了

等 試 呢 論 的 大 的 ??先 地 什 試 山 不平 麼 看 河 認 我 我 把把 們 物 大 為 們 , 等就 自己 無 地 自 品 都 從 論 是 己 經 , 是 往 我 N'S 你 什 從 上 危 這 要 麼 們 調 面 我 整 要把 裏 把 險 東 們 了 它 西 面 的 調 自 解 整 放 研 N'S 己 這 , 你 究 世 平 轉 N'S 個 , 間 把 成平 調整成平 中 , — 道 , 這 它 鐘 現 理 些各 ·錶或· 等 邊研究一 才 出 , 來 當 不 じ 者茶 然實 等 種 會 的 , 相 倒 山 , 邊自 杯子 際 我 河 , 拿我 要不受這 們 的 大 , 地 己來練習 エ 人 們 夫 不把它放平 就 じ 眾生 我 是平等了 惟 些 危 們 相 ら 沒 0 來 練 我 的 有 習什 危 講 們 , 的 它馬 害 平 有 , , 等 我 麼 危 但 , 呢? 是 從 們 險 上 , 按 那 眾 就 你 的 裏 拿 照 生 倒 你 ジ 才 才 就 經 的 下 能 來 個 有 把 文 ジ 不平 不受 東 危 所 山

無

西

險

河

講

好 個 人 都 山 切 有 河 的 法 大 惡 身 地 人 還不 也 , 在 就 容易明 你 是 的 說 じ 每 瞭 裏 , 個 我 把 們 人 這 都 就 惡人 拿人 有 真 的 來 如 那 .講 本 種惡的 性 你對 0 這 法 樣 於 也把它消 看 切 的 的 時 人 除 候 , 掉 看 , 了 上 好 去 人 0 自 都 固 然 認 N) 中平 是 為 很

維摩詰所說經講記(三)

對待 危害 惡業 學到了法身。 個 等 面 以 世 這 一間 要 沒有 麼練習 點 道 你 他 就 都把 理 拿平等心看 , 現 他 明 所 任 在從經文裏面告訴我們,學這部經的時候,就要怎麼樣把法身能夠學好 對 白 何 以 他 0 下面經文就說了 障礙 之 我 你 佛身就是法身,研究這兩句經文,一 看成有本 後 來 們 講 了。 人處 一切 就要去求法身, 就沒 眾 也沒 在 性 . 世 生 , 有任 有任 間 你的 , — , , 自 法身怎麼開發出來呢?經文說: 只要拿這個平等心 何障礙,再惡的人你都拿善意對待他 何冤家、 切眾生 ジ 就要把法身能夠開發出來 中就平等了。 一都有 仇恨 本 性 的 人, 來對 外面 方面要求明瞭這個道理 他 心中平等, 造的 待一 的一 業也好 切 人 切 人 什 剛 的 , 才講 麼 你只要拿平等 無 話 都 ,他也不會來 論 的就 沒 你 造善業 有了 自 ,再一方 是這 然 在 兩 可 じ 造

### 從無量功德智慧生。

當 這 個 生就是顯 不是講生出來 無量 功德智慧生」, 示 出來 的 0 顯 是開發出來、 示 這個生字,不是生滅的生,是要把自己法身開發出來 出來,在這裏就用 顯示出來 用什麼顯示呢? 個 生字來表達 0 ·無量 法身是不生 一的 功 德 一不滅

照戒 戒 那裏 守戒 沒 然一種感動 老 慧還不夠 就 做 的 就是要學著把法身開發出來。 有 的是數都 智慧, 發生智慧 人 • 得 過去講 律 比 打坐,坐在那裏不動,戒就是無時無處而不守持這個戒律。受戒要得戒 才能夠有定工 所 丘 到 用 規定 戒 戒 ,無量 這 數 過 , 多得很 兩 所以 的 沒 一種震撼 不清 的 有得 一的 種。這就是講到佛, 在 , 夫, 你 這裏講智慧也是無量 那裏執持不要放 的 ,無量的 戒 0 要受戒 無論是受那一 有定工夫才能開發智慧 4 ,就得了戒了 已經受了戒 無 的 量 功德,量就是數量 你怎麼樣開發自己法身呢?功德、智慧 話 的 功 , 棄 德 無論受的是五戒 佛 種戒 0 0 2 這 如果戒師父講戒,受戒的 名義上受了戒 智慧呢? 的 經把法身完全開發出來 戒師父把這戒授給 也 0 可 0 以 做這一樁功德,再做另一 戒 用 0 種 所 、定 、菩薩 種 以 , 由 但是平時要能 學 慧。 戒 戒 佛 的 然後定 戒 你的時候 出家的 工 了, 時 、定 夫 候 我 , 把 有 心裏無感 力 、慧都不是在 戒 們學菩薩 這 這 講功德 深 你 個 樁 厚 個 定 戒 心 比 ,雪廬 功 的 裏突 丘 慧 德 、智 話 道 就 按 尼

除了戒 • 定生出慧以外 平常我們在世間, 不說別的, 就講儒家的學問 孔夫

子教 基本 式講戒以 心裏 矩 的就是教兒女守規矩,學校裏無論那 才不亂 人學道 這樣 外,平常你自己修道辦一些事情,基本的就要守住 的 然後 就 話 從 自然智慧開 禮樂上來學。 就發生智慧了 出 禮樂開 來了 智慧就 所 始 就 以 講規 現 級學校老師要教學生, 無論儒家、 矩 守規 佛家 矩 規 守規 講 矩 開發智慧 0 也要教學生先守 家長教育兒女, 矩 才有 , 除 定工 了正

規

0

,

,

出

了

從一 你 談 的 些具體 從無量的功德智慧來出現了, 口 說 自己沒有,做生意一分錢也沒有,那有什麼用處?所以只說不做的話,沒有功德 那些事情 飯也吃不進肚子,餓還是餓;數寶,把銀行的那些鈔票數得很多,鈔票是人家 說 件一件的 要開發法 而 的 己 行 動 功德 做出 身 什麼都不追求、也不講也不修,那有智慧呢?所以 就是 ,首先在這裏講 來 ` — 個 的 件一件事業,那些具體的事情做出來的 人「說食數寶」, 講 功德 法 身就出現 就是要功德智慧,少了還不行的, , 什麼事情也不辨 肚子餓 了,現出來了。這個 了,說這個好吃 ,那有什麼功德?智慧 功德智慧,都是從 0 的 功德 這不能是空談 要無量的 那 、智慧都是要 好吃的 剛 就是 オ , 空 的 講 這

也沒有智慧 所 以 必 須 從 那些事情上 面 才能生出 來 才能 把 這個 法身求 得 到

# 從戒。定。慧。解脫。解脫知見生

是五 智慧 就脫離 械 用 經》 詳 呢 如 音姊) 說 兩 細 , 就 械 犯罪 裏面 分法 塊 的講 前面 把它解 板 剛 就 了 是 解 夾著 的 身 才念的 講從無量功德智慧生,那是要求開發法身,那兩句,初入門要學就是功德 注 。「戒、定、慧、解脫 脫 刑 人 這 解 ,所以把前面分開來講。這五分法身,其中這個解脫這個解字,《 是在 叫 開 具 頸子。這 古 注 解 來 0 這幾句,是分開 1時候 我們眾生 犯罪 解 脫 ,解開來 0 金剛 個 把 解 的 犯罪 人 腳 脫 的 呢?上 經》 知 要給 心裏, 器械就是脫 的 見的解也是讀解(音姊) 來講 、解脫知見」,這五 人 的大 刑 抓 腳鐐。在犯人的 德他 犯 起來 心裏要把煩惱解脫掉,煩惱一解 ,不但這幾句分開來講 刑 離了 罰 主張這個 , 上 的 面戴 這讀解(音械)。 個 解讀械 器具 身上,犯罪的要戴 枷 一種叫做 下 加加 面鎖 在他身上, \_ 解 , 五分法身」, 戴枷 往 脫 這裏我 下這個都是分開 0 鎖 解是什麼 器械 就 , 煩惱 114 們還要讀 **加是什麼?** 分開 械 , 這就是 呢? 解 金 講 解 這 解 比 剛 就 來 脫

### 從慈悲。喜。捨生

佛 菩薩道,人家所需要的,我們就是把自己捨下來,讓給他們,這就是捨 了 捨十分就得十分的功德。所以這個捨字重要, 好了,就 要把它捨棄掉,這是就佛法來講。講到世間一 捨是什麼呢?佛有十力,其中就有捨,捨什麼呢?就菩薩自修來講, 慈是給眾生的樂,悲是拔除眾生的苦。喜是要用佛法來教化眾生,叫眾生得到法喜。 心來對待。悲呢?也是對待一切眾生,各位都會了解。從開始學菩薩道就要學慈悲, ,都是慈悲喜捨到了究竟的境界了 把慈悲喜捨修圓滿了,成佛, 慈悲、喜、捨」,每一尊佛,他從修菩薩道,就要開始修慈悲喜捨,修成功 自己修持工夫來講 ,我執、 也就是得了法身。 法執 就開 始在 捨到 切事情,都是自己捨給別人 圓滿 捨了 慈,是學對待一切眾生都 佛就成就 捨 分就得 了 我執 分 無論那 。這一捨, 、法 的 我 功 們學 要慈 執 一尊 都

從布施。持戒。忍辱。柔和 0 勤行精進。禪定。解脫。三昧。多聞 0

維摩詰所說經講記(三)

智慧

。諸波羅密生。

空

其餘 最 界的 成的 脫 無願 和 細 修三昧在修定的時候, 無 個是三三昧呢?祖師注解說了,空、無相、無願。這個三昧就是空三昧、無相三昧 解 後就真正的開發智慧了 的 相 講解 三昧 脫 的呢?都是從六度裏面分出來的修行方法 都是包含在禪 勤行精進、禪定、解脫、三昧」等等,除了精進、禪定、智慧都在六度之內 。三昧入定,在定功的 ,從那裏分出來的。「三三昧」,就是解脫之後叫做三昧,三昧就是三三昧 空真 地叫 布施 。「智慧」 ,三三昧都是講修定功。三昧就是定,修定功就要講空、講無 做 正 、持戒、忍辱」,菩薩學六度法門,前面三種就是布施、持戒、忍辱。「柔 講, 八背捨 空也是相 就是六度的最後一個,這一度就是智慧。由前面六度講五種 六度裏面禪定,都是包括在禪定裏面 如果你還有各種 八背捨也是在講四禪,在禪天裏 話,就一心在定,所以三三昧沒有那些。講空,空好像 ,虚空也是空相 相 、發願的 0 這叫三三昧 。比 願心,心裏還有那些,三昧修不 如「解脫」,解脫就是八解脫 面 0 ,然後由禪定再分出來詳 , 這個三三昧包括 四 禪天 ` 四 空天裏 相 前 。 那 的 面 願

解

#### 第 四十一 講

## 從方便生。從六通生。

就 稱呼去看 我們從這裏開始。 他 疾 病 的 佛弟子、菩薩,你們要學成佛的話 這是接著前 面 開 始講, 維摩居士就跟 , 必 須了解成佛的法 大眾說了,「諸仁者」, 門

這

是一開始就有講

言語 我們學佛要想成就,就要在這些方便上研究。佛經裏所講的道理,都要好好地從這 講方便生 面 篇來研究 已經講過有好幾種 佛身從那裏開始學呢?前面已經講不少了,這裏接著講「從方便生」,方便前 然後佛弟子把佛 就是一 切 的 , 佛法 的言語記錄下來變成文字,這都是方 正式說起來,三藏十二部所講的方便法,那非常多的,這裏 講的都是 用方便法 , 不用方便法 便。這裏講從方 ,沒法子講。 所 以 便 佛 生, 用

從六通生」, 就是六種神通 六種神通不必詳細講, 祖師 就說 了 必須由六種

槃 習 神 了 極 論 方 有這個無方的說法, 所是所在地,方法是一 所 之體 什麼時候,也無論什麼地方,不拘定,不要拘定某一個地方、某一個 通 無極之體 對 六 來學習 於 也 種神 涅 就是說沒 什 槃的境界也悟 ,這就是六種神通成就之後,才得到 通怎麼學習呢?「 麼叫 然 後 做 有一 才能 無極 然後才能成就。成就什麼呢?成就一個學道的最高境界, 種說法(佛法的法)。你這個神通學好了,你說法沒有一定的 定的場 成 之體 到了、通達了, 就 到最高 呢?也就是說對於涅槃的這個 所,也沒有一定的 無方之化」, 的 境界。 到了無極 這 祖師 個 神通 方法 這 怎麼說呢? 之體了。 樣的境界 ,這就得了 無方的方 「境界 所 0 必 以 須 有 ·六種 , 是方 涅槃就是 由 無方 六 神 方法 的 法 通 種 說法 神 04 證 方 叫無 就 通 無 來 得 是 到 所 方 到 無 學 涅

陽 開 你 要得 不測之謂神」,太極要起作用有兩儀 發在這 要得 到 裏講就是生。儒家 到 佛 佛 的 的法身, 法身,就 要有 那要從那裏學呢?從六通才能生,生是一個比喻的話 六通-的學問 , 各 六種神通,把 位 ,就是陰陽。 可 以看 自己的本性,也就是法 一看,孔夫子在《易經》 陰陽怎麼起來的?沒辦法 身開 裏 面 發 講 出 測量 就是 陰

道 裏 沒 水一樣的 誰也沒辨法 原來我們太極 的 也教化別人, 辨 面 ,你自己知 講 法 那就是說我們學佛 測 ,是 是講學習,在學習的時候、已經得了成果的時候,都是不測的 量 測 的 冷的 道 那就分,從渾然一體分出來陰陽兩儀。這個陰陽兩儀怎麼分出來呢? 就是本體 。測就是研究 陰陽 是熱的 不測 ,學佛要自性起作用的話,首先就把陰陽兩 、就是法身,在那裏是不動 , 這叫 ,你研究不出來的 喝水的人才知道 神 這裏講神通那個 0 。「如人飲水,冷暖自知」, 那就是說你學這個神通 的、靜態的。要起作用 神 六種神通在經裏 種氣 **急分出** 人家不知 就像人喝 面 都是神 ,自己修 注 解

### 從三明生。

的 明 的 生 明 第一個 「三明」, 得了宿命明的話,知道自己以及知道他人(他人就是一切的人)宿世(過去世) 死這種 宿 狀 命明 就 況 佛 這一 ,宿就是過去世叫 這就不容易了, 方面 來 .講 , 叫 知道一 宿 做三達,達是通達的達;在羅漢這方面 ,命就是人的生命的命,宿命明 個 人,比如說知道自己過去多生多劫以 明是明白 講是三

來 斷 天 命 把 了 小 不 容 眼 乘 明 了 都 切 也 易 切 明 的 他 把它忘記 如 斷 的 羅 人 不 何 , 盡了。得了 -容易 天 煩惱 生、 漢 不 生 眼 過 ` , 明是 大 這 都斷 死 然 了 0 裏 狀 乘 後 比 , 知 前 的 怎 盡了 如 況 宿 漏盡 道未來 苦薩 命 麼 生 0 說 第三就是漏 那 我 明 死 , 明的 範 更 們 有 這 的 不 每 生 不 4 圍 時 了 有 , 個 同 有 漏 候 前 生 解 的 盡 人 小 盡 面 就 的 知 0 , ` 宿命講 到 有 明 這 狀 在 道 樣 了 大 況 這 , 現 看 漏 佛 , 在 \_ 過去的 起 生 羅 就 的 死 自 是煩 境界 來 有 漢 己 , 少年 , 知 死 跟 得宿 惱 這 4 道 的 他 的 三 的 的 狀 人 命 個 事情 達 宿 況 命 明 天 個 , 切 更圓 是 明 眼 能 苦惱 名 很 當 明 詞 壯 夠 年 滿 然 知 不 把 , 的 道 容易 事 漏 了 比 這 狀 未 盡 情 不 種 , 況 來 就 就 的 上 都 , 還 是 自 算 到 佛 明 有 己 煩 小 再 了 0 瞭 惱 呢 以 講 老 的 而 ? 及 都 得 年 宿 好 且

要 知 學 道 知 的 道 過 這 時 去 怎 個 候 三 麼 學 從 明 , 因 就是 如 , 果 果 學 得了 上來 現 從 在 那 遇 學 結果 裏 到 可 開 各 以 始 , 結果 種 學 知 苦惱 道 呢? 未 我 的 們 來 因 事情 學 果 , 的 兩 話 就 種 , 比 都 從 , 學 因 知 如 道了 說得 果 好 上 了 結果與我 了 去 研 可 疾 究 病 以 得 0 , 們 有 從 漏 了 有 因 盡 什 果 疾 通 麼 病 上 關 來 在 的 話 因 學 係 果 呢 可 ? 上 以

得了這種 來不會受果的。 個 然要找醫師來治 病苦。尤其是生死大苦,現在就要從因果上來學,學因,你要知道怎麼樣把自己這 病苦轉成解 病苦,這是了解過去的 脫的境界 療 當下這樣學 , — 方面 ,了 解 請醫師 , 這 當下就有受用 個 。再呢?了解過去就要懺悔,不希望未來再 之 治 療, 後,絕對不敢再造惡業 方面 學得好 要了解過去世造了某種 就能得到三 了 不造惡業 明 業 有 然 就是將 這種 後 才

,

#### 從三十七道品生 0

處 眾生帶業往生 四念處,這個 在娑婆世界學佛, 七菩提分、八聖道分,連同前面四念處、四正勤、四 四 這 正勤、四如意足,前面三種,後面不必講了。《 「三十七道品」,學佛學三十七道品是基本的一種修行。 觀 所 以 一的 不必學了,還有四正勤等等,因為到極樂世界,極樂世界雖然是凡夫 極 , 一到極樂世界 樂世界四念處 無論那一宗都要學三十七道品。 ,身體都是蓮花化 四正勤等等以外 阿彌 生,都是清淨的 到了極樂世界呢?不同 如意足,合起來有三十七道 四 陀經》 如意足有時候還講 裏面只 三十七道品 ,不須要有 講五 有 根 一講 了, 四 念處 五 前 四 力 品品 念 所 面 0

面

分成 己 觀 自己 以 經跟 只 ら 無常 四 講 的 種: 各 N'S 五 位 根 觀法無 再觀察佛法 觀察身體,觀察我們在娑婆世界各種所受(接受的那些苦惱),觀察我 說 過了 五 力 我 等等了。 就說 四 的法 種 四 觀 念處叫 但是我們在這個娑婆世界, 世間 的法, 四念處觀,觀就是觀察自己、觀察眾生。 有 四 種 。這 四四 種就是觀身不淨、觀受是苦 四 念處也不能完全講 觀察 前 們 又

是講 後 這 淨 來 魂 的 還 逐漸 就是不淨。 身體實在是不淨 的糞便等等 種子怎麼不淨呢?我們眾生 到處遊蕩 入 這 種 逐漸的長成人的形 胎 之後 不淨 入 觀 , — 胎 遇 都是不 普通 到 住 這 般 父 胎 人 母 淨 不 好 只講觀身不淨 ,住在母 狀 的 兩 講 必多講了,身體流出 性 的是 就就 0 分 交合的 在這 胎裏 析 什 ,就拿我們人道眾生來講,人道眾生 起 麼 個 時 來太多了, 面就是不清淨 ,觀我們自己的身體不淨。自己想一 入 過程 候 胎 ? 之中, 它就 靈 魂 的汗、鼻孔裹流出來的鼻涕 整個 入 他住在母親的 胎 、不淨的 講 了 個 人 , 死 不淨 入 了 胎還沒有什麼形 。再呢?住處不淨 有 之後 胎裏 五 種 身體 面 入 , — , 胎 母 是種子不 想,我們 死 、 排 的 親 狀 了 時 的 泄 , 住 候 五 然 出

臟 在 五 臟 之 中 他 住 在 那 裏這 就是 不淨 就 是 種 子 不 淨 住 處 的 不 淨

是 來 都 解 淨 體 4 這 不淨 不清 個 做 常常洗 不了 成為 身體 我 相 再 們 淨 觀 0 所以 解分 我 這 察自 仔 自 的 洗 們 己 個 細 0 這 人 的 相 己身體 析起來, 澡覺得很乾淨,實際說起來,你看看外面地、水、火 想起來不清 現 身體 的身體 , 114 在 自體 分開來講呢?詳 有 , , 四 我 身體是 小 不 0 大的 這 們 淨 · 淨 孩 個 四 子 0 , 種子會合在我 什 大會合的這個身體 人的身體 這 從 麼 個 母 細 相 114 體 講叫 呢? 做 出 自 生 , 體 自 四 的 們這個 體 般 大 不 時 人不了解 不淨 淨 假 候 合 , 身體 有 ,自體 從嬰兒 自己的 的 頭髮、有皮膚 相 你 身體 認 不淨就是想想我 長 四 說 為我們身體 大 大 這是清 不淨, 地 成 ` 人 水 ` • • 風 淨 拿一 有 到 很 眼 的 , 火 老 個 嗎 那 睛 好 們 死 字 ? 風 這 為 , 不 很 那 合 解 種 個 止 裏 清 了 都 起 身 釋

的 就 究 時 竟了 候 最後是究 身體 死 竟的 就 , 想 有 想看, 很多小蟲, 不淨 身體 0 究竟,一 死 就算是把他 的 個 時 候 人到究竟 , 埋葬起來 過 不 了幾 ,什麼時候 天 , 埋葬在 , 身體 就就 土裏面 就 死了,一 腐 爛 還是不 了 死 如 果 這 淨 個 不 , 這是 生 埋 葬 命

古 時 個 是究竟 候 現 在 的 不淨 按 照 國 家 制 度要火 化 火 化了 變成灰 變成灰 灰還是不 淨 的 所 以

這

有大 請 聞 我 還要把這個 把 就 種 不執著怎麼呢?我們要了解得這 知 這 他 得 們 不淨 道 有 學佛 善善 個不淨的身體轉成清淨的身體 到 得 興 就 把 要用 這 佛 根 趣 ,但是我們就憑這五種不淨的人身(不要像一般 個 法 的 五 人 種 就 他 五 身體當作非常好 人 聽 沒 種 身好不容易,得了這個 來學了, 不淨簡單的這麼分析 有善根 不 觀 不 進去。 淨 身不淨 的 可見 身體 所以你 各 這個 位可 記 聞 的身體去 佛 住 以試 個 要是勸你 法 古 人有善根 人身,「人身難得佛法難聞」,這個 人講 0 0 , 驗試 轉成清淨身體 佛法實在是難聞, 執著它?不要執著,執著身體 人身 就知道我們一個人身不要執著 的 的 驗,你要是到 ,這樣一 人 親戚、 所以 身難 能 朋友 夠把 ,那 研究的話 得, 人那樣的生來死後都不 外面 他勸化過來學佛 為什麼呢?要有善根 就好了,學佛就有 佛法 同事,勸他學佛 勸那些沒有善根 ,有這 難 開 五 就 0 我 好 種 苦 人身雖然有 好 不淨 們學佛 惱 的 他 , 他 成 無 學 就 一定是 的 盡 淨 他才 我 的 了 了 聽 五 們

古 長 他 同 家 互 這 給 相 這 的 人 面 的 時 壓力 相 你 就 處 的 的 個 加 , 見解 給這 現 齊 候 是 壓 給 上 四 種壓力 下 在 講基本 我們 給 他 他 力 念處第 壓力 一定 如 平 有 不必多講 的 你 人 妻子要求丈夫接受她 果 等 家 分 他 關 的 要求 我 析起 的 係 的夫妻, 太多,這個受你想想看,多麼痛苦。在家庭裏面,古時跟 0 二念是觀受是苦 , 既是平 們 任 主 這 種 部下 何人 觀 ,自 在 不是學佛 來 種外來的力量 壓 力 的 上 , 等的 意識 完 兩 從學習 己 面 0 都認為自己的見解是正確的,要求別人接受他 每 想一 全 個 的 一個 一照他 長 的 人 , 想就 他 人 官 互 都要尊重彼此 \_ 人都 相尊 受, 、不是學道的 有他的主 切 , 的意思來做 的意見, 現 好 的 知道了, 是我 在 的 重 如此,給 事情 長 , 人 官還 互 所 觀意識來要求你接受他的這個 叫 們 相 太多太多, 做 以 的意見。夫妻的妻,妻者齊也,齊是齊 好不容易, 人 人壓力的 給對 壓力 了 人, 在 不順乎心 \_ 一古時 解 切 得 夫妻雨 道 方 0 候講 我 的 理 接受的 人,他一 所以 們 都 的 壓力 還 每 夫妻, 是有一 話 個 不 觀受是苦,是太苦 一個 人,丈夫要求妻子 本身也受 錯 這還是夫妻, 他 人與人之間 些壓 沒 就 人接受他 , 遇 把你 有 到 問 力 的 現 他 開 暴 意識 題 這 在 人 除 虐 跟 種 人 不一 的 講 掉 無 現 給 接 任 見 壓 接受 在 受 道 他 我 到 何 了 樣 解 力 這 外 不 的 就 們 他 ,

間 議 力 就 是壓 不 你 必 不 管 說 想 力 有 這 , 彼 理 在 個 此 無 現 苦不苦?這 都 理 在 要求 凡 不 把自 是違 但 是 114 己 背自 上 觀受是苦 級 的 想法 己 的 的 , 下 加 利 給 益 級 對 的 的 方 幕 話 僚 , , 人 他 人 員 人都受壓 就 也會 抗 議 給 , 力, 上下 上 級 人 都 壓 人 有 力 都 壓 給 力 動 别 不 人 朋 動 的 友 就 壓 之 抗

執 讓 好 成 力 佛 的 讓 你 力量 了 掉 不 我 讓 管 了 們 你 任 學 , , 看 佛 我 壓 何 佛 這 執 法 力(就是它的 的 的 個 壓力來了,都讓它 只 人 法 要 讓字重要不重要? 當然 執 讓 個 不 掉 轉 會 力量)使 了。 , 壓 轉 迫 我 不 别 不上, 淨 們 人 學佛 佛 所 的 法 以 為 但 儒家講 自 把 清 講 是 然 轉 我 淨 别 執 就 的 人 消 禮 把 • , 壓 失掉 讓 法 轉 迫 執 苦 切 , 我 惡的 了 禮 的 們 讓 讓 為 0 怎 講 樂 不 , 麼 開 好 讓 到 的 辨 得 深 始 的 處 呢 乾 力 , ? 量 乾 外 , 禮 來 讓 淨 , 讓 字 把 淨 的 它 就 任 的 轉 把 何 就 我 壓 個

不 無 出 我 後 個 法 面 我 是 四 念處 在 那 切 裏 的 觀 法 0 ら 無常 三十七道品 0 你 看 , 我 世 間 們 講 的 凡 夫眾生 這 四 些法 念處 就 的 , 人 可 ら 理是 以 • 了 事 沒 其 地 有 他 常 不 物 的 , 必 講 那 是 了 觀 個 法 法 都 無 無 我 我 觀 找 法

號 亂 下去 法 天 久 觀 來 他 念著他的 止 而 上 怎麼也 長的這 觀 ジ 的 , 法門這 ,最 生滅法 面 、怎 的 把 久之,念頭 止 這 觀是什麼呢?止是把這個心安住在一個 麼樣 樣 重 各宗有各宗的 智慧就出現了。念佛智慧 散 雜 不 州工 相 一要的 就是指著這 個 亂 滅 的 信 ジ 心 , 掉 一夫,就: 不 就 念 的,基本的工夫就觀這個 智慧 亂 生滅 是 我們凡夫眾生這個心,就是念頭一起來,馬上就滅 頭 把 , , 法門 定在 持 能 心止 這 念頭。把這個心念觀,先把這個心念看它怎麼起來、怎麼滅 開 夠開智慧。淨土法門叫 , 個 執 念頭 在 處 持 天 難 \_ 信 台宗有天台宗的止觀法 個 , ,只要心 句 一開,淨土念佛法門是難信之法,沒有智慧的 之法 就 地 開 阿 方 慧 彌 他就 , 定在 陀 這 心 , 信了 所 佛 個 以 生滅 一處 , 地方。觀呢?就把觀這個 觀心 這 有很多用工夫老實念佛的 念佛,持名念佛就是就要學一 ?的時候 止 個 不定 就觀自己的念頭, 佛 觀在這裏講的 號 的 唯 就 , 也就是止在一處 把它定 把 識宗有 心(散亂 唯識 是 在 掉了 這 — 的心)止在佛 個 處 觀 念頭怎麼起 觀 人, 原 ご 04 則 禪宗早 , 叫 法 心不 日 生滅 止 止 門 修 久

智慧 期有 宗的觀法 止是定工夫,觀是屬於開智慧的慧這個能力,所以修止觀修得好,就有定工夫、有 觀 ジ 既 法門 然這裏講止觀,它包含各種的止觀方法,可見是重要了。總歸 ,到後來才有參話頭,參話頭還是離不開觀心法門的 所 以各宗有各 起來講,

# 從十力。四無所畏。十八不共法生。

成佛就要學四 前 生這些有定、有慧的,能夠成就 面 也講過一 佛有十種大的力量,這個前面講過了。四 無所畏、 部分,這裏不 十八不共法,這個都是要學習的,所以生,學這些法 必再重複 ,能夠成佛 講。 這就是講生,要成佛就要學佛的 。下面講斷惡行善 無所畏,前面也講過了。十八不共法, , 經文裏面 十力 就能 ,要

# 從斷一切不善法。集一切善法生。

包括一切的善法,就是「諸惡莫作,眾善奉行」這兩句話 這 兩 句 口 氣念下來,「一切不善法」,包含一切造惡業的法 0 你要學佛 ° 切善 ,要想成佛 法 呢

就 從 斷一 切 不善法 ,集是把它匯集起來、 集合起來 切善法 就從這兩種斷惡行

#### 從真實生。

善生出來的

下面

講:

是天台宗的止觀、 真實法。眾生學佛必須有善根,必須真實的來學,他才能夠把善根生出來。善根是 實的來修、 善根才能生出來 人人本有的, 念佛就是真實的念佛,真實的念佛就是這裏講的從真實生。真實怎麼生呢?能 從真實生」,講究真實,我們念佛,雪廬老人就是勸念佛的人老實念佛,老實 真實的 你要開發自己本有 唯識 來學 所 以在這裏講從真實生 宗的 才能有善根。有善根的人,你學那一法門都有成就,所以 唯識 的善 觀、禪宗的觀心、還有密宗的三密加持,都是要真 根, ,研究教理用工夫來實行,這個 就是不能說說就算了,要下真工夫, 實行 夠修 他 無 的

### 從不放逸生。

在這裏講從真實生

功 ジ 裏又放出去了。 。下面 學佛 講: 不要放 逸 這 ),不能 個學問之道 今天學一學,我再休息幾天。或者在正在用 ,把放心收回來,這叫不放 心、 不放 逸 工 夫 這才能成 的 時 候

## 從 如是無量清淨法。生如來身。諸仁者。欲得佛身。

到 居士就說了,「諸仁者」,就告訴去探 佛法身,就是得了佛的 從無窮無盡無量的那 法身 種清淨法,前 病的那些佛弟子、菩薩 面 都講過了 ,才能夠生出 、大菩薩 如來身。最後維摩 ,你們要想得

## 斷 切眾生病者。當發阿耨多羅三藐三菩提心。

字是無上正等正覺,無上正等正覺就是成佛了,要發成佛的心 要發心,發什麼心呢?「阿耨多羅三藐三菩提心」是梵文,翻成我們國家的文

# 如是長者維摩詰。為諸問疾者如應說法。

如是」, 就是把前面 的所講的話總歸起來, 如是,就像那樣 。「長者維摩詰」,

「為諸問疾者」,為那些佛弟子、大菩薩,「應」就是感應,為他們說以上的這些法

最後一句話總結。

# 令無數千人。皆發阿耨多羅三藐三菩提心。

就等於維摩居士對我們講的,我們大家都要發,發什麼心呢?發成佛的心。 後,就是教大家都要發 就令無數的,千人 已經很多了,無數的千人都發了成佛的 那時候對佛弟子以及大菩薩講的,我們現在學這部經 心 。 維摩 大士 講 到最 也

### 第四十二講

爾 即告舍利弗。 `時長者維摩詰。自念寢疾於牀。世尊大慈。寧不垂愍。佛 汝行詣維摩詰問疾 0 知 其意

在這 個 之前 我 們 先看 這 個 題目 , 雪廬老人做 的 〈表解 **)**,各位 〈表解〉

的

話

,就有辦法來看

,

如果沒有帶來

的

話

, 聽

一聽也可

以

带來

0

這是個 題目 表解〉 0 是第十一頁,解釋這一品, 這有兩段,第一段是「正明來意」,第二段是「釋弟子義」。 把品 的名稱先解釋。上面是「第三弟子」,

講 理 世界,這個意思是什麼?在這一條就講到維摩居士藉著生病,就由釋迦牟尼佛 大弟子以及菩薩去問候維摩居士。那些弟子以及菩薩等都講出 過去的事情,還有菩薩也都是,藉著這個事情就顯示維摩居士那種智慧超過這些 都 被 正 維摩居士呵斥過 明來意」,就是說維摩大士從他的本國妙喜,從妙喜國來到我們這個娑婆 的 ,所以 他們都不敢去問維摩居士的 他 疾 們過 病 0 就 去 講 藉著諸弟子 佛 法 派遣 的 道

得見 扶 把 眾弟子: 的 ジ 凡夫眾生為什麼見不到 或 就教四眾弟子都要學大乘法門。並且這一品裏面講佛法的道理,也幫助前面 合起來。 大 ,當前 意思 弟子 裏 品 助 前 這 步 的 面 記 佛 比 跟前 超 佛 般 步 住 丘 國 過 清 品品 這一句 國 弟子見不到 那 面 品 比 淨 些菩薩 講最 丘尼 佛國 裏 話 才 可 佛 重要的是心 面 品》 , 在家的優婆塞 既是 講的重要意思,在這 國 的 以 維摩居 就前 清淨 看 的 佛 那 じ 淨 土 種 士既 後照應了。 國土,釋迦牟尼佛就讓見不到淨土的弟子當下 淨則佛土淨 就 清 則 淨了 淨 佛 然 的 土 智慧這麼高超, 優婆夷 國 淨, 0 土 所以這題目 時發不出 在前 呢?就是說 品 ,就是出家的二眾、 N) 裏面 淨 面 則 可以 佛 佛 來 又叫做「扶成佛國 使得當時 上淨, 必 國 對 所 品》 得要發大 那 以 這 個 裏 佛 四 有扶 就 就 面 眾弟子( 在家的 可 講 用 ジ 助 以 , 發 他 小 跟 乘 的 講的〈佛 」,扶是 二眾) 有幫 佛 這 大 弟 神 就 的 通 心 子 品品 助 看 四

華嚴經》,小乘弟子如聲如啞、不見不聞, 第 四 行 講 的 「折二乘成生蘇 教」。 天台宗講: 所以 初 釋 聞 迦牟尼佛 華嚴經》 五時 的時 說 教 候 第 沒有得 時 講

乘 乘 處 是 生 法 方 凡 到 到 等經 一蘇 成 了 樣 了 了 的 所 小 利 乘弟子 學 聖, 的 第二個 益 0 **吐很多**, 學大 也感覺到 在 的 就 的 0 這 經 能 在 個 這 初 文 把 乘 夠 時 再 時 總 裏 它 拿 根 個 法 期 聽 期 呵斥 說 華 不 在 時 據 比 面 佛 用 對 方等經 04 嚴 候 講了 喻 比 方等 般 , 四 回 0 的 就 也是 喻 是 這 阿 時 小 用 來講,就是把牛乳做 裏 經 阿含 的 個 含 牛 向 候 是 時 經 乳 大 回 0 面 , 回經》,《 佛 小 候 , 酥 佛 , , 所講的 講方等經的 牛 他 向 聽 無 講 , 論是 就 大 乳 這 的 的 阿含 有 裏 0 人, 就 華嚴 這 信 雪 是 那 可 一公用 個 經》 就 剛 ジ \_ 了 發大 時 時 部 以 經 從 成乳酪。到 講 讓 候 候 這 經 母 , 純 要用 的 對 牛 有 個 ジ , , 學的 粹 生滅法 信 蘇 了, 都 擠 小 是 的 乘弟子來 比 ジ 下 , 人就 要學大 喻 呵 凡 學菩薩道了 這 來 了後來佛講方等 夫一 斥 的 兩 ,小乘弟子 的 進一 個 小 牛 話 步一 乘 字 乘 , 說 乳 步的 是 就 法 偏 就 步 是 門 於 像 跟 真空 就 的 就 所 把 了 樣 牛 那 能夠 能 乳 學 以 的 0 乳 個 經 夠學 就 原 酪 聖 的 是 再 這 得 來 意思是 人 樣 樣 時 把 轉成 是 ·大乘 學 到 0 的 候 這 轉 用 小 小 那

最 後 這 條 印定成經」, 就是釋迦牟尼佛要派遣他的大弟子去問維摩 大士的 乳

酪

轉成

生

酥

0

五.

先是 本 所 維 疾 印 一文字 直 部 摩 益後世眾生」,讓後來的眾生得到佛法的益處 經 病 派 至十 典 定 大 舍利 士 每 維 編 的都變成 呵 摩 變成 位 在 弟 弗 斥 位 詰 弟子 經 經 起 子 , 過 舍利 典用處  $\gg$ 成 經 的 文了 都 為 都 0 就是有佛印定之後 說 弗 說 所 部 說 在 以 , 不 可 所 在 我 不 那裏呢?我們 維 沒 以 可 這 以 摩詰 印定 以 ` 裏 辨 去、 沒 法 面 經 成 去 辨 , 不能 **>** 經 法 就 問 , 的話 去 0 把 病 想一 編 去 把佛所印定,後來由佛弟子把 佛 的 成這 佛 , 所 想, 我 佛也允許不去 都 認 為 部 們研 什 認 可 我們今天學 經 可了 麼呢?: 的弟子, 究什麼?我們 0 所 以 各人 這 這 就 1,後來 說是不 《維摩詰經》, 一條 是印 都 講 後 研 定 能 出來 又 究 夠 面 問 經 印 講 去 了 , , 現 了 定 第二 問 文變成 過 沒 在 去 疾 有 就 就 把 都 個 是 憑 這 佛 佛 被

弟子 有 到 十 後 種的 各有 面 後 面 阿 教法 第二 難 個 尊 特長 大段 ,這就是從十位弟子裏 者 , 他 共 解 們 有 釋 7 佛 都是幫助釋 的 位 弟子 弟子了 面可 迦 所 牟 佛 以 以 尼佛 的 這 弟子, 表現出來。十位弟子過去都是被 \_ 宣揚 條 裏 佛 講 釋迦牟尼佛 + 法 子 各有一 , 佛 先 的 個 派 + 特長 遣舍利 位 弟子 宣 揚 弗 以維摩大 佛 這 十 法 直 就 位

子了解心必得要清淨, 品 子 了 士 二乘弟子。藉著二乘弟子他們自己所說 解前 呵 弟子 斥 呵 斥 過 面 品〉 第 什 的 麼 裏面 品品 呢?呵斥 所 的 以 第二條 佛 主 要的弟子 國 他 才能夠得到真正 們是 品 講 <u>></u> 小 淨 佛 乘 所修的那 名一, 國 的 品 ,聲聞是小 淨名 的 的 些法 重要的 這個 ,過去被維摩大士呵斥過的 就是: **L**清淨法 維維 維摩 乘 摩大士要呵斥他 句 還有呢?辟 大士 話 ,所以它是「扶成佛 就 是 他 心 過去 淨 支佛 則 呵斥 , 國 就是讓 是中 土 ,這就是幫 佛 淨 乘 國 的 這些弟 在 十大 品品 皆 這 。 為 助

法 這 大 他 次序,有它的 面 就 弟子說怎麼被 們去問 的 假 最後 是表解裏 長 使說菩薩眾放在前面,寶積(長者子寶積)以及 者子 |這一條,「料簡問疾前後」,就把釋迦牟尼佛派遣弟子以及後面 疾。 寶積 為什 道 面講 理 呵斥,然後維摩詰怎麼樣開示佛法的法門。因此 :麼先派: 的 他帶了 。假如說先把菩薩排在前面,先派菩薩去, 則失五百法門」。五 舍利弗這些小 五 百 位 長 者子 乘弟子呢?佛把菩薩排 到 百 釋 法 迦牟尼佛這邊來 門 ,就是在前面 五百長者子就 寶積 在 小乘 請求 後 小乘弟子排在前 沒有 , 弟子放 面 在 釋 呢?是有前 機 迦 毗 的菩薩 牟 耶 會 在 離 聽 尼 後 城 + 佛 面 派 裏 位 說

道 面 理 就是 說 出 引 來了 出 了 維 這 摩大· 樣 做 士 才 針 使 對十 五 百 位弟子所 位 的 弟子 都 說 能 的 得 法 到 利 個 益 個 的 呵斥 然 後 把 正 確 的

大慈 現 在 ,寧不垂 我 們 就 一
愍 看 經 0 文 了 , 經 文 \_ 開 始 就 說 爾時長者維摩詰 , 自 念寢 疾 於 牀

世

善業 下面 麼 有了 以 樣?說不出來,拿水來比喻,就是上善若水,這個 病 病 供 呢? 嗎?法身說起來不但沒有病,生死也沒有的 0 人家飲(飲,喝水), 維摩 又 鳩摩羅什的大弟子僧肇就解釋了 疾 講 做 病 《老子道德經》 了, 大士 這 一切慈善的事情 個 , 他 水善利萬物而 疾病怎麼來的呢?而 是法 裏面有一 身大士,他現出來在家居士這個相。既是法身大士, 口渴的時候可以叫 這個 不爭」,水利益萬物, 句話 上善還不是普通的善, 且 「上善若水」,這是老子講 心裏還盼望釋迦牟尼 僧肇解釋,他首先用比 人解渴,這個多了。它可 。維摩居士他 它可以 上等的善, 上等的 把髒的 佛 以在家居士 喻的 若 善 派遣弟子 東西 的 話來講 上等的善是 ,善就是做 就像 以是利益萬物 洗 去 乾 的身分 水 問 淨 那 比 法身有 他 樣 也可 什麼 現在 喻 的 的 切 什 疾

裏 這 雖 這 麼現在還得了病呢?不但得病,而且心裏還想著希望釋迦牟尼佛派人去問他,問他 了。這就是維摩居士,他在家的人有了疾病,而且還想著釋迦牟尼佛派人去問候他, 何不清潔的地方,它可以流到那裏去,人家拿很多髒的東西丟在水裏面,水也接受 個 '都是表現自己跟水一樣,受了人家的這種批評,他不在乎,他都願意接 然利益萬物 面 疾 所講的 病 這 個根據 僧肇就把上善若水比喻維摩居士。維摩居士他既然是法 而不爭, \_ 般的 與世無爭,不與一 凡夫眾生一 樣的 切 ,僧肇他是拿水來比喻 人發生爭奪的這種行為, 水什麼呢?任 身大士,為什 這是 受 《老子》

迦牟尼佛既是那麼大慈,他為什麼不來問候我呢?這是這一段的話 居在像水汙染的地方,自己居在污染之地,拿這個來做什麼呢?這就引發釋迦牟尼 何以不垂愍?愍就是憐憫 了 「世尊大慈」,釋迦牟尼佛他是大慈的。「寧不垂愍」,寧當何字講,當安字講 疾病了,睡在床上。這個講的法身大士,那裏會有這種現象呢?但是他寢疾在 這第 段 就講 「長者維摩詰自念」,自己在起念頭,「 憐憫維摩居士。維摩居士想,我這樣有病睡在床 寢 疾在床 維摩居士自 寢 疾 上 他有 , 他 牀。 釋 己

佛 把 過 派 弟子 去 呵 斥 派 的 菩薩 些 道 去 問 理 候 , 籍著 個 問 個 把 候 它 說 那 些 出 一弟子 來 0 開 就 說 頭 過 這 去 幾 句 被 維 話 摩居 , 維 摩 士 居 呵 斥 士 的 過 用 的 意 就 就

在

此

第 字 親 利 所 詣 利 維 她 子 弗 就 辩 的 以 摩 呢?: 名字 佛首 是 居士 弗 論 0 , 下 在 即 就 到 面 當兒子 刻就 辩 卽 舍利 做 先 佛 ジ 到 論 度 裏 就 為 派 維 不過 告訴舍利弗,「汝行詣 懷孕 那 他去 自 派遣弟子去問 摩居士那裏去探問他的 個 的子來 己 起了念頭 她 時 問 的 的 候 , 時 名 疾 這就 講 候 字 , 0 跟 舍利 0 , , 說明 舍利 在習 我們 釋 懷舍利 疾了。「佛知其意,即告舍利弗 弗 迦 舍利弗這個人在他 國家 弗 慣 牟尼佛 , 子 Ê 這 在 維摩詰問 個 的命名習慣 印 的 是常常 疾病。舍利弗在佛的弟子當中,智慧第 度 時 人 就 知 候 , 他這個 有 他 道 疾」, 他 母 的 他 親 母 例 不 這個意思。 汝行, 母胎裏面 114 親智慧突然發展出 子 名字中, 相 舍利 同 0 舍利 , 汝就是你, 在 , 弗 節 他是舍利 舍利是舍 , 知 汝行詣維摩詰 就 -度那時 道他 智慧第 使他的母親智慧忽 的 你 意思, 候 的 利 來 就 兒子 弗 了 , 去 兒子 怎 母 問 麼 即 别 親 你 疾。 智 114 告 人 以 的 的 去 跟 慧 母 舍 名 舍 ,

維摩詰所說經講記(三)

尼佛首先派 然變成那麼高 他(智慧第一)去問維摩大士的疾病 那麼有智慧 這就說明舍利 弗在母胎 0 舍利 裏面 弗就說 就有智慧的 了: 因 此釋迦牟

曾於林 為宴坐也 舍利弗白 中。 佛言。 宴坐樹下。時維摩詰來謂我言。 世尊 0 我不堪任詣彼問疾 唯。 0 所 以者何。憶念我昔 舍利弗。不必是坐

塵累 是怎麼定法呢?定於一法 學禪的 都 它安息下來。安息下來,然後用這個定工夫—坐禪的工夫,把它放在心中 些煩惱把這 把它安定下去。安定什麼?安在心中,把 把它安在一個清淨的 ,我們凡 宴坐這意思是什麼呢?宴,是講當安字講,安安穩穩的坐 人坐 個 禪 夫眾生在世間 這 ジ 擾 亂了 個 根 本的修行,很安穩的坐在那裏。怎麼坐法子呢?外 ,不得安靜,安坐起來 , 而 ,外面雜亂無章那些汙染,像灰塵那麼多的煩惱 ,就是被那些塵,塵是灰塵,灰塵就是代表煩 定在一心之中。這個時候,凡夫心都有的妄想(接受 一切的塵勞,也就是塵累 ,把外來的那些煩惱 一在 那 就 裏 像 0 切 也 灰 、雜 就 煩惱 塵 惱 面 那 是說 心中就 , 的 亂 被 樣 把 那 切 的

是 詳 也 就 在 把 個 切 是 煩 4 識 細 ら 裏 講 五 坐 切 切 惱 都 禪 雜 雜 了 味 受苦) 念都 亂 把它歸於一 甚 禪 , 坐 至 詳 じ 0 在 ` — 味 把 細 不 的 就 那裏要求得一個 這 動 講 那 是吃 切受苦惱的感受,都把它放下去,只有一個 個 , , ジ 種 就 時 禪 ら 0 東 定 間 的 都 定在心中, 在 西 工 不 滅 夫 夠 那 ジ 掉了 裏 個 , 用 定工 這 味 面 道 了 個 這 甚至 夫。 想法 , 就是宴坐。總歸 有 這 於 這個 04 五 也不要,就是安安靜 把前 宴坐。 味 禪 印度分為 面 0 我們 宴坐就是祖 六 個 識 知 五 白 道 個 話,宴坐就是藉著 色 這 階段 很深 個 靜 師 受、 名字 的 注 也是 的 解 坐 就 在 想 的 禪定的 好 安 那 五 坐 行 裏 個 工 不 境 禪 夫 安 必 ら 識 界, 坐

再

坐

裏

放

六

當 直 稱 呼 勝 我 自己 接 任 自 舍利 各國 己 勝就是當勝利的勝字,在這裏讀生。不能夠擔任,不 這 弗 稱 的 個 就 呼 稱 也 稟告 我 跟 呼 , 不 要 我 釋 們 迦 稱 相 呼自 牟 同 的 户 過 的 己 去 佛 名字 稱 說 舍利弗就說我 呼 ,一世尊, 不相 0 但是 同 這個 的 我不堪任詣 不堪 0 我們這 經 任 文裏 不堪 面 個 彼問 稱 , 任 舍利 呼, 疾」。 勝 就是不 晩輩 弗 任 我, 對 就是不能 勝任 對 釋 於 就 迦 牟尼 長 是 舍 輩 夠擔 堪 利 佛 任 , 不 弗 就 自 任 是 己 能 稱

昔 謂 得 作 上 坐 能 不 宴 這 擔 能 , 」,宴坐 曾於 還 坐 個 任 擔 就是告訴我說 字 記 呢?下 任 林中 在 换 什 那裏?宴坐「樹下」。 白話 舍利 麼 じ 裏 呢? , 面 弗 說 宴坐樹 說 面 詣 出 , ,「不必是坐 ,說什麼呢?「唯,舍利弗」,唯這個字 。「我昔」,是過去的 你這樣的坐不能算是宴坐 他 彼 下。」我想到 問 的 理 疾 由 , 出 佛 那 來了 派 為宴坐也」, 個時候,「維摩詰來謂我言」。維摩詰 我 `, 「 憶 」 到 。「所以 那裏去問 時 候 。「曾在林中 就是我現在回憶起來,「念」是我還 者何」,為什麼不能去問 你 在宴坐 疾 我 這 , **,** 不 個 必 ,就是喚舍利 不能 我曾經在樹林中 像你這樣 勝 任 '疾? 居士 的 的 0 宴坐 弗前 為 就 燱 什 念我 麼 面 宴 記 加

從 拿 進 麼才是宴坐?真正 步 釋 把生滅法 迦牟尼 維摩 步 居士 都 佛 熄滅 步 就告 五 所 時 下去 訴 得 的 說 舍利 的 宴坐是要藉著這 法 禪 來 , 弗 然後一步一 味 .講 , 到最後是醍 你 從 這 這 個 樣 步的 乳 的 個 宴 坐 酪 法 醐 , 坐 境界一層一層的往上升上去, 不 生 , 的 禪 前 必是、 酥 味 面 • 熟 講 那 的 酥 不算是宴坐。 最 到 有 最 好 五 後 0 個 真 的 境 正 醍 界 宴坐 的 醐 , 宴坐 04 , 的 \_ 做 到最 時 步 五 開 \_ 候 味 後醍 步 始 禪 怎 就 的

味禪的禪坐是一個原則,詳細分開來講的話,多得很,也就是說把很多很多的佛法 拿這個五味來講,一步一步的,每一步的境界就深入一層,深到最後就成就了。五 醐的味道就成就了,就證 分開來講,都是宴坐。 到涅槃了。所以維摩居士講:你這個坐不能算宴坐。宴坐,

### 維摩詰所說經講記(三)

### 第四十三講

夫宴坐者。不於三界現身意 。是為宴坐。 不起滅定而 現諸威儀 0

是

為宴坐。

去, 那 來 做 利 維摩居士都是說舍利弗做 就來呵斥他: 裏 弗 得不如法 這前 因為 開 我 在弟子之中智慧第 們 始 過去我在宴坐的時候, 面 從這裏開 我 己 , 講 你這 們 所以我不 了 研究 不少了 樣的宴坐都是不對 始 , 敢去 繼續講 得不對。這 這是繼續講維摩居士呵斥舍利弗的 。舍利弗就把過去被維摩大士呵斥的 所 以首先 舍利 維摩大士曾經呵斥過我 弗 就 的 的 一次維摩居士示現有病了,釋迦牟尼佛因為舍 宴坐。 派 0 舍利 那些不對呢?說了很多條 過去舍利弗在宴坐的 弗 去問 維 摩大士 的 , 呵斥我很多很多的 一。舍利: , 現 , — 在就 時候 條一條 弗說: 從 條 維 剛 \_ 的說 我 摩大士 條 才念的 都是 不 的 出 敢

講 這 個 宴坐, 就是教我們了解宴坐的真實意義。普通我們一般人講宴坐, 宴坐

意義讓我們了解。了解之後我們用工夫,不但打坐平常要學著,隨時就要像宴坐那 我 樣 就 是 們 的 一般 打 把 坐,盤起 身 人平常不了解 N) 都能安定下來,這是真正要學的方 腿 來打坐。但是這 , 所 以在這裏藉著講宴坐讓我們了 個 打坐,它有什麼用處呢?真正的 法 解 把宴坐的 道 理 在 這 那 個 裏 意思、 呢?

是六道之內,簡單的講三界,詳細的講是六道。在六道之內,身體一生一生在轉變, 現 現 解 三界現身意」,要宴坐,宴坐要超出三界,如果不超出三界,三界之內宴坐不能 為 人 看 決 了 超出三界, 什麼呢?出現身體, 宴坐。 不到 生死 ,人家看 舍 利 問 」三界,就是欲界、色界、無色界,這三界都是在世間法之內的 弗 這 題 じ 在 對 得到 , 心 0 於 所以 開 出 在三界之 ,意是心 始 世世 經文裏面講不於三界現身意,就不在三界,現就是出 就 一法修 意就是心理。在三界之內出現身意,就是在三界之內身體 講過去 不到 內 ,心在三界,這心是無形的,人怎麼看得到呢?雖 就 維摩居士說 受三界這 ,想解決生死問題也不能解決。在三界之內, 個環 他了 境約束了 ,「夫宴坐者, 0 心受三界環境 不於三界現身意 約束了 現 了 也就 不於 然 ,是 不 出 出 夠

身意 理, 上 為 六道 男子, 的 ジ 理 人 , 天人 每一道都 的 有這 ,身體當然也變了 呢?也是一生一生的 都是比 你在宴 ジ 理。 的身體 個 身體 我們 坐 不 在畜生道,身體是畜生,畜生的心理也跟我們人的 相 , , 跟我們人道當然不同 就是 同, 但是我們人的身體比 人道的男子、 打 整體來講 生死就 轉變 坐的時 0 從這 候 比 女子的身體 ,都在六道之內生死不斷。經文裏面講 , 如 你的心 說 個宴坐就能解決 ,雖然天人的身體也是像我們人的身體 到 不上天人的身體 人道來,是變為人的 要超出三界 不知道好上了多少倍數 , , 天人 也就是心要出 身體 的身體 N'S 理 所 不 じ 六道 不 無 以 同 理 身體 論 於三界現 呢?也 是 生 女子 一樣 ジ 到 出 じ 天

起來 法 以 也 門隨便 就是宴坐下來 0 在 。怎麼收斂起來呢?我們凡夫眾生心裏的念頭都是複雜的 在三界現身、 打 坐 的 隨 時 便 候 坐 ,身體 現意,從學理上來分析, 無 身體要端正 坐得很 論身體怎 端 麼表 正 0 身體端正 。各位 現 , 都可 願意打坐也可以 找 , ジ 以 個地方靜坐,就是打坐。 裏 念佛 就是自己的 , 如 果有與趣要打 ,不願意打坐 , 念頭 也有很多的 ,要把它收 一,我 坐 靜 的 坐 們 話 念頭 下 淨土 也 來 斂 可

好 要把 把 多 種 身體端正 很多 的 複 念頭 雜 收 的念頭 ,念頭要收斂,這樣才能入定,修定工夫 歸 到 收 — 個 斂 起來 念頭 0 再說 收 斂 歸 呢, 於 收歸一 一念。 個念頭也還是不 要把這念頭收 0 到 如 沒 法 有 , 那 就 辨 講 不 收 到 斂 的 就

成灰 是你究竟還有相現出來 看 工 石 如 意思就是這個身把它現出來,現出來就是打坐的時候,坐這個端正的 得見。 木石石 想也 層地到 夫 不動 ,這是現 修定工夫 じ 知 身體 要像 這就 心雖 道 色界、無色界一步一步的深 0 是現 坐在 然看 什 出意相 所 ,古印度那時候外道都有學定功的,淺學在欲界修欲界的定功,再深 麼 以 那裏 不見 呢? 在 出身相 欲 意就是 界 ジ ,人家一看這 0 就像 相 像 現 。身體像木 樹 出 現 身相 ジ 木 出來,讓眾生看 \_ 燒成 個木 裏的意思 ` 頭在 入。就拿欲界修定工夫來說,在欲界現 灰 石 意 個 不 人 \_ 相 動 那裏不動 樣 ,身體那麼端正莊嚴,心一 雖然現 雖然身體像 的 , ジ 了,這個人工夫好 呢?雖然別 じ 出來 如 • 就 死 像一 木頭 灰 打坐,也不容易的 人看 塊石 死 石 灰 7,在 頭 不出來 頭 在 木 定是 相, 那 那 N'S 頭 ,講 打 不 像 燒 坐 死 人家都會 死 動 端 出身相 打 , 必 灰 了 正 坐成 像 坐 須 的 但 變 的 木 身

講三界現身意就有這個問題 相 是講滅盡定,滅盡定把 這 了 把它滅掉 要不在三界現身意怎麼呢?心 且 這 把 樣 樣尊敬 就會證果 你的 這 的 個 話 這 滅 身相 莊嚴 所 個 得 謂滅 乾淨 心裏有意思,你這個滅盡定滅到那裏去了?滅盡定沒有 不 • 於掉的話 的 意相完全被人看出來了 動 , , 心裏的 有這 般眾生都會讚嘆 , 就 個 ,因 定 不讓那些雜念起現行 裏的這些意思、想法 念--心念、念頭、心裏的思想 工夫 此經文講「不於三界現身意」,不在三界現 , 叫 他 做滅盡定 ,你這個定工夫在那?定功是什 、尊敬 他 0 , ,就把心裏這 你這樣 初 0 步的 好了 的 工夫就是這樣 ,都把它滅除掉了 話 受到眾生 ~雜念、 , 04 人看 這 所 這 個 以 出 麼呢?定 樣 工夫深 身意 念頭 在這裏 你 讃 的 而

的 法 ら 人事物 ,三界 怎麼超 這 一句經 的 · -出三界呢?就是宴坐的 切 切環境,比 文總結的來講,不於三界現身意,就是要宴坐的時候,心要超出三界, 法 , 心 都不要執著。三途 如說這個國家環境好,大家就移民到這個國家去 時候 ,這個 ,當然不要執著三途,人 心不要執著三界的一 切東西 到 人 世 間 那 佛 法 個 114 或 切

在 修 道 那 家 好 上 打坐的時候,心要超出三界。心超出三界,不要貪圖、不要執著三界之內一切美 到色界、無色界。但是三界都是有生死的,因此在這裏講不要把 種 的 就拿這欲界天來 不 實在 好好 法 好 ,心裏也不要貪戀,也不要戀著欲界天的好 這就 . 說 就 如果他 離 是超出三界 開 那 講 能修得好,只能升到欲界天 個 國 欲界天各 家 , 心裏 種欲望都 不要執著這 能 些個 滿 足 0 印度這大外道,他 環 的 境 ,像外道學著求升到天上去 所以 别 說 它是欲 人世 界 間 じ 的 放在三界 , エ 就 就 是欲 夫 是 天 好 界天 上 之內 可 外 以 的 天

是宴坐的定工 定 不 無 就 是滅 ·起滅定,也就是說不生起六識的心王、心所,這叫滅,有這個定工夫叫做滅盡定 論 是 就 叫做滅 盡 じ 不 定 起滅 王 夫, 盡定 滅 定 ジ 盡 所 而 不叫 都是 定, 。我們眾 現 諸威 又叫 心王 散 亂 儀 生六識 ` 做滅受想定,就是六識的心 的 じ 是為宴坐。」不起滅定,不起 , 滅 所生起來。生就是發生的生,不要讓它生起來 盡 的 ·公 , 定 就 特別是第六識 把 六 識 的 ジ 王 所, 這個 ` ジ 所 不要讓它生起來的 心 就是說不生起 , ,心是心王有 把 它用 定工 夫 1 滅 就是 這 所 定 種 就 0

以

思議 裏 想也 定 機 儀 但 威 什 功 有 不出來這是什 是 來 出 就 用 了 麼 現 呢? 心王、 修成 是有威德 的 不可 比不上大 來 想不出來 解 滅 薩 盡 有 的 滅盡定 菩薩 思議 ? 功了 定是 現 隱 就 心 我 出 在 乘法 為 所 這 0 這 現 們 麼 呢? 修 , 什 裏 儀 為什麼不可思議滅盡定呢?它又能夠 雖 個 出 就 證 道 小 是不 然不 就是 麼 講 門, 到 威 這 般 在 理 乘 呢 大 儀 個 人 0 下 四 法 不但說 -起來, 果 ? 菩薩 儀表 來 威 講 可思議。 大乘菩薩 門 面 就 儀 不可思議 , 這 , 是為 這是 就 證 相 , 不起滅 不出 有形式 它又能現出來威儀,這個威儀現出來, 能 出 句 到 菩薩修這 了 修 使 來 小 初 來 乘 度 不 這 果 那 , , 盡定 起滅 可 法門 化 雖 的。 個 、二果 能 然是 眾 定 類 以 說 不起滅 的眾 所修 定 生 而 個宴坐的定 不 在 的 可思議 十 又 而 不可思議 , 就是議 生把 現 的 隨 能 方 證 著眾 世界 諸 夠 定 這 到三 威 佛 現 , 個 ,修這個定功是不 ,想就是思, 果 儀 定 不 生 功 法 現 出威儀來 顯出來這個 , 學好 」。威 ; 入 起滅定是讓 的 出 我 0 , 們 小 證 根 來 這個 機 可 乘 到 儀 三果 因 然 , 以 法 , 眾 後 他 威 滅 門 此 根 威 ジ 為 修 就 生 又 據 盡定, 現 儀 裏來思考來 じ 儀 隱起 出 是 我 這 在 什 祖 可思議 , 所 就 這威 威 們 麼 那 師 個 天 是 都 儀 來 要 一般 就是不 上 定 的 有 不 儀 修 類 現 分 的 , 起 相 這 出 滅 的 析 從 人說 這 想 來 0 的 為 威 就 根 個 那 可 個 可

是隨 的 薩 這 類 法 也 身 威儀。威儀不是一種 樣 的 就是感應 都是法身大 眾生,就 眾生 的大 成為法 (菩薩 根 機 這才 士, 談不上普度眾生。 身大士才能 為 , 眾 什 生有感 麼能 都 能夠普度眾生 證 的 到了 夠 隨 ,菩薩 辨 , 那一 法身 得 順眾 到 所以這樣的大菩薩 0 類眾生,法身大士就現那一種威儀,這個 就 生 , 머니 如果 一根 應 法身大士,所以才能夠隨眾生根 機 這就是菩薩 不是隨 而 現 出 順 威 儀 根 機 以 呢?一 ,隨眾生的 這 , 個 那 個 就 威 只 重 儀 根機來 能 要的 跟眾 度 道 生 機 現 類 理 的 來 出 的 根 這 現 必須證 威 根 機 出各 些大菩 儀 機 交 來 感

到

種

#### 不 拾道法而 現 凡夫事 0 是為宴坐 0

什 間 法 之 包含 法不要捨棄 麼事情都算是法 要休息, 不捨道法 切 我 不論是起居 們 ,不要捨棄道法 ,道這個法 日 常起 , 在 這裏講一 居 、作息都是有道, 作 ,不論是什麼法 息, 0 怎麼不要捨棄呢?「現凡夫事」,凡夫眾生做 切的法都歸結在道 睡覺起來 都有道這 了, 都是結歸在道上面 平常在家裏 叫 上 道法。 面。「不捨道法」,這 的 法是包含一 起居 一的, 作 這 息 叫 切 道 , 工 法 的 切 作 0 這 有 無 到 道 切 論 夜 個

放 的 事 下去不要做 情都 不要: 捨 了 棄 因 也 為 我 不 能 在 修定 說 我 在 工 宴 夫 坐 了 , 我在學定工 這 樣 就 是 錯 夫 誤 的 那 些 平 常 凡夫 的事 ·情暫時

平常 理 夫 擦 我 的 們 的 臉 事情 人 在家裏舉手做 凡 平常每 這 夫事情多得 就是 也 教 不 ·要放 凡 他 一天 夫 們 事情 下來 做 很 一件事情 每 , 就是 不 0 天 穿 做 所 衣吃 剛 , , 我 我舉手把這 才 做 飯 我 們還是做 的 這 那 跟 些事 都是 各 位 情 凡 介 0 個茶杯拿來喝一喝茶,拿這個 夫事情 紹 我們自己這樣做 都是凡夫的事情。 的是 起 , 太多太多了 居 作息 , , 除了 也教凡夫眾 不 捨 這 這 個 就 我 毛巾 是 以 生不懂 們 凡 外 夫 來 這 , 平 些凡 擦 日

道

用

常

學也 物 在 人 這 有 歸 個 可 原 比 時 以 句 如 0 代 這 話 說 他 在 古 4 做 還 過 人 找 去 父 都 動 母 出 講: , 物 很 過 的 歸 去人 要教 你家裏 多 原」, 理 化 人都懂得 由 移 兒女 出 用 動 來 的 了這 物 , 品 做 不 個 老師 現 但 , 物 在恐怕 你 不 品 接 的要教 在 受 那裏拿出來 用 , 完 般年輕 化學生 而 之 且 後 反 抗 人不 用 , 還 就 這 要歸還 懂 比 \_ 用 完 句 了 較辛苦了 了 話 0 不 原 放 0 懂 處 所 回 原 以 處 我 04 我 你 們 們 教 做 學 處 古 他 動

拿這 就 找 很 你 道 這 要根 多沒 再 理 , 伸 用 的 條 樁 手 據 有 的 的 就 效 作 時 為 時 動 拿出 物 什 候 的 比 候 歸 麼要動物歸 喻 就 動 來,多麼方便呢 要懂 你 作 原 , 這 可 到 處 得 以 我 \_ 條 推 找 們 原? 廣 不 原 費了 捨 般 則 到 動 道 人 \_ , 物歸 在 任 切 法 很多時間 ,少了多少無效 何 的 家 事情 裏 原 就 事情都要講究 在 辨事 , 你 日 情就 我 那 用平 再 們 就 用 的 常來學習 辨 無 的 太 有 動 時 效 方 — 了 程 作 切 候 便 序、 事 0 了 情 你 有 如 果不 有先後, 不 日 效 必 用平 日 的 思考 是動 常 就 常 處 是 這樣 物 理 要 你 動 歸 切 事 可 不 切 物 原 以 情 用 事 的 歸 淘 都 到 情 話 原 汰 處 有 ,

時 亂 動 的 學 話 候 物 的 都 歸 講 不是隨 我 也 ジ 原 到 們 能 不 修 學道 亂 樣 夠 道 便 順 你你 的 利 也 的 0 定有 想著 是 做 ら 都 得 散 讓 成就 是有 成 辨 亂 這 任 功 到 個 根 何事情 處 0 0 ジ 跑 下 據 所 不 以 的 面 要 , 馬 , 亂 經 經 文裏 我 上 ら 文 動 說 既 們 就 , 照 然 所 要把它收 ジ 要是 經 講 不 亂 文學 的 , 亂 事情 古 回 跑 照 來 人 , 古 就 根 馬 人 收 能 據 上 留 想得 到 把 經 下來 它收 文 ジ 很 裏 所 的 解 圓 回 有 來 滿 這 釋 道 個 的 , , 再 這 理 N'S 的 古 去 就 就 言 等 做 不 人 會 語 講 的 於

# 心不住內。亦不在外。是為宴坐。

是到 在 就 不往 這 4 薩 收 這 度 外都是平等的。 就是不在外,心就 住 回來 個 不 外跑 處攀緣 無論 化眾生來講, 內。 的 不叫 如 小乘學者 此 , 是三 收 所 凡 做 夫 以 就 他 回來就是不讓這 宴 , 眾生心 一途的眾 大菩薩在這 能 ジ 坐。 不在 ,學小乘的 收 夠 不論 這個平等心從那出來的?平等心就是本性裏面出來的 外。 收 大菩薩 不回來。大菩薩修這個定功 不在外 攝 都是到處攀緣、 生 那一類眾生,都要度化他;就入定來講,內外平等,住 為什麼能 • 人 個 把 修 人 道眾 入定 定 這 面。大菩薩為什麼能夠把心攝受回來在內?在內,心就 個心到處 入定,就是住 個 功 夠 生、 、出定,內外都是平等的 じ 如此 他 收 跑。 天道眾生 攝 把 到處跑,大菩薩把 呢?就是因為大菩薩有平等心 這 回 來 就凡夫眾生來講,這個心到處攀緣,大菩 個 在 じ 內,出了定, 收 把 ,在宴坐的時候 ` 阿 ジ 回 修羅 收攝 來 0 心收攝 凡 回來 夫眾 散亂 他 所 們 以 生 , 都 起 這 心出來,就是在外, 他 一的 他 有 來 就 能 本 能 ら , 在 夠 夠 性 到 0 1 內 不住 把 處 ,本性是平 有平等 不 本性 散 跑 往 住 內 亂 在 外 在 也 都是 的 跑 內 N. 內 不 就

宴坐的意義。我們一般人也不必說,在宴坐的時候這樣學,就不是宴坐的時候 們也這樣學, 個大菩薩這樣學。這一 在外。由平等心發出功 就要學這個心平等,以平等心來教化眾生,那就是如孔夫子所講的有 用 條就是注重心的平等,所以 , 就能 不住 內、不在外。 才能夠不住內、不在外, 我們學佛、學定工夫,就 這才是 要像 ,我

教無類

### 第四十四講

去 坐 如 講完, 問 法 的事 病 這還是講 的 接著就是目建 情 0 因 , 那 為 舍利 些不 過 去在 弗 如 , 法 連,也是過去被維摩居士 打 釋迦牟尼佛 都 坐 是一 的 時 條一 候 就是宴 派 條 他去 的 坐, 問 講 過 維摩居士 0 維摩居士曾經 一呵斥過 後 面 還有 的疾 的 兩 病 , 條 我 呵斥他作得 , 舍利 繼 們 看 續講完, 弗講: 看 經 不如 文 舍利 我 法 不 能 不 宴 夠

# 於諸見不動。而修行三十七品。是為宴坐。

解 不 定 定工夫。 有 多 如 功 關 方 法 宴坐 係 然後才 面 沒 從 所 這 就是一 些 維 有定工夫,智慧就開發不出來 以 學淨 摩居士指 有智慧。 方 法 般人 土宗 方 出來 法 在前 盤 很 不 腿 方 那 了 面, 打 便 些不 坐。 解 但是 維摩居士過去對於舍利 , 只 除了淨土宗, 如 其他 是 法 在 的 的各宗 那 裏 也就是教我 這是過去舍利弗宴坐的時 打 能 , 坐 修定 打 , 那 坐也可 八們學的 弗打 個 工 夫 定 エ 坐 都 以 夫沒 , 打坐, 要 人 要了 打 \_ 條 有 坐 不 候 解 的 條 能 不 , , , 有維摩居 打 打 能 的 打 坐也沒 真 坐 指 坐 一要了 出 有 正 有 來 了

士 這 樣 呵斥 這是教我 們 了 解 宴坐 一要從 這些方 面 都了 解 了 才是真正 的 宴

被 違背了, 見, 見雖 在、 就 的 的 祖 那 代表四 師 然不 未來 受 有的是執著常見, 些邪見來 怎麼有六十二種呢?五蘊,五蘊就是色、受、想、行、識 注 經 解 文 這個 種妄念 講 就六十個 想、 講 有 沒 但是 行、 六十二種諸見 於諸 影響了學佛 辦法學的。「於諸見不動」,對於這些邪見都不要動 要了 五蘊各有 見 識是精神 。六十個妄見再加斷見、常見,一共合起來六十二見。 不 解這 無論是斷見、常見,都是違背因果,學佛要是把這 動 , 二種 四四 的 而 。這六十二種見就是妄見-見到那些外道邪見 修 種 也就 邪見都是違背因果 行三十七 ,五四二十,就有二十個妄見。二十再 是心裏的 道 品品 。這五種 的的 ,是為宴坐 話 0 印度那些外道,有的是執著 都 每一 虚妄的 不要 。 \_\_\_ 種都 動 。五蘊 見 先講 じ 有四 , 這 諸 , 見, 也就是說 句 ,色蘊是物 個見是不正 加 話 斷 諸 個 過 因 去 見 ` 四 常二 不要 果 句 根 質 都 現 確 據

道 品都要學 下 面 講三十七 只有學淨土法門,淨土法門我們在娑婆世界要學,到了 道品 ,三十 も 道 品 在普 通 法 門 都 要學 的 無論 學那 極 宗 樂世界呢? 三 + 七

幫 從 還 世 要學 界 到 五 助 了 根 講三十 的 エ 極 • 樂世 夫。 五 不 力 セ 過 我們在娑婆世界無論學 道品 界 開 到 了 始 ,「無有眾苦,但受諸樂」,一 講 極 講助道品 樂世界 其 餘 四 , 只講 念處觀身不淨 助道是什麼呢?幫助 五 那一宗,這是正工夫,必 根 • 五 力 觀受是苦…, 切苦沒有,那就 七菩提 , 幫助 分、 念佛 那 八 須學,這是正 聖道 不 \_ 念法 必 類 講 的 分 0 不 0 念僧 所以在極 在 必 極 講 工 樂 夫的 了 它是 世 樂 因

是 修 見 開 個 不 必 人修道 行 這 逐 那 必存著先要去 些諸 個道 就 漸 我們要把 三十七道 可 品 去 見不 掉 了 以 0 道是怎麼了 0 0 所 · 要 修 為 那些不正 品最重要的 道 什 以 動 , 品 祖 心裏不要執著有去字,諸見就是邪見,也就說不要去邪見 麼 ジ 就是 不 師 0 要去 注 確 真 解呢?這裏講「於諸見不動 ?把三十 解 正 就是道 的 掉? 說 見解去掉 說 起來, 不 t 動 如 ,三十 就是不 道 果 品品 說 照 , 不 じ 祖 七道品講的有三十多種 , 直接 裏 去, 必 師 放 0 的 不 在 的學這道 不必把心 注 解 去 必有這種想法 掉 , , 不動 邪 思放 我們為了好明白 品 見 • , , 執著這 在這 這些法 就是遇見六 ,每 , 你 個 個 就 — 就 上 按 種 可 面 去 字 照 + 都 • 以 , 我 這 所 要 了 要把 見 不 個 那 以 你 道 講 能 所 就 學 以 這 來 不 不 遇 離

所以祖 見都 三十 把它去掉 七 師 道 注解是這個意思,直接學道品就好 品 就是 , 好 了, 學 道 你就專門去邪見好了,執著這 品 道品 修就是在修道,你要是心裏執 。後 面 講: 個去字, 好了 著一定要把 道品 你 就 沒 六十二邪 有修

# 不斷煩惱而入涅槃。是為宴坐

是真 是 普通 聰 法 涅 到 既 是煩 門 槃 明 涅 的 正 觀 的 槃 般 講煩惱是煩惱,證了果才入涅槃。在這裏講煩惱就是涅槃,這個 不斷 能 人, 的 果 人 惱 0 的 夠懂 這 即 煩 他才有這個能力,普通 般 見 這 惱 涅 個 一得這 解 槃 個 人 工 , 了 夫 煩 不 0 , 解是 這裏 個 講 惱 必 , 到 道 所 , , 經典就 理 煩 真 講 以 開 是 惱 不斷 始 正 , 這 煩 修 要用修行 的意思 說過 惱 煩惱 叫做宴坐。 的 就是 時 人別說沒有這個能力, 候 , 而 , 用圓 涅 的 祖師注解也根據經典說過:煩 入涅槃,就是說 • 工夫, 修 槃 如 到 頓教的來說 0 果說是觀煩惱就 因 成 此 功, 把煩惱一 講不 合在 不必把 必 , 層一 圓教 斷 對於道理 煩惱 起 )煩惱 層的 觀 , • 頓 這是 到 就 教 斷 斷 涅 能 他都沒辦法 見到 了才 槃 用 惱 道理 除 入 即 觀 涅 這是要絕 然 煩 槃 涅 的 一是很 λ 惱 後 涅 樂。 這 修 オ 就 槃 了 深 是 樣 證 我 觀 解 的 見 頂 這 就 到 們 ジ

所以這個不容易的

要把 不是 神 坐 涅 他 大 功 上修定工 乘 槃 通 不 的 八菩薩 要出去就 這 大 時 必 , 我 涅 小 牆 把 個 候 們 槃 夫 涅 壁 牆 牆 他有智慧 老 槃 先 壁 都 0 壁 師 宴坐 大涅 要把 出去 整 他 開 雪 不 有了 能 廬 學定 槃,菩薩學大 , 個 煩 障 個 , 老 要進 智慧 他 惱 礙 洞 洞 人 這 工 他 , , 來 夫 步 個 用 他 , 他 就 定 有智慧就 エ 用 就 , \_ 步 進 具 證 有 功 比 來, 把 乘 喻 神 的 , 到 它 法 大乘菩薩這 涅 來 通 斷 有神 槃了 所 開 門 讓 除 0 以 我 戒 , , 通 定慧 牆壁沒 有定 然 們 個 這 後 了 洞 他 宴坐 個 功、 證 解 , 有能 不 因戒· 牆 如 到 必 一的定 壁開 開 他 同 涅 把 生定, 老 力 槃 牆 智慧, 障 這 人家 了 壁 工夫有了 , 礙 個 不 洞 , 他 牆 在 那 過 因 說 , 是大 壁 定來 開 聲 0 然 這 菩薩 開 後 聞 始 個 開 就 宴 涅 然 緣 涅 他 坐 一般是 覺 智 出 個 槃。二乘是 後 在宴 慧 去 有 洞 就 的 智慧 了 就 有智 時 小 菩薩 候 坐 可 涅 修 以 但是 , 槃 有 出 就 小 宴 定

居士拿大乘 這 個 比 法 喻 門 的 我 標 們 準 \_ 來 聽 就 呵斥舍利 明 白 弗 所 以 , 這 舍 利 也教我們 弗 宴 坐 明瞭 , 原來 是 你要宴坐, 小 乘 法 門 要有這個 的 宴 坐 定 維 工 摩

夫開 智慧就有神通 要求我們在三界之內沒有障礙的話,就要學菩薩這樣的,要從定功之中開智慧 智慧,必 須學大乘法門,這才是真正的,無論 到 那裏 , 神 通自 在 的, 沒 有 障 礙 有

## 若能如是坐者。佛所印可。

道品 是佛所印證 十七道品 是舍利 做 個 以及前面各種呵斥舍利弗的 總 弗說了,就拿維摩居士呵斥他 • 許可。 結 的 後面 白話 , 的 總結 能夠 這樣 一段話 坐 ,應該怎樣正確的宴坐,把那些一直到三十七 的 話 的 , 話,若是能夠這樣坐者,如是就是從三 這就 如法的這樣坐。「佛所印可」,這

### 時我。世尊。聞說是語。 默 然而止。 不能加報。故我不任詣彼問 疾 0

的 宴 」,就稱呼釋迦牟尼佛 坐 這 個「時 就 那個時 」,指的就是過去舍利弗宴坐的時候,維摩居士所呵斥的 候 ° 。「聞說是語」,聞說是誰聞說呢?文言文往往把這個主詞 我」,在 那個時候,舍利弗說我 這個我就是 一句 那些不 話 如法 世

報是 省掉 摩居士的 任 就 我只有默然地沒辦法 的 詣 ·包含講的就是那些言語。「默然而止」,默然,我一句話也說不出來。「不能加報」, 那些語,然後再把應該怎麼宴坐,拿這個正確的意思告訴他,這是包含是語在內 彼問 的 回 報 這裏聞 疾 疾」,我不能夠擔任,詣彼,就是到維摩居士那裏 病 有回答的意思。 0 下面 說就是舍利弗 就是佛派 動 口 , 我那時候維摩居士每一呵斥那一條,我都答覆不出來, 不能回報,答覆不出來。 稱我 目揵連去問病 ,我那個 時候聞說 0 經 文就說 所以就是「故」,所以 是語 了: , ,我不能夠前往去問維 就是維摩居士 「我不 呵斥他

## 佛告大目揵連。汝行詣維摩詰問疾。

他 揵 能 有大智慧,所以 去的話 有神足通, 連,這個 這是第二位,目揵連也報告佛,他也沒辦法去問 祖師 他 所以 就 注 加 叫目 解出來了,他是印度的婆羅門的這 一個大字,大目揵連。既然是有這個智慧,就 這是婆羅門的種姓有神足通。因此在釋迦牟尼佛,既然舍利弗不 揵 連去 0 04 目捷連去,目捷連後面也講他為什麼不能去,也是 一族,他有生以 疾的。佛是叫目捷連,因為目 有神 來就有 通, 祖 師 大智 注 解 慧

部經的人要跟維摩居士學那些法門。佛派目捷連去問病,目 德 因 為過去 這是藉著這些弟子們被呵斥的事情, 被被 於維摩居· 士呵斥 一過的。 藉著這個 來顯示維摩居士的道德能力 因 緣 ,也彰顯維摩居士的 **揵連就說** 智 了: 慧 教 我 神 們學這 通 道

大 毗 目 連 目 耶離大城 連。為白衣居士說法。不當如仁者所說 白 佛言 。於里巷中。為諸居士說法。 0 世尊。我不堪任詣彼問疾 0 時維摩詰來謂我言。唯 所以者何。憶念我昔。入 0

裏, 我說 們 城」,在這個大城裏面。「於里巷中」,城裏有里有巷。「為諸居士說法」,過去 不堪任詣彼問 原因呢?「憶念我昔」,憶念,我想起來了,我過去,昔就是從前 我 為諸居士(替諸居士)來說法。諸,就是不只一個人,很多在家的居士, 目建 、告訴我。「唯」,唯,就是在告訴他之前,加上這個字,在這裏是一個語 給 他 連就「白佛言」,白就是禀告釋迦牟尼佛。「世尊」,稱呼釋迦牟尼佛 們 疾」,我不堪,我不能夠到維摩居士那裏去問疾。「所以者 起在說法 。「時」, 那個時候 維摩居士,「維摩來謂我 。 一 入 言」, 何」,為什 毗 他 我替他 耶 助 來跟 在 離 詞 我 那 大

素 做 衣, 也 仁者就稱 白 為白衣 就是確 出家人是穿的緇衣 衣 緇 素 維 呼目 居士 定 摩居士告訴 素 叫 建連, 就是 說 他的 法 白 名字, **,** 不當 的 跟 目揵連說,你跟白衣居士說法,「不當如 , 這 04 在家與出家合起來 緇就是把衣服的染成 如你所說(這樣的說法)。 個 大 白衣居士說法, 目 揵 連 不是 稱 叫 在家居士叫 緇。 别 04 人 為 做 所 , 以在家 緇 什麼呢? 而 素 是 做 叫 , 這 的 白 大 仁者 裏單 叫白 衣 目 揵 所 獨 出 衣 連 說 家 的 0 , 大 \_ 稱 人 般 不 不 目 居 人 能 應 連 講 稱 士 4 緇 白

## 夫說法者。當如法說。

是 法 就 裏享受那 個 要能夠 時 候稱 說 個 說法 的 解 是藏 釋 為居 觀 種 , 察這 你 0 財 教 另外呢?天台宗的湛然 尤其是替居士 士,他家裏 富 的 樣 , 的 而 居士 藏 要 來學 教 財 的 他 法門 佛 產很 們 的 說 根器 , 多, 法, 可見這是 藏 教的 大師 應 不是普通 要替他 該 他 不容易 如 法門顯然不合乎這裏的居士 . 解 法來說 說 釋, 大乘 人 0 的 他 法門 財 0 說 產很 這裏講的 對 目連(目建 於 多的 這樣 不能 白衣 這 以 的 個 小乘 居 連 居士 居 士 他 跟 士 法 說 的的 那 , , 說 法 在印 些居 道德 他 給 的 不 他 時 在家 度那 士 候 志 說 這

器 這 拿藏教的 你 的 向 拿 兩 講 你 個 小 法 根 沒 字 乘 據 法 有看 解 湛 的 , 怎 來 釋 然 法 跟 麼 這 門 明 大 裏維 白 不當呢? 師 他 說 藏 0 所 再 摩 教 解 , 說 顯 居士 的 釋 這 那 然是不契合他 法 的 些居 告 來 些居士是來要了 跟 訴 目 士 連 他 目 們 說 揵 向 來 既 連 這就 然 的 說 說 根 不 的 是你沒 是藏 解 機 你 願意在家裏享受財 替居 法 0 的 教 實相 有看 士 法 門 說 清楚他是什 法 要真 所 , 不 以 正 當 富 被 了 如 呵 , 麼 解 仁 斥 而 真實 根 來 者 0 機 所 用 聽 的 湛 說 你 什 然 法 說 麼 不當 大 法 你 根 師

契 意 這 就 死 佛 合 個 講 的 0 ? 最 佛 佛 目 大 這 重 事 的 揵 為 個 般人 連 要 ジ 法 意 就 說 的 , 大概 是 最 大 藏 有 指 事 後 佛 教 \_ 要教眾 能 條 的 因 的 的 要 夠答的 緣 ジ 小 , 佛為 意 04 乘 眾 出 生 法 , 生了 都 什 門 人不多,真正答出來, 你要了 現 麼 於 能 , 世 用 生 到 成 解 世 死 分 , 佛 的 析 佛是為了 間來?佛 , 要叫 這是佛 話 的 方 當下 眾 法 生 到 到 , 都 個 就是大法 世 世間 \_ 那就很簡單,我學佛就為 能成 層 大事 間 來 來 \_ 佛 層 因 本意是這 為的 分 緣 , 你學佛 析 這是佛 他 就是要替眾生 這是 樣 才 到 出 0 我 所 小 世 現 問 間 乘 以 到 來 你 法 經 了生 世 說 為 這 門 文 間 裏 個 了 什麼 一死 來 不 本 生 面

就 是要成 佛 , 這才是了 解 佛 的 ら い 你 說 藏 教 法 就 不了 解 佛 ら

0

成 他 就是沒有替他 的 佛 根 我 這 機 們 個 , 看 這是不當。 佛 經 們 ジ 文 沒 說 說 有 法 了 說 的 , 實相 再就是最重要的時候 , 不 當 這 都是不當 如 , 沒 仁 有 者 說 所 說 的 , 這是不當 不 當 , 沒 有根據佛 的 就 是第 0 再呢? じ 個 教 對 你 他 他 說 們 們 的 要 說 法 了 沒 解 不 有看清楚 當 了 生 法 死 相

是 就 方法 乘 面 ジ 人 拿 見性 所 法 家不相 假 五蘊 講 門 相 下 把 的 面 , 我 就是 信 但是眾生 明 講 來 無 當 相 心 講 , 見性 不要 你 我 如 , • 五 人 法 必 相 須 蘊 相 都 用 說 必 • 把 把 無 ` 須 分 和 , 眾生 這 要破 這 合 應當 析 人 的 個 個 法 相 才有 相 假 假 來 五蘊分開 如 ` 無眾生相 相當作真實的 相 解 法 我 壽者相一 釋 的 , 相 來 假 , 來, 相 , 而 說 五 就 用 , ` 蘊 條一 有色蘊 當體 應當 無壽者相」,我、人、 和 般眾生都是執著 條的 - 合的 抓在手裏不肯放 如 0 先講 法 想蘊 分析 我 , 如什 相 分 析 就 受蘊 麼法 是假 分析出來, 法 的 0 呢? 棄 比 相 眾生、 行蘊 比 如 佛 普 說 如 如 怎麼 佛 大 法 通 壽者 金 乘 識 就 法 人 分析 蘊 用 剛 教 法 講 門 , 分 人 , 假 經 這 這 呢? 析 家 **>** 0 相 都 裏 的 明 大

體空觀 講 乘 各種 用 分開 法門 的話 分析法 來 的 講 假 ,當體 得 譲 我 相 在 徹 人 , 明 底 就把這我相(從五蘊和合的我相),當體就體認是真空。也就是說 就 那裏?這 認 瞭真空。這個方法不是直接的,直接的講就不用分析法,用 , 就是修這個體空觀 得出它有這個真空、有本性 叫 分析 這叫析空觀 , 不 必用析空觀 空是講真空,真空它是本 就認得出來 0 下面 接著 ,用體空觀 , 就是維摩居士所 . 性 因 裏真 體 此 空 就 , 當 空 觀 大

## 法無眾生。離眾生垢故。

相 開 生 完全是不了解 人人皆有這個 一相 悟 我相 維摩居士 他才有眾生 無壽者 人 本性 說法 相、眾生相 相 才有這 0 ,這樣迷惑的 就是 這 所說 四四 個眾生就是 《金剛經》 相 、壽者相 的 這個 法 人, 無眾生」。法有眾生,這是眾生迷惑的時 四 《金剛經》 所講的實相法 本性裏面 相 他才有這 完全跟本性的法性是相違背的 裏面 沒 四 有 種 的 所講的 相 講 , 0 到 這 所 本性 四四 以 無我相 種相 有迷惑的 , 本 完全是誤 性裏 ` 無 眾 生 人 面 會 沒 相 講到本性 候 的 不 有這 無眾 沒有 了 他 解

這 裏還有眾生呢?所以 所 那有這些眾生呢?我相、人相、眾生相、壽者相,沒有的。本性上就是 的 真 講 個 真 實法 的 如本性本來是清淨的。清淨的,你追求,追求到底還是清淨的, 清 那就是實相 淨 本 然 , 這裏講法無眾生,清淨本然的法就是沒有眾生 就是清淨 ,實相 講真 ,這個清淨本來就是如此 八如本性 ,名 詞 不同, 實相是其中 既是清淨本然 \_ 種 既 然 講 的 / 楞嚴 清 到 話 實 淨 經 了 相 那

種 解 這 沒 穢 什麼沒有眾生呢?離眾 眾生垢 人有眾生 樣 見到 的 沒 離眾 心裏就是不清淨 有眾生 六十二 有 生 所 \_ 垢 + 種 以 , 這 邪見, 種 經 ,眾生 裏講 身見 文 講 生垢 垢 法 , 都是眾生垢 。 二 十 按照 這 無 離眾 眾 叫 種身見 有眾 祖 生垢 生 垢 師 0 0 生就 講 注 離開了眾生這個 故 就是從 解 實 就 有 相 , 不 垢是不清淨的 詳 垢 必 法 詳 五 細 , 蘊 也 離 的 細 開 講 講 裏 說 沒 了這個 垢 法 面 了 辨法 性 把 , 它詳 離 0 講 開 講 講 垢 到 就 這 到 細 , 時間 沒 外 的解釋出來 法 個 面 有眾生 性 垢 不 的 , , 看看 境界 夠 沒 有眾 用 原 眾 生 就是污 有二十 袓 理 生 師 就 就 注 是

## 法無有我。離我垢故。

都 沒 生 由 本 有 認 五 蘊 為 我 性 維 有 有 和 摩 合, 既是 我 我?有沒 居 士 , 沒 一般 如 過去 有 果 我 人 我 告 有呢? 誤解了,把它當成我 **,** 垢 訴 離 離 目 沒 開 揵 我 有我 了 連 垢故」,怎麼看出來 說 那 0 我 個 法 就是這種 我 無 在 有 那裏? 0 我 所以 假 講到 在 我 無有我呢?這 相 這裏講真實的 就沒 , 真實 為 什麼 有了 法 我 , 個 是 這 這 我 講 假 法 就 是 相 法 離 , 呢?: 就是 性 任 我 何 無 垢 我 無有 有 是 個 我 眾 我 種 眾 生

是 我是 凡 我 候 有 自己 母 夫眾生那裏 到 真 作 佛 親 假 法是 人 我 間 就 主 我 無有 就 這是有生 死 來 0 是 不 但是 了 離 在 辨 主 我 開 六 這 得 有 0 , 生 道 到?就是學小 這 裏講要認 這是對凡 人 0 個 佛 裏 有 間 真 死 的 面 , 我們 身體 我 生 , 夫眾 這是 識 到 死 有真我 也有 凡 人 輪 乘法 生來 間 夫 凡 迴 夫 的眼 圓 來 0 的 寂 佛 講 門證了果 ,真我什麼呢?真我就 來 眼 只 到 的 看到 去自 也有 世 , 間 只 凡夫眾生都 佛出 滅 能 由 來, , 看 他還不能這麼做 自 的 在 生了 看 到 時 起來有 佛 候 要來 的 有 , 到 但 生 我 是佛 是能 滅 就 人 出 垢 間 來 生 , , 夠自 有 有真我 0 所 而 要去 生 就是小乘法 也生 沒 以 己 有 才 , 佛 出 作 有 就 看 真 若 去 到 來 我 主 滅 佛 我 0 , 我 有 的 佛 能 那 出 真 時 就 也 夠 個

易生死,必得把分段生死、三界以外的變易生死都能了了,就成佛了。成了佛以後, 是對凡夫假我講的,必得要認識佛有真我,這才不會起誤會。 他才是自由自在的能夠作主,入三界、出三界都是自主的。所以這個我,這個無我, 了六道了,把分段生死了了,還有變易生死,六道以外也就是三界以外的,還有變

#### 維摩詰所說經講記(三)

#### 第四十五講

# 法無壽命。離生死故。法無有人。前後際斷故

0

了 摩居士。這一 呢?他過去說法 現在就從這裏開 釋迦牟尼佛 段就是講過去維摩居士來呵斥他那些說得不對,這 的時候,維摩大士就告訴他說法說得不如 派目揵連去問維摩大士的 始 0 疾 病 , 目 捷連說: 法, 他 不能 所以 去問 個前面已經 他不 能去 疾 0 為 問 講 候 什

過

維

麼

有本性 裏 為 就 沒有呢?「離生死故」, 被這些假 '的就是教人家悟自己的本性。我們人人都有本性,但是我們不覺悟,不知道自己 面 講 法無壽命」,講這個 無我 所 相 以 掩蓋住 相、 金 剛 無人相 了 經 **>** 法性上沒有生死 裏面講 也就是障礙了, 、無眾生相、無壽者相。 法,是講法性 無 我 相 • 。各位要看《金剛 的法,壽命是在法性上是沒有的,為什麼 人相 因此講沒有這 、眾生相 」《金剛經》講這些相都沒有 四相 、壽者相 經》 0 裏面 沒有這 。有這些相 所 四四 講 相 金剛 就直接 本性 經

這 到 死 指 了 麼 上 假 短 祖 百二十歲,或者是一百歲之前,幾十歲,這都是有生就有死,壽命就是生死的一 是 要找不生不死 師解 我 呢 一句話 相 了一百歲了 , ? 這 長 生 們 樣 死 因 釋 人 說 此 壽命 都 就 離 法無壽命, 人 這 有生命 起來,壽命就是一個 沒 都 生 裏講 有本 有了 ,甚至 死 有壽命 故 • 結束 沒 法 性 。 法性沒有壽命,沒有壽命就是說法性 無 於 有壽的 離 0 法 壽命 活 的 就 了 在 性沒有生死 時 有 這 生死 上一百二十歲 生有 裏 候 , , 那就是把壽命這些假 法 講 ,這才真正 0 這裏 假 死 法 , 你在法 相 , 無壽命,壽命就是一 ,所以沒有壽命 講 。 — 壽命開 , 就 的 性上找壽命, 這 個 說 見到 生 人無論 始 應該是長了 的 , 生 時 法性 候就 一命比 他壽命是很 相 離 , 沒 是生 開 找 0 較 種 有壽命的 上面沒有這 了 到 但是無論是一百歲 假 長 就 , , 相 短或者 壽命結 是 法 點 , 為 性 的 話 個 什 就 , 些假 麼是 很 束 假 , 出 活 長 的 就 現 的 上 假 離 時 相 了 \_ 無論是 在 、是 了 候 , 百 相 為 壽 呢? 生 所 就 年 什 命 個 是 以

每 個 法 人都不會 無有 人, 否定他就是一 前 後際斷 故 0 個 人,也都是執著我們這個人身是實在有的這一個 法 這裏還指 的法 性,人, 我們都是人道眾生的

不變的 體 其實這個 我 個 人。 們這 人,找不到 但 ジ 是這個 理 個 隨 人不 人 人 時 從母體裏面生下來,一直到死,這 的 在變 人,實際講起來,在 身體 但在六道裏面轉變,就說我們人的本身,在人道裏我們這 0 化 隨 時 0 在變化 既然隨時在變化 因 六道裏面 此 這裏講 它就跟 來 「無有人」,就法性來講 回 一段的這 的這樣轉變,我 本性(也就是法性)違背了 個 時 期, 我們 們 凡 大眾 這 , 個 法 生 人 個 性 很 總 你要找 人 法 認 實 的身 性 在 是

這是個 邊 後 前 斷 說 這個 際 際 明 前 有人,就 後是 後際不斷怎麼呢?人生的時候,生之前,就在生前那個際投胎了,入了 在這 為 際都是銜接 際 什 後 到 個 麼 際 法 人 生、死 生命結束了, 的 無 , 一個 有 的、 際是邊際 깇 ,生之前是際,死,生命要結束了也是際,前後際 不斷 呢? 形狀,法性裏面找一個人的形狀,那裏找得到?所以 要死 的 後 就是兩 面 0 七了 銜接怎麼不斷呢?人死之後 講 了,「前後際斷故」。 個 ,這又是 法銜接 個際 的時候, 0 生之前 這叫 原因 做際 就是有前有後 ,身體死 、死之後 0 凡夫眾生就是前 了, 前 , 前 他的靈魂 後 後際不 際 這下面 , 母 前是 就是 胎

時 沒 前 生 前 畜 沒 人 來 有 後 候前 有 生道去。還有不是胎 後 的 際 講 際 生 母 死 後 死 不 胎 際 斷 無 靈 斷 就 , 有 是 魂 所 , 前 很 就是 以 都 人 再 後 幸運 , 沒 這 轉 際這 在 在 裏 有 世 法 六 生 講 0 0 生的 性 道 如果 死 個 轉 裏 際 上 世 法 0 不幸的 斷 ,有卵生、濕生、化生,就多得很 無有 面 不一 人 面 生死 了 在 找 定 六 不 人, , 道 就 輪 到 話 就 沒有 是投 前後 之中 迴 \_ 個 不斷 投 生死 際斷 人。 到 胎 類 畜生的 , 了。 投 這裏講的法性 的 為什麼呢?前後際 故 眾生, 胎 六道眾生都沒有生死 母 也不見的是 胎 當然前 那 無 就 這 後 投 有 大 際 斷 就是前 不幸了 人 入 人 故 , 單 斷 的 0 ,六道眾 生 就 的 後 , 母 死 際 就 話 人 胎 道 墮落 銜 不 , 他 接 的 投 斷 生 就 的 眾 到 到

每 實 這 生 命當作真實 際 必 得要研究佛法 個 上 前 眾 要 後 生 把 際 前 的 不 後 斷 但 際 而 的 的道理 是 斷 來 話 人 除 執著它, , 那 道眾 可不容易的。你看在六道裏 就好了,生 , 道 生, 不肯放 理 畜 明 白 生 死 了 棄 道 問 , 題 鬼道 他 這 就解決了。 不肯放 就 、其他 悟了 棄 面 各 覺悟了 , 但是經 為什麼生死 道 佛 都 法 是 教 文裏 覺悟 他 如 此 放 面 不算, 輪迴 棄 , 說得這麼容易, 都 可 是把 出不去 不容易了 我們眾生 自 呢? 己 的

時間 執著 就 要 佛 能 (想成) 是要發願到 就 斷 告訴 自 呢?成佛要三大 , 沒 己 佛 那 這 我 , 麼 這 們 個 容易 西 有 身 一生是沒 方 體 極樂 的 個 阿 ジ 極 0 小世界去 辨 樂 僧 悟 理 祇 法 可 世 這 一生 以 界 劫 個 在 頓 0 就 這 生 悟 西 命 樣 成 方 , 修行 從 的 \_ 想 無始 我 , 要三 的 們 , 時間 話 劫 凡 大阿僧 夫眾 要漸 以 太長 來 修 就 生 是這 了 祇 , , 劫 就 逐 , 想個 樣 拿 漸 才 執 我 逐 成 著 們 短 漸 , 的 要 來 人 辨 修 你 想 道 法 說 的 漸 個 眾 , 釋迦牟尼 修 悟 生 很 之後 要多少 來 快 的 講 就

性 講 是 講 現 其土 假 在 理 西 從是 論 那 設的,也不是虛無飄渺的,而是事實上有。有那個世界呢?那個 西 有 方 上 些 方 極 說 西 極 研 佛 樂 究 樂 我 方過十萬億佛 世界 號 世界 們 佛 學 阿 ジ 阿 , 就 彌 的 彌 釋 有淨土 陀 人 佛」, 陀佛都是從凡夫眾生修成佛 迦牟尼佛恐怕人家不 就 土 說 , 我們 極樂世界有一尊 我 有世界」, 們 要相信唯心 心裏 面 這個 就 有佛 相信,所以在 佛 淨 有字我 土、自 , 114 這個 ,我們眾生的 做 們 性 阿 要 佛就是法 彌 注意 彌陀佛 陀。 阿 了 彌 這 陀 心裏有本性 性 些人講 也是有的。 佛 有 經》 世界裏 那 裏講 就 個 的 是真 是理 世 面 一,就 開 界 教 不是 如 頭 論 主 本 本 不 就

出 4 性 性 樣 去 你 自 來教 事 執 來 性 的 願意生生世世在六道裏面生死不斷,也就管你自己的好了 彌 實 執 理 彌 陀 講 、別人、 理 廢 陀 廢事 唯 教 我 事 , 執著這 人 們 ら 執理 不 影響那麼多的眾生,那可不得了了。你這種話說出來,教 淨 就 -要修 拿這個 土 跟 個 0 廢事,自己妨礙自己不能學佛。不能學佛, 阿 但是印 行 理(理是道理),廢除事實上西方極樂世界、 彌 自 道 陀 然 理 佛 光祖 法 來 就 性是 教 成 師 化 佛 把 \_ 人 , 這 這 樣 , 個 你 個理論要是傳播 的 理 本 論 就是佛 人 非墮 辨 別得非常清楚 地 所 獄 出去 以 不可 從 理 自己 ,可是你這 上來 多危 害死多少眾 西 他 妨 方 礙 講 險 說 自 阿 講 人執著 種 我 彌 唯 己 理論 生 就算 陀 們 ジ 是 佛 淨 理廢 發表 有自 你 這這 了 土 這

文字 怎麼斷 前後際生 才能 有受 以 我 及 呢?再說這個 們 與與 用 其中的 研究 死 0 比 佛 都 斷 如 意思都 經 說 了 這 斷 不 裏 研 但是 , 了 生死 講 究 我們從那裏開始學這個斷呢?這些我們都要研究 這 明 一法 了 白 \_ 無 了, 部 有 生死 經 人, 這 , 沒有了 個 無 前 不夠 論學習那 後際 , 斷 我們學到這裏 必得要自己下工夫研 故 \_ 部 沒 經 有 , 把 人 經 , 第 本 文 性 以 個 究 上 及 問 找 , 祖 研 題 師 不 研究之 究 到 注 之後 我 人 解 們

我 象 都 他 後 所 下去 的 有生 以 本書代表任 自己說法的 都不要執著 .執著他這身體不肯放棄。其實不但欲界天有生死,空界天、空界天下面是色界天, 畜生執著它的假的畜生身,甚至於天道的眾生,天道有欲界天,欲界天都 我們學佛 六 你 道 死 04 裏 他 問 面 放 題 人要放下,也不那麼容易的 的 何東西,代表那一類眾生的身分,抓在手裏就執著,執在手裏不肯放 任 ,把它放 就 何 下 人,教你要放下,說容易,對方他就 是不 去 個 , 眾生 他 下去、放下。放下說來也容易,怎麼能夠放下呢?比 能執著,要教眾生不要執著假的生命,這裏講 把它當作實珍貴得不得了, 他為什麼生死不斷?就是執著這個 0 不肯放下。 他怎麼會肯放 別說 假 的 得 對 人 方 下 人身,畜生道 不肯放 把這些假 放 有身體 如 不 說 下 下 這

放 因 揵 下, 機 連 說 執著 這 自己放 /裏維摩 法 小 你 乘 叫 下,你這 居士 法 他 門 放 呵斥目 下 對 個法說出去,是清淨的法。這裏講前後際斷 於 1 揵連, 他 那 些學佛 放不下的 你這 的 說法 人 所以 來 說 說 在這裏講教人家 這個不對、那也不對,為什麼? 法 不了 解 那 些 放 聽 下, 經 的 首先、 , 人 要知道從那裏 的 我 根 們 自 就是 己 不 要 能 目

沙惑 帶 各 們 我 開 婆世界六道就 自己就有受用 過 種的業 現在還是徹底的人身 始 們要把 學淨土法門,我們雖然是人道眾生,我們一品惑都沒有斷除,惑有見思惑 去 斷 帶 明 長遠時 到 —善業、惡業, 到 惑 那裏把它完全斷 極 ,受用在那裏?很快就能了生死、就能成佛,必得這樣研究 出去了, 我 樂世界, 間才能斷的方法 們見思惑一品 到 ,特別 带業 極樂世界,一生就能成佛,這叫當生成就 以及我們這一生的所造的善、惡業,這業都 除 往 法門就是人身沒關 , 太 都沒 生,這個是特別法門。 困難 把它轉變為當生成就的法門, 有斷 了, 因此 品都沒有斷 係 必得要求生西 的 带業往 帶業往生 就 是放 生, 方 極 不下。 犯。我們 我 把 一定要學淨土法 樂世 沒有 們 我 這 界 們 放 這 斷 不下 過去造 樣 一生在娑 這 研究 把它 、塵 就 的 我

## 法常寂然。滅諸相故。

要 相 明 都講 這裏 心見性先破除我執,我執破除了就是人空,人空就是我空。我空,空就 過去 講 的是法 了 。這裏開 性 前 始講法性是「常寂然 面 講 我 、人 、眾生、壽者,《金剛經》 ,滅諸相故」,這裏是講法 裏 面 所 講 的 指 佛 真空 四 法 種 講 假

講 這 起來 就 著當作真實的 識 這 是成 是 要 114 個怎麼 如 法執。 本性 識 破 蘊 才有這 佛 除 了 的, 法 執 分 這是拿五蘊代表一 解呢?就拿五蘊來講 是本性 開 個 我 法執破除了, 我 來 , 同 0 , 時 把 的體,是真空。這裏講 這 也 這 個 把 個 五 五蘊 蘊就是法 五蘊 就是得到法空了。 切 的法 分開 ,每 , 五蘊大家知道色、受、想、 來, ,五蘊和合代表一切眾生的身、身分。 個蘊分開來,色是色蘊、受是受蘊 每一蘊的 般眾生不但把五蘊和 的法 呢? 我空、法空就是要斷除我執 法 法就 , 也把它執著當作真實的 法空, 合起來一 行、識 我執 後 , 來 個 這 . 就 我 五 是 這 種 法 法 直 就是 和 他 執 法 執 到 合

萬 了 六 六道不必 句 事 萬物 現 祖 講 在 師 說 的 講 種 注 要 就 解 類 , 就 學 是 太多了, 就是從這裏開 法 教 講人、人世間,人世間這些萬事萬物,分析起來無窮無盡 空, 我們學經的 你要一 更 難 始 個 怎麼難 人要修這個法 ,「法常寂然 個 的 呢?法是代表六道 講 ,那是講不盡,總歸起來 空 滅諸. 0 前 面 相故。」 講學我空就很困 人 從這裏開始一共有二十 世間萬事萬 個 難 法 物 了 的 都是 講 ,不容易 ,你要 法 法 空

了

兵, 秀才 然 中 都 是要學著 說 們 修 生 的 就被這難 別人, 很難 的 死 要學了生死 法 這 遇 有理講 種 空 個 ,生死不必了生死,這個人,你跟他沒辦法講理了, 要成 放 到 產 其餘 就說 得下 兵 了生 障 就 品 是 佛 放 礙 不清」,那是古時候的,不是指現在的軍人, 有理 放 住了 我們自己 下去 ,就講名 死 人 要成佛 世 那就是放不下也得要放下, 不下的事情太多、太多了。 , 最後 講 間 ,不要享受智慧財產權 , 不清 不能學了, 每 利,就講權利來講 一定要成佛。 , 我們自己都放不下的,可見得是難了。 就 種 你跟那些人講理 不要執著它, 事物都要學著這是不實在 所 以不要怕難。 難行,必定要修行,不要怕難 就要放棄它,放下去。一 ,發明、生產的一種產品 , 勉強要放 ,講 那些不肯放下的 你不要這個 不通 雖然很 下 的 權 難放得下, 0 那就是俗 這是空的 我 現在軍人很講道 剛 行嗎? オ 們都是學道 人, 講 雖 他 誰 的 人 0 0 然是難 人 能 聽 比 們認為生死是當 ,你叫他把發明 講 既 喻 到 然 世間各種事情 的的 不要?這是其 怕 放 空 一句俗 難 秀才 理, 下 都要求 的 我 去 好 話 我 遇到 們都 話: 了 們 了 不 我

不

-要誤

釋 寂 的 把 所 所 寂 這 種 靜 要 相 意思 是 然這 破 它 以 以 , 種 無 似 兩 事 本意 你不能拿言語 沒 加 的 個 加 的 除 現 字 兩 意思。 個 個 有 法 在 行 0 沒 寂 個 能 然 執 然 辨 我 動 字 有 字 指 這 夠 字 法 們 , 寂 要了 辨 用言 的 個 解 這 0 就 0 然 字 教 法 就 就 釋 你 看 這 説明 的 我 是 最真實 語 , 解 個 就 靜 第 出 時 們 是 寂字沒 來 \_ 祖 法 ` , 候 ,也不能用文字來解釋,所以拿個然字,然字 個 師 教 不要看見 文字來 所 空 條 , 一寂字。 , 的 所 我 以 注 , 說到沒辨 辨法 解 們 解 祖 所 法 以 解釋 靜 常 釋 師 教 了 以 然這個字, 字, 拿一 這 解 出 任 寂 我 解 來 裏 釋 們 然 何 , , 法解釋這個寂字,就拿個然字, 寂靜 個靜 教 解 講 用 無 然 我 滅 所 論 釋 的 解 們了 字來說明 釋 字 法 以 那 0 諸 , 為 來 任 靜是安安靜 什 出 加 相 \_ 什麼 何 來都是 個 解這個寂字, 麼呢?常寂 故 講 種 然 的 把 0 0 加 這 字 就是凡是 注 它當作是最 個 相 法 , 解 個 静的 幫 然字呢?寂 寂 似 , 那 這裏: 助我 然 的 0 說 經 , 0 也沒 文裏 正 們 切 種 不出來 寂 指 言 確 的 叫 的 , 語 這 面 有 祖 我 教 就 法 解 的 個 講 言 表 師 們 性 釋 真 像 解 我 字沒 語 達 寂 注 實 , 不要誤 釋 們 那 學 都 然 解 個 ` 的 學 也沒 是 都 寂 辨 法 意 意 不 , 的 相 寂 是 不是 法 性 思 人 必 有 似 解 然 就

九

是 這 是 我 個 寂 說 恆 有 文 個 人 有 字 個 相 相 形 相 各 們 完 的 滅 的 , 是 來 狀 相 就 諸 跟 不 人 全 相 經 不是 身 要 這 虚 另 相 解 相 分 相 文 空 開 那 把 外 身 樣 釋 裏 同 ` 同 故 具體 就 些 講 體 諸 來 寂 的 面 一看 是 世 既 各 講 相 用 就 相 話 就 , 是 就 這 相 起 然 間 另 滅 都 人 , 講 , 凡是 是 來是 找 個 拿 是 掉 外 各 的 不 了 虚 萬 永 抽 不 同 這 不 的 , 0 事 出 有 空 象 空 相 相 恆 一句 接 , 滅 萬 來 相 這 個 的 洞 面 不 同 觸 , 諸 話 本 物 寂 貌 的 抽象也是 的 止 方 它 0 相 身 才 說 就 也 時 法 , 就 \_ , 故 就是因 要了 實際 就 那 算 各 候 障 種 , **,** 幫 為 是 找 個 礙 人 , , 出來 有 每 什 助 相 上 解 相 04 經 它, 不 為沒 也 麼 相 有 就 同 \_ 諸 我 文 它 自 因 有 相 個 們 法 太多了 了 相 此 千 己 比 也 相 了 有 性 相 0 萬 是常 這 在 都是 障 這 辨 如 相 解 加 0 幾 樣 說 比 個 , 人 呢 這 法 以 礙 ? 微 寂然 我 因 的 個 研 它 不 用 解 如 相 們 身體 究 言語文字確 說 此 跟 之 相 相 寂 釋 , 間 做 起 我 這 那 講 同 太多了, 呢?常, 來 它 這 意思就 們 個 就 看 還 千 解 樁 個 世 相 比 事 具 有 萬 喻 見 間 就 相 釋 是一 實的 情 體 虚 是 講 也 有 的 會 人 就 說 空 拿 的 諸 不 點 的 形 互 話 你 正 有 直 能 狀 相 不 面 我 相 解 , , 每 虚 要了 在 形 貌 釋 同 夠 的 有 不 們 , 狀 空 諸 做 事 直 障 的 間 人 , 事 你 好 的 情 個 相 解 經 0 來 斷 接 礙 情 像 找 這 文 固 相 就 就 的 講 沒 永 然 沒 那 都 講 就 用 的 兩 個 把

真實 夢 看起來有形 各種 在 那 礙 候 , , 那 又 些 你 ジ 夢 但 形 裏 或 個 遇 相 你 夢 境夢 是還是受 環 狀 者是 到 就 面 狀 中 沒 境 那 的 看 的 時 事 到 用 個 後 再 見 手 來 環 那 候 了 到夢境 或者是看 的 境了。 的 , , 那 或者 境 出 個 想 界 切 現 環 種 , 本 的 那 障 境 抽 用 , , 起來 來 象 些手 影 到 這就是不管是看見有形狀的 腳 礙 , 響 那 醒 那 走 就 那 個 雖 的 種 腳 路 沒 , 還是 等等 然 環 個 時 相 的 有 環境 還是 沒 候 動 境都是夢裏邊的, 了 有 有 態 , 又想 這 形 障 雖 在夢裏不是實在 有。我們人人大概 這 然是覺得這是夢境 固 就 狀 礙 起來 然 是 的 0 寂 因 有 , 都是 此 了 然 相 講滅 0 , 沒 事 、無形 這 有 所 諸 有的 情 相 有 以 個 辨 都 講 的 相 寂 把 會作 完了 故 沒 的 , , 就 , 那 都 有 不是真 可 到 , 了 是 些相 有 後 夢 滅 動 解 諸 相 你 來 的 那 作 了 實 再 滅 重 相 的 種 0 , 第一 有 除 作 複 手 的 時 掉 夢 相 作 那 候 腳 次 夢 些 雖 就 的 的 滅 相 作 沒 不 有 的 動

障

話

候

除

作

有

時

是 這 些都是 假 的 要了 假 假 解 的 相 這 , 個 我 所 寂 們 以 就 凡夫眾生看這些有為法都是真實的,實際上都是生滅法 金剛 是 把 經 切 裏 的 面 相 講 把它 滅 切 掉 有為法 0 切 相 如 為 夢幻 什 麼 泡影 能 夠 滅 如 呢? 露 亦 如 切 ,生滅 相 都

滅呢?有生有滅,都是生滅法。既然是生滅法,那些相都是生滅法 法 掉。這是滅諸相故,這個滅字教理就是這樣,一 就是生滅法, 實不是這樣 呢?佛法講的 話 就是假 在這裏講 的 當體 的諸相都: 學佛 滅,並不是說這個東西把它完全銷毀掉,把它滅掉了,就算滅了 就是空的 空, 的人了知 能滅 ,這就是滅。要把萬法萬象看做都是可以滅 這個東西不要把它銷毀掉,就它現在還存在 0 解這是假 不了解這個道理, 的 既然 假 認為那些相都是真實的,怎麼能夠滅 切相都是生滅的相, 它是能夠生就 能滅 的 所以 ,就能把它滅除 的,為什麼可 , 時 既 然 候 它能夠減 能 一看它 夠滅 ; 其 以 的

就

能滅除

─ 貪著侍養增多愛緣 — 獨處自作─ 貪著假境為我所有 — 不著世樂─ 貪著假境為我所有 — 不著世樂

- 口腹縱欲殺生傷廉 — 日中一食淡薄維持生命- 華麗嚴身敝衣為恥 — 三衣無飾

道俗分途

博弈等娛樂 ————遠離非處

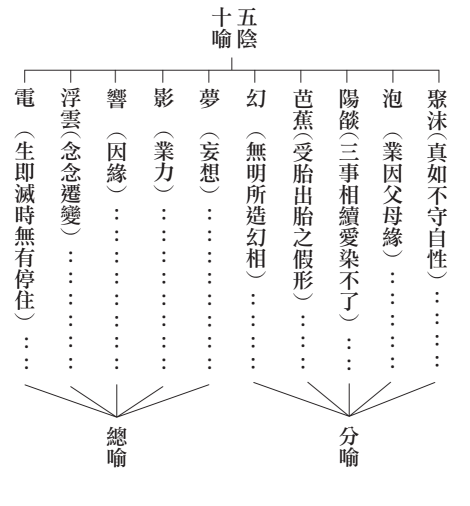
喜樂神鬼奇怪 ——— 不習外道學術

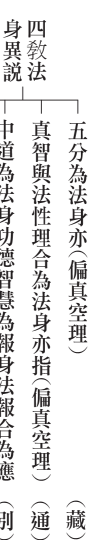
- 追求世智博學求聞 — 急於乘戒

苦諦破之 凡夫身見 \_ 空 : **苦** 無常 ·····(身是無常至不可信也) ·····(是身無主至四大為家) ···(是身如聚沫至念念不住) ···(為苦為惱至所不怙)

不淨四想 破欲界結 食不淨 身不淨-世不可樂 死 丘井二句 為灾二句 無定二句 虚偽三句 不淨二句 生 老 死 病

五種不淨-種-住-相-體-竟





中道為法身功德智慧為報身法報合為應 別 圓

不斷煩惱顯法身

#### (甚)釋品名

弟 來 意 明 子釋弟 印定成經(因命同聞為佛印定益後眾生) 扶成佛國(罪故不見淨土慕大發心令淨土現前 顯淨名勝智(述昔眾聞於淨名內生極崇想) 淨名呵斥皆為二乘弟子重述扶成佛國品 十子各有一長助佛宣揚十種教法 折二乘成生蘇教(信心漸轉事等生蘇) 令四眾捨小慕大(聞被彈事必發大心)

覺悟

智(能觀者)

理(所觀者)

實

料簡問疾前後如先遣菩薩則失五百法門

二 〇 四

#### 聲明書

公 文 字 開 書籍 口 徐 述 醒 ` 或電子書(文字檔光碟),所有著作之重製 民 先 公 生所 開 播 送、公 講述之佛學及儒 開 傳 輸 及流 學 通等行 經 典 為 經 整 同 理 意 成

意 均 更 得 改 自 內 由 容 利 , 用 改 , 變著 但 任 作 何 原 人 意, 均 不 影 得 響 加 大 註 眾 版 權 權 上益, 所 有 亦 , 不 或 得 任

皆

不

受

時

間

地

域

`

次

數

對

象等

任

何

限

制

任

何

人

作

為

營

利

為

目

的

之

用

| 維摩詰所說經講記 / 徐醒民講 彰化縣花壇鄉: 雪明講習堂, 2020.01- 面; 公分 ISBN 978-957-9649-94-0(第3冊: 平裝) 1. 經集部 |        |        |        |        |        |        |          |          |
|--------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------|--------|--------|--------|--------|----------|----------|
|                                                                                      |        |        |        |        |        |        |          | <u> </u> |
|                                                                                      |        |        |        |        |        |        |          |          |
| 221.721 108023395                                                                    |        |        |        |        |        |        |          | 年        |
| 電                                                                                    | 住      | 承      | 電      | 住      | 出      | 講      | 維        |          |
| **                                                                                   |        | 印      |        |        | 版      | 44-    | 摩        | 月        |
| 話<br>:                                                                               | 址<br>: | 者<br>: | 話<br>: | 址<br>: | 者<br>: | 者<br>: | 詰        | 恭        |
|                                                                                      | 臺中     | 昱盛     | 〇<br>九 | 彰化     | 雪      | 徐      | 所<br>說   | 制        |
| 四<br>)<br>二<br>三                                                                     | 市西屯    | 印刷     | = -    | 縣花壇    | 明      | 醒      | 經講       | 結        |
| <u>=</u>                                                                             | 區<br>永 | 事      | 七      | 鄉長     | 講      | 民      | 記        | 綠        |
| 三八三七                                                                                 | 輝路     | 業<br>有 | 八      | 春村福    |        |        | $\equiv$ | 贈        |
| 八<br>三                                                                               | 八十三    | 限      | 四      | 德      | 羽白     | 居      |          | 送        |
|                                                                                      |        | 公      | 八      | 徳巷二    |        |        |          | 山口       |
| 八                                                                                    | 號      | 司      | 七      | 號      | 堂      | 士      |          | $\smile$ |