# 大佛順首

### 楞嚴經十六 目 錄

| 一三五、純想即飛。必生天上。若飛心中。兼福兼慧。及與淨願 一 | 一三四、佛告阿難。快哉此問。令諸眾生。不入邪見。汝今諦聽 一 | 一三三、說是語已。即時阿難及諸大眾。得蒙如來開示密印般怛羅義 :: 一 | 一三二、爾時文殊師利法王子。在大眾中。即從座起。頂禮佛足 | 一三一、阿難。如是皆以三增進故。善能成就五十五位真菩提路 | 一三〇、如來逆流。如是菩薩順行而至。覺際入交。名為等覺。 | 一二九、淨極明生。名發光地。明極覺滿。名燄慧地。 | 一二八、又以己心。成佛所履。若依非依。如登高山。身入虚空 | 一二七、即一切法。離一切相。唯即與離。二無所著。名真如相迴向。 :: | 一二六、壞其可壞。遠離諸離。名不壞迴向。 |
|--------------------------------|--------------------------------|-------------------------------------|------------------------------|------------------------------|------------------------------|--------------------------|------------------------------|------------------------------------|----------------------|
| ····· 一四                       |                                |                                     | ······ 九                     | : t                          | ····· 六                      | ·<br>·<br>·<br>·         | ····· =                      |                                    |                      |
| 五                              | 二九                             | Ξ                                   | 五                            | 九                            | 六三                           | セ                        | Ξ                            | セ                                  | _                    |

### 大佛頂首楞嚴經講記【十六】

| 附  | =   | =           | ニニ        | =    | ニニ       | =          |
|----|-----|-------------|-----------|------|----------|------------|
| 講表 | 四一  | 四<br>O<br>、 | 三九        | 二三八、 | 三上       | 二三六、       |
| 1  | `   | `           | \(\cdot\) |      | せ、       | <i>/</i> \ |
|    |     | h           |           |      | Ë        |            |
| :  | 云红  | 九           | 七七        | 五    | 二七       | 阿姆         |
| :  | 何西  | 者           | 者         | 者    | 者        | 難          |
|    | 惡   | 0           | o<br>An   | 0    | 0<br>Lei | 0          |
|    | 報   | 枉           | 怨         | 詐    | 慢        | 此          |
| :  | 從   | 習           | 習         | 羽    | 習        | 等皆是        |
|    | 六   | 交           | 交         | 交    | 交        | 皆          |
| •  | 根   | 加           | 嫌         | 誘    | 陵        | 是          |
|    | 出   | 0           | 0         | 0    | 0        | 彼          |
| :  | 0   | 發           | 發         | 發    | 發        | 諸眾         |
| :  | _   | 於           | 於         | 於    | 於        | 眾          |
| :  | 者   | 誣           | 銜         | 相    | 相        | 生          |
|    | 見   | 謗           | 恨         | 調    | 恃        | 自          |
|    | 報   | 0           | 0         | 0    | 0        | 業          |
|    | 0   | 如           | 如         | 引    | 馳        | 所          |
|    | 招   | 是           | 是         | 起    | 流        | 感          |
|    | 引   | 故           | 故         | 不    | 不        | 0          |
| :  | 惡   | 有           | 有         | 住    | 小息       | 造          |
| :  | 果   | 合           | 飛         | 0    | 0        | 十習         |
| •  | 0   | 山           | 石         | 如    | 如        | 習          |
|    | 此   | 山合          | 投         | 是    | 是        | 因          |
| :  | 見   | 石           | 礰         | 故    | 故        | 因。         |
|    | 業   | 0           | 0         | 有    | 有        |            |
|    | · 交 | 碾           | 匣         | 繩    | 騰        | 受六交        |
|    | X   | 磑           | 貯         | 木    | 逸        | 六六         |
|    | •   | 耕           | 車         | 絞    | 奔        | 報          |
|    |     | 磨磨          | 整         | 校校   | 力波       | 。          |
|    |     | <i>/</i> A  | 11111     |      |          |            |
| •  | •   | •           |           | •    | •        | •          |
| =  | =   | =           | =         | _    | _        | _          |
| 五  | 四   | 二二五五        | 二〇九       | 九三   | セ        | 六          |
| 七  | _   | 五           | 九         | Ξ    | セ        | _          |

### 大佛頂首楞嚴經講記(十六)

#### 徐醒民居士講 研學小組記

#### 第二二六講

## 壞其可壞。遠離諸離。名不壞迴向。

的 度化眾生的時 念頭也要離開 現在念的經文是我們正式在研究的十回向菩薩的階位,菩薩要度化眾生,可是 候 ,上回是講離相 不能著相,既需要度化眾生,又不能有度化眾生的相 的迴向 ,現在講不壞迴 向 ,甚至連離

相

除一 先講「諸離」,說個比喻的話,就拿菩薩度眾生這樁事來講,菩薩度眾生,要問: 這些事情,都是可壞相。「壞其可壞」,上面的「壞」是把一切可壞相都要滅除,滅 世間萬法都是可壞的,上回講度化眾生不要著相,度眾生的眾生相 遠離諸離」,一切可壞的相,都要把它滅除,也就是說一切都不要著相。遠離諸離 切可壞相 所謂 不壞 迴 ,這是第一句,這一句是講上面這一段的,一 向 ,經文說:「壞其可壞」,先講「可壞」 的名詞,可壞是什麼呢? 切相都要離開。接著講: ,以及度眾生的

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

菩薩 生 薩 度 的 被 到 誰 Ξ 來 遠 相 度 化 這 菩薩 度眾 離 眾 也 輪 用 化 個 諸 要離 體 的 生 地 種 眾 離 空 位 拿什麼來度化眾生?拿佛法來度化眾生。這是我們一 種 生? --沒 , 開 的 生在菩薩 的菩薩 佛 有 我 切 法 114 諸 們 來開 離 我能 都要離 諸 不是這個看法,菩薩本人能夠度化眾生,菩薩自己不認 離 \_\_\_ 看 般 就是能 度化 起來 示、來度化眾生,也不著佛法 0 人 離 ,三輪體空 都是: 開 眾生」這 ,一切眾生都沒有所度化眾生, 度化 這些相是什麼離 菩薩 的相要離開 個 ,凡是著 在 相 度化 , 沒 眾生 有我 開 了 • 所度化 ? 相 相 ら い , 的相。這就是我們普通 度的是什麼? 在 都要離開 離 的眾 那裏 開 , 連 生 也沒有眾 所度 般 相 這 也要離 人所了 個 所 化 ら い 度 也 生相 的 眾 化 要 開 解 為 離 的 生 在 的 講 自己 開 用 就 的 那 佛 是 但 那 裏 在 是 菩 法 眾 這 此

但 幻 起來 是 的 假 他 為 的作用), 什 相 不 要滅 麼 能 放 114 除 棄 作 那才真正是清淨的法、稱性而起的法 掉 不 度 壞呢?菩薩 化 把 眾 那些 生 的 假 任 在 相 務 滅 度 化眾生 除 這 的 個 話 不 , 雖 ,菩薩弘 能 壞 然 的 0 法 切 上 0 所 相 面 稍微著了一 說 都 講 的 不 法 壞 能 著相 其可 才是從本 點相 ,要離 壞 **,** · 性 我度了多 那 開 一裏起的 假 切 相 虚

遠 壞 個 少眾生、 念頭 離 迴 諸 向 在 離 我 當中,所說出來的法,眾生聽進去就打了 這是真正在度化眾生,說的是純粹的 」,離得乾乾淨淨的,那是純粹從本性起來的法 在度化眾生,有這麼一 點 點 的 這 個 念頭 法 折 , 你 扣 這 0 ,「名不壞迴向」,這 個 所 念頭 以 必 就 須 不清 要 「壞其 淨 你 八可壞 叫不 有這

面第 大 都 薩 下面 面 容易著 呢?智慧從 智慧 不著 也 的 跟 悲 不壞 一條 這 各 相 じ 、都是中 條 可是悲 位 的 不 , 能 ,前 本 說 同 迴向」,他還度眾生,這是上回表裏講的第二條—「智不壞悲」,菩薩 , 夠 的 遠 過 性裏出來的是真智慧,真智慧出來才有權智、才有智慧。所以 離 面 , 離 心絲毫沒有壞,這個悲心有了大智慧,才能實現他的悲心 , 0 講離 以 十 相 第一條是「悲不壞智」,就是菩薩度化眾生 這 切 回 , 諸離 個 他 相 向 不妨 來顯示 每 迴向,在度化的時候,菩薩能夠 一條 ,這是菩薩真正 礙 他的 中道 講 的 智慧 都是中道 0 剛才這 前 的 面 大悲心 一條「壞其可壞 前 講悲不壞智,這 面 第 真正 一條講 不著相 的 , \_ 智慧, 即 , 1,度化 相 遠離諸 般 條 人 智慧從 智 離 度化 眾生是指 不 相 離」,一切 , 壞 這 有智慧, 眾生 這 悲 那 兩 跟 裏來 者 前 菩 就 前 有

有為法 、無為法都不著, 就是有為無為中道 ,這個中道就是不壞 迴向

# 本覺湛然。覺齊佛覺。名等一切佛迴向。

諸佛的覺是妙覺,就是究竟覺。就菩薩來講,本覺湛然怎麼出現呢?從始覺,菩薩 佛,「湛然」,到這個地位的菩薩,他本覺的自己真心顯現出來了,「湛然」是很定、 不管顯了多少,他這個法身跟已經成佛 向 生的法身跟諸 有本覺, 佛的妙覺平等的,「齊」就是平等的。為什麼本覺跟諸佛的妙覺是平等的呢?菩薩 的本覺開始發現出來,一開始發現出來,這個始覺(就是上面講的本覺),就跟諸 本覺湛然,顯現出來的時候,他這個覺「齊佛覺」,「佛覺」是已經成佛的諸佛的覺, 不動的,可是出現了。這一出現的時候,「覺齊佛覺」,上面的「覺」指本覺,菩薩 的菩薩 這叫等佛迴向,「本覺」,這個本有的覺性是真如本性,就天台宗講,就是理即 我們每個凡夫眾生都有本覺,這個本覺換一個名詞來說就是法身, , 他 佛的法身沒有不同,完全都是一樣的。了解這個理之後,到了第三回 的本覺雖是湛然不動 ,可是他的法身是顯露出來的 的諸佛的法身完全一樣,平等, ,法身一顯出來, 無二無別 一切眾

諸 名等一 佛平等的 切 佛 迴 見到自己 向 因此 )法身 這叫 • 作等一 證 到自 己的 切 佛 法 迴 身 向 他 證 到 這個 本覺的 法身了 他 就

跟

法身跟 意義 麼 證 候 現 所以就這 04 到 在 , 中道 講 來 的 前 十 諸 .講 十 法 回 面 呢? 佛 身 迴 個意義來講,本覺、妙覺是中道,從這裏開始 向菩薩早就是法身大士了, 兩 雖 跟 向 圓 個 滿 然 諸 就菩薩來講,他是本覺,就諸佛來講,成了佛是妙覺,可是就 迴 , 為 什 佛 的 向 證 平等 是迴 法身沒有什麼分別的 到 \_ 麼到 部 向 這叫 眾生 分法身,這個 十迴 作本覺妙覺中道,菩薩的本覺跟諸佛 向才講跟諸佛平等呢?講迴 這個第三迴向 按照這部經來講 法 身雖 就 他的本質 是一 開 始迴 部 分 ,從 向 (本性)來講 ,他是迴向佛道。第 ,沒有圓滿 諸 初 佛 向 住開始 ,到了第三迴 迴 向佛道), 的妙覺中道 就 ,完 這 證 個 到法 全 不 四四 圓 法 向 因 身了 致 迴 身的 的 此 滿 向 的 什 時 的 他

# 精真發明。地如佛地。名至一切處迴向。

是因地 精真發明」,菩薩現 的真心,在學菩薩道的真心,這 在還沒成 佛 個真心是最精最真的 還沒 完全證 到 佛 果 因 還是 地 的 在 1 因 因 地 地 的 精真」 心「發

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

真 明 轉 不 明 正 同 是 菩薩 開 我 出 悟 因 們 來 地 凡 真 真 夫 己 的 正 的 是 正 ジ 經 開 始 本 發 悟的 覺了 覺 就是真心 明 了 , 我們 話 , 始 前 境界就轉了, 凡夫 覺是他的 面 雖 講 那 然還 裏錯誤呢?我們學佛多年, 本覺湛 在 本覺呈 因 我們現在只是研究佛法,自己的 地 然」, 現 , 這 出來 本覺已經是始 個 真心 了 出現 這就是精 了,真 覺了 實實在在 真發明 0 正 就 證 菩 到 境界沒 薩 我 法 精真 們 來 身了 沒 講 有 有

可是 看 指 的 所 因 回 見 什 相 謂 向 地 又是土 麼 真 他 的 的 證 呢 菩 本 的 到 じ じ ? 薩 性 因 法 無 , 石 他 身 在 地 比 相 , 流 第 的 這 如 這 ジ 是 中 ` 我 時 部 個 四 又是垃 ·境界. 要滅 經 們 候 回 ジ 裏 講 , 向 如如 講 除虚 菩薩 怎麼樣 山 地 圾堆,看 如 河 佛 如 來 妄 大 的 地 佛 呢? 的 地 藏 因 」,就像佛地 地 假 地 , **,** 的都是太不好了 我 這 如 相 跟 這個 來藏 們 個 佛 學佛 假 大 地 裏什 地 完 相 。 上 地 滅 就是 全 , 比 麼 除 是因 面的「地」指菩薩 了 樣 都 \_ 如 , 前 有 以 種 , 但是我們凡夫眾生果然把自心 地 後 境界 地 面 一在因: 我 講 如 在 們凡 離 , 佛 本 菩薩 開 地 性裏 地 夫眾生看 0 切 的 既是 地 面 ジ 相 如 含藏 就 精 佛 是 雖 真 真 山 地 到了 然還是在 河 發 じ 的 切 大地 無 明 第 清 地 相 了 淨 四

果 中 完 性 出 地 不 相 · 堪 全 來 地 じ 那 , 裏面 就 中 的 那 些 的 是 致 虚 虚 境 絕 所 所含藏 不是 因 界) 幻 妄 的 含 地 的 相 的 我 如,完全一樣,這就是「 這 假 這是講 我們自性 們 叫 的一切境界 切 相 眼前 地 境 破 界 除 如 所 這 佛 了 中所含藏的、所顯 個 地 那 看 以 中 的 後 個 (無量無邊的境界),就跟諸佛本性裏所含的 佛 地 這 道 , 個 真 地 ), 他 0 是諸佛 現 講 正 這 象 在 地 那 我 0 個 如 個 我 們 中 的 佛 果地 現出來的清淨真相 們 道 如 地 切 看 來藏 的 0 境界就 的是 時 這 裏 候 因 句 五 地 , 跟 我 話 濁 因 果 諸 們 地 就是說菩薩 不 地 佛 堪 真 中道 • 的 果 , 的 ジ 那 佛 裏) 地是 相 個 地 因 真 離 所 的 地 諸 含藏 相是菩薩 開 如 個 就 來 佛 這 是果 一切境界 理 藏 些 所 的 五 顯 清 地 本 現 因 濁 淨

化 個娑婆世 有多 ,是他 是諸佛無量無邊的十方世界,每 少 下 諸 面 的佛土;其他十方世界 界, 講: 「 佛 的 佛 現在是釋 名至 土?太多太多了 一切處迴向」, 迦牟尼佛 所教 ,每一個三千大千世界都有 · -到 化 一個 這 切 的 個 佛土; 處」指諸 世界是一個三千大千世界, 地 位 的菩薩 西 佛 方 度 極 樂 化 他 小世界是 眾生 就 7一尊佛 可 的 以 阿 佛 至 土 在 彌 十方世 那 陀 切處 裏 比 佛 教 在 如 界裏 化 那 我 裏 們 那 教 這 面 切

事 法身,法身就 就是佛 他 就 土 能 夠 就是 徧 到 切處 切 切 處 處 , 所 那 包 以這 含 一尊佛 叫一 切 的 的 切處 佛 佛 土 土 迴向 這樣 他 都 、叫至處 的 可 菩薩 以 到 迴向 為 他 什 既 0 麼 是因 第 可 五 以 地 迴 到? 向 果 ·菩薩 地 是 證 到 回

#### 世界 如來互相涉入。得無罣礙 。名無盡功德藏 迴向

界 的 關 絕 化 入」,菩薩到 如 時 係 不是我們 的國土。 道 。「互相涉入」是什麼呢?正報含有依報,依報就 來」,一 候 世界」是佛一 山 不是那麼簡單 河 依 報 大地是外在 凡夫眾生, 如來」 這 個 、 正 個地 指 依 一報是 指諸 切的 位 報 的 的 ` — 我們 的 時 佛,菩薩 國土,前 十 回 候 個 「事情 我們 的 迴向 指 正 自 正 每一 本身是我們自己, 報是我們自己 面 己的 所到 報 把依 講 , 迴向 世界是 依 的世界,他跟諸佛平等的 「至一切處」,一 報 報 從十方面 正 正 依 報 的 報 報 互相 身體 這是凡 相對的意義來講 , • 諸佛 涉入 如 含著 來是 外 切處是所有十方世界 夫知 的 面 ,這是中道。 正 正 的 依 報 報 報 見。 境界 法 , 菩薩 與我 身。 這 這 正 114 報 兩 都是中 普 互相 者 這是 在 們 身 通 互 能 的 講 道 相 體 涉 夠 互 我 佛教 涉 相 沒 互 們 這 講 相 涉 世 有

是 就 依 報 正 報 來 講 能 夠 圓 融 的 這 04 中 道

作 塵 的 法 毛 正 互 那 正 利 孔 報 麼小 相 報 生 裏 , 互 涉 涉 面 把 相 , , — 毛 山 A 涉 , X 0 到 孔 就 河 λ 粒微 裏 有無量無邊諸 大 這 依 了 地 樣 報 就 , 塵裏就 涉 有寶 的 就 , 三千大千世界這 互 入 剎 到 相 得 每 涉 有無窮 無 佛的 這 入 罣 是 個 114 礙 涉 寶 作 毛 的 **,** 剎 孔裏 沒 諸  $\lambda$ 怎 佛 在 有 個 正 麼得 垩 報 那 面 , 依 報當 裏 無量 0 , 礙 無罣 别 如 面 , 的 說 果 然 沒 , 礙 諸 我 有 很 把 那 呢? 們 垩 佛 正 個 大 身體 在 ` 報 寶剎是莊嚴微 礙 拿 很 包 那 就 個 寬 含 個 事 身體多少 微 的 到 點 實 塵裏邊轉 依 點 來 把 報 的 它 裏邊 說 妙 妨 毛 縮 的 , 礙 法 去 孔 依 小 , 都 ? 在 報 到 輪 沒 把 那 每 涉 , 有 裏 這 粒 我 入 微 們 弘 個 到 114

不 講 的 什 麼 住 到 這是從 無 114 名無盡 盡 要是從不變的 功 藏 德 如來藏裏 , 一功德藏 他 呢?這個 從 天 迴 地 這 面 向 方 間 來 **\_**, 功德是 的 面 的 這 來看 變化 04 個 名 依 這 作 萬 114 無 報 方 法 無 面 盡 以 藏 盡 來 正 及 功 講 報 0 我 德 中 , 藏 們 整 眼 國 每 迴 的 個 睛 向 圓 文 個 人 眨 融 無 眾生都 蘇 起 眼 盡 東坡 來 那 的 麼 , 是 寫 互 短 沒 無 暫 的 相 有 盡 涉 的 窮 赤 藏 入 時 盡 間 壁 的 這是蘇東 賦 不 功 都 相 德 裏 維 妨 藏 持 就 礙

坡 盡 講 迴 的 向 人家明 無盡 迴向也是迴 瞭了,真正 是明 向 佛道 白 人 , 想證 他 講 到 佛 的 果 就出自 , 就 向 這裏的無 無盡藏來 盡 功 回 德藏 向 0 下 迴 向 面 第 六迴 這 114

向:

根

迴向

#### 於 同 佛地 。地中各各生清淨因。依因發揮。取涅槃道。名隨順平等善

中 各都 淨 來藏裏面 無盡藏裏有無窮無盡的那種境界,就是無窮無盡的 就 因 ,「地中」就是同佛地,「地中」指上面 理上面講,這是一個,完全相同的 能 的 」,既是這個理 於同佛地」,什麼是同佛地?前面講菩薩「地如佛地」,這是講法身、講真理 夠 六 度萬 ,也就是從菩薩的因地 生出來清淨因 行、萬德莊嚴 ,自己無盡的理 0 這些「 , 種 、諸 種 清淨因」是什麼?萬德莊嚴 從 , 正 佛的果地,從那裏出來,那都是如來藏一切的 ,叫「於同佛地 那個境界跟諸佛是完 報 --就在同佛地之中,也就是講無盡藏 發出來的 功德 依 」,講一 報,這些裏面就包含了一 從 全相 依 的 個理。「地中各各生清 報 切 同 顯 境界 , 出 就在這 來 的 都是從 境 界 個 裏 同之 切 面 各 如

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

來 清 本性裏發出來的,「各各生清淨因」 心的時候 淨 相 顯現出來的,這個清淨因才是真正的真因 , [因地不真,果遭紆曲],因地發心就發真心,清淨因就是真因 那才是真正 的清淨因 0 這 個 就是發生出來這 清淨因 就是菩薩 。這部 個 經前 同 因 佛 面 地 講 每 因 緣 地中 果 各各生 , 真 因 八正是 地 出 發

道 道、「清淨因」 之後取涅槃道,取成佛的涅槃果,真因才得到成佛的真果,「名隨順平等善根 」,再取 依 因發揮」,由這個真因 向到涅槃道 就是真因。依照清淨的真因, ,涅槃道是諸佛證果,證到究竟的妙覺了。 「涅槃道」 發揮出來 , 再 把它擴展。 依因發揮,按照真因往前發展 擴展出來的時 候 迴 就是 取 ,發展 向 涅 真

事實。 是同等的 因,菩薩發出來那些六度萬行種種學菩薩道的心 為什麼叫平等?為什 事情 事與理平等。再講「善根 雖 同等講這 多, 都是從理 個 理 , 麼叫善根呢?「平等」就是菩薩 裏面出來的 理是一個 」,依著這個理講事,都是向著涅槃道 ,事與理 個 真 理 本來是平等的 。由這個 , 那 真 的因 都是清淨心 理 , 地 菩薩 沒 跟 有 諸 兩 , 各 佛 各. 都是很多的 個 的 事 涅槃道是 果 生 出 理 地 清 這 淨

多, 以 上去,那是涅槃道 出究竟的果。換句話說你發清淨因這個心,由這個心可以直接到達究竟成佛的境界 成 佛 這方面 這個 證 中道 到 明瞭這個中道 佛果 理 那個究竟的境界 ,這就是善根。「隨順平等善根迴向」,這叫作理、事,是一、是 事 。下面第七迴向 \_ 切佛 が上、 一 這個 能夠生出來, 切正報,依報、正報皆是平等, 取涅槃道 ,你這個 真因 這叫中道 能夠 生

## 真根既成。十方眾生。皆我本性。性圓成就。不失眾生。名隨順等觀 切眾生迴向

這 就 像這樣的善根已經成就了。成就以後是什麼狀況呢?「十方眾生,皆我本性」,到 等善根是:理與事、依報與正報皆是平等,平等一如,這個善根成就了--方眾生,皆我本性」,十方世界無量無邊的眾生「皆我本性」,都在我的本性之中。 了 個 隨 地 這是等觀 位 '順平等善根迴向」,菩薩真根既成,他確是了解了。了解到什麼呢?「十 的菩薩真 迴 向 正了解了 ,「真根既成」,「真根」是上 ,在第六迴 )向講 的 「隨順平等善根迴 面第六迴向的善根 向」,這 平等善根 真根既 個菩薩成 , 平 成,

換 白 話 說 我 的 本 性 菩薩 的 本性能夠包含十方 世界的 眾生 到 這 個 時 候 菩薩 真 正

了 解 這 個 我們看:為什麼是十方眾生皆我本性?菩薩說這是我本性 要知道

了

解

了

大菩 這 個 薩 本 或 性 我 講 們 本 我 性 們 連開 就是本來具有的 悟都還沒開 悟呢 性 , 這 , 我 個 們 性 的 就是法身。 本性就是法身,我 不管已成佛 們 的 、未 法身跟諸 成

佛 的 法 身完 全 \_ 樣 的。 這 個「十方眾生皆我本性」就是說:十方眾生所具 有 的 法 身

為什 麼菩薩 是佛性,跟菩薩這個本性同一個,同體的。我們普通講大菩薩 弘 法 利 生要有悲心?悲心怎麼起來 的? 悲心 要有 個 理 論 的 基 礎 理 論

能

夠

發同

體

大

悲,

也

就

那 的 基礎 些無 就是 窮無盡 同 體 + 方世界的眾生, 同 體大悲就是說: 他們的法身跟我一 我這 個 法 身, 樣的 我 現 , 在明瞭 既是跟我一 了 我 樣 證 , 到 那些眾生 法 身了

還 在 迷 惑 顛 倒 他 們 對 7自己, 本性 不了 解 , 可 是他們 的 本 性 跟 我 是 相 同 的 因 而 我 起

了 同 情 N'S 什麼是同情心?我們凡夫講的同 情 心 在菩薩就是同 體 大 悲 心 菩薩 就

因 同 體大悲心 , 他度化眾生才不辭一 切辛勞。 我們學道的人雖然沒有到 這 個 程

度 的 話 我 我 們 們 根 據 就 佛 跟 法 — 研究 般 人 這 的 個 知 見 理 不一 , 我 樣 們 從 了 理 上 面 稍 微 知 道一 點 點 我 們 往 這 上 面 去

事情 現 在 很 難 大菩薩 自 各 為 日 在是 己 政 之 可憐 玩 國 , 不關 以 下, 的選票。 的 又是風災 火,火萬 我 德 知 們 政 全世界沒有一個真 ご 塌 道 治 , 他 對 那真正是為老百姓長遠的未來,看得清清楚楚的,那才是政治家 糊 不 , 卷 那 要關 這樣 起了 塗。 一燒起來,那些老百姓受到災難,包括他自己在內,他自己也逃不 知 ` 些痛苦 那 又是水災,這是眼前看得見的,未來那些看不見的災難 道 玩 一個是政治家?那 1 同情心 的 0 火 ,就像觀世音菩薩救苦救難,他用種 時候,老百姓可憐。老百姓未來的災難, 我們既是修道的 的 的人 人 , 也不 正 這 遭遇災難 的政治家,真正的政治家就像孔夫子講的,要實行仁 個 知 同 道,可憐 情 心就是同體大悲 一個真正為芸芸眾生未來的福 人,我們看得清楚。 的人,我們為什麼起了憐憫 的老百姓也 0 不知 所以 世界上這些政 種 道。我們 修道 的方法來救難,眾生未 政治家也不知道 的 人不是 心?世界上 利著想?都為著 修 道 治 ,芸芸眾生 的 對 領袖 人 世間 ,現在 知 的 , 今 了, 道 都 災 的

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

眾生沒有 我 來 解 的 們 ,眾生不是彼 看 災 到 難 别 的 點 辨 般 點 此 人看 法 , 沒 ,只有弘揚佛法,再就是真正把中國文化宏揚出去,讓人家都 你成天看著外面, 有關 不 到 係 , 菩薩 (個 别 都 的 看得 現在外面 ),眾生都是同 清楚 0 世界的 我 們 沒 體的 現 到 況 那 這 , 種 那真是憐 程 個道理 度 我 必 憫眾 們 定要明 根 生 據 佛 瞭 憐 法 了 憫

得 為什麼呢?度化眾生就跟替自己辦事是一樣的,我們普通人講「 法身— 了 好處, 十方眾生,皆我本性」,菩薩到 同體,他發出大悲心來了,你叫他不要度化眾生,他辨不了,他停止不下來 菩薩 就 如本身得了好處一樣, 這個 時 這都是由同 候, 十方 世界的眾生都是跟 體 來 的 如 同 身受」,眾生 自己同 個

生迴 生 那 生 就 種 。菩薩說 種 向 是要一直在那裏度 性圓成就」, 的 那 就是 些, :我自 以 還沒有認識自己本性的,來幫助他成就 平 菩薩 等大 己本 悲心 性 的 化眾生。「名隨 本 圓 滿 性 來,「觀」是觀察,觀察眾生,以 成就 圓滿成就了,「不失眾生」,他不放棄眾生,要度化眾 了,我還要幫助眾生成就 順等觀一切眾生迴 0 向一,這叫 這個等觀 呢 這 0 個 不要遺失了眾生 隨順等觀 迴向 來 回 向 , 就 觀察眾 一切眾 把菩薩

自身跟眾生的一切身分完全看得是同一個根源。從第三到這個迴向,這五者都是迴

向佛道。

六

#### **<b>東二二七講**

### 即一 切法。離一切相。唯即與離。二無所著。名真如相迴向

第八迴向,一直到第十迴向,是迴向真如 現在還是繼續講十迴向 ,從第三到第七,這五個迴向是迴向佛道 ,剛才念的是

我本性 第 要度化一切眾生,雖然要度化眾生,但是不要著度化眾生的相 的意思,「離一切相」是皆我本性,就是前 迴向眾生。現在開始這兩句,「即一切法」是不捨棄眾生,要度化眾生,不失眾生 t 迴 請看經文:「即一切法,離一切相」,這兩句是根據前面第七迴向的意思來的 向 、一個不失眾生,這兩句話講的是第七等觀迴向,所謂等觀迴向 有兩 句話,就是「十方眾生,皆我本性, 面那一段講的話 性圓成就,不失眾生」,一個皆 即一切法 ,要離 的意思是: 切 ,就是一 相 切

是離 一切 下 面 相 正 式開 0 即一 始 講迴 切法是有,佛法講的真如本性,一個是真空、一個是妙有 向真 如:「唯即與離 ,二無所著」,「即」 是即一 切 法 即

有這 開 有 切 一切皆空在我們的意識裏面 即 法是講 下面 兩者都不要執著,都不要著相。一 講空、 那更不 切法」,「離」是空,就是上面的「離一切相」,你講有、講空, 說「二無所著」,「著」是執著,不要執著即,也不要執著離 必說 有 講有,這都是名相,空是名相,有也是名相。「即」是有 這 ,更是有相 方面 離 ,就現出一個空相來,現出一個 0 這裏無 切 相是講 論講離講 說空,說空的相,當我們了解, 空」,這 即 兩 講有講空 個意義都 頑虚空的空相來; , 要 都不要著 明 瞭 這兩者都 講 0 換 照 在 相 句 映 這 切皆空 話 裏 上 要離 講到 面 空 的

經裏 我 體是不變的 都 切 們按照 不要執著,說空說有 講, 都 名真如 ·要執 這 真 ,隨緣就有變,所以真如有變、有不變,這兩者都不要執著,這才得到 如 個 相迴 名相 有不變、 著 向一, 往裏 這 オ 有隨 這個 能 面去體驗 、說真空妙有,這是教我們按照 得得 名字叫 緣 到 的 真 這 ,不要執著這個 如 兩 真 相 種 如 作 這個 相 用 迴 向 真 ,不變是真如 如 真 名相,這叫作真如 相 如 ,「真如」 相是什 這 個 的體 名相 麼? 是什麼? 往 隨緣是真如 裏 相 真 迴 面 如 按照 向 去 相 研究 \_ 真如 是一 其 的 他 用 讓 的 相 切

麼樣 沒 樣 們 正 性 都 切 真得所如。十方無礙 與不變, 礙。為什麼是十方無礙呢?既是前面講得到真如相了,得了真如相,你就 認 體 無 所如 明 有一法不是真如 為佛 瞭 礙 也是無處 呢?真 真得所如」 真 這 性體得 種大 真 的 都 迴 如 八如真 法 如 了 不要執著, 不在 指 到 身無處不在,那裏都有 用了。前面那一條名叫真如相迴向,得到真如相 那 的 以 正得到了, 指 就是 的 。古人講:「一如一切如」,得到一 後,當下就得了大受用 前 切 面 法無一 迴向 法身,我們眾生以及十方世界的 既是無處不在 這才得了一個中 得到真如相,得了真如 。名無縛解脫迴向 得了以後怎麼樣呢?「十方無礙」, 都是中道 不是真如。 , 那我 我們的法身呢?我們的法身也跟佛 這個 道 這樣 , 0 大作用 們 了解真如 「二無所 的 的法身也包含了十方世界。 相 話 就 個法 用一句 著 既 顯出 相 是 佛 來了 ,你在這個法上體會到真 下邊就 , 話 切 法身都是怎麼樣 說: 法 ,得了本性的 十方世界 這個作用是十方 都 講 真得 是真 迴向 解 脫 真

如

真

如

怎

的

法

呢?我

既

是包含

了

解

萬

法

無

道

十

向

就是每

04

真

如

相

真

如

相

迴

向

如

相

,

本體

切得

到

相 十 方 現出來 萬法 世 的 對 也真 , 於我們沒有 那就 正 是得 得 到 到 任 真 這 何 如 妨 本 個大的作用,就是十方無 體 礙 了 那 個 0 為 性 體 什麼呢?都是自己的 , 已經 完全得 礙 了 那 法 身 就是十方 , 都 是自 世 己 界 的 真 切 如 的

來 得 這 這 礙 叫 到 , 就 , 真 無縛 這 根 束 、語業、意業(身口 得 才 縛 到 據 如 + 真 解 起 相 前 脫 方 正 的 來還有自 面 迴 一切 得 時 來 到 向 候 的 障礙 了 ,「縛」是什麼?比如用一 前 解 就 由嗎?沒有了,無縛呢?綁起來解除了, 面 得 脫 都沒有了 意三業),一 空、有都 到 性體 , , 不執著,這才真正得到 由 那就跟普賢菩薩一樣 切自在了,三業都自在了。「名無 體起用 , 根繩子把自己的身體綁 這個作用就是十方世界都沒 真如 ,《華嚴經》 相, 這 這 叫 無縛 個 縛解 起來 裏講普賢菩薩 真 解 如 脫 有 相 脫 束缚起 迴 任 講 迴 向 何 向

障

境界呢?這就是真正體 理 事 不 無 相 縛 妨 解 礙 脫 這 這 \_ 還 條 不算 , 驗 經 到法身 , 文裏講十方世界都無障 事 事 無 ` 得到法身了 礙 , 事 與 事 都 , 沒 法身無處不 礙 有 , 這就是 互 相 妨 在 《華嚴 礙 0 的 换句 這 經》 種 話 境 裏所 界 說 我 這 講 們 什 的 麼 現

既然 衝突 有體 兩 大到虚空 如 在 本 種 是自 性 的 在 ,這都是妨 理事 的 那 彼 己的法, , — 真 裏 此 我們自己身體 都是相 無 相 切 礙 了, 我們完全迷住 無窮無盡的十方虚空,小到一 礙。為什麼呢?我們對於自己的法身,一絲一毫都沒有明瞭 身,法身不 事事無礙 就是得到實相 都有妨 別人的身體 舜, 了, 會有任何障 都在這 了, 得不到它的用處。 人與人之間 那 條裏面 這是正報 礙 我們所接 的 的 粒微 利害衝突 所以 0 , 第十 觸 事事 依 塵, 這裏講的 的 報呢?看 迴 , 無礙 無一 無一 向 都是妨礙 無縛解 不是法身 不是我們自己 山河 理與事也是無礙 , 人 大地 脫 真正 與 任 自 的法 何 得 ·然界· , 切 到真 雖 的 身。 法 有 然 這 自

## 性徳圓成。法界量滅。名法界無量迴向。

都有法身;般若是智慧,法身一起作用,就是智慧; 成」。本性的德是什麼?三德—法身、般若、解脫 前 面 既然得到真如實相 第一句:「 性德圓成」,這是根據前 也得到事事無礙 面 真 的 如 無縛解 迴 向 無縛解 脫 法身是整體的 解脫 迴 向 脫 了 法身怎麼顯出來呢? 迴 向 這可 這 , 任 兩 以 種 何 說 迴 向 個 性 眾 德 的 生 無 圓

性 明 德圓成了,「性德」是本有的, 去一分 法身就顯 出一分, 去無明就得解 本有的性 德圓 脫 滿成就 三德就是法身、 了 般 若 解 脫 這 個

懂 什 法 界有沒有數量呢?講到真實的話,法界沒有數量的 滿 在 合起來十法界。十法界的「十」這個數目,每一 天道等六個凡夫法,另外有四聖法界 裏有時說 成 法界,這個名相、這個數量統統消滅,不存在了。怎麼消滅呢?古人說比喻:「夢 祖 ,「一」還是個數量,一真法界不懂,講十法界,這我們學佛的人都懂、都 麼是十法界?凡夫眾生有六道,叫六凡法界 師 就 佛 性 經拿這 德 的 的 圓 話 注 法界、有時說實相、有時說真如、有時說本性,法界就是本性 解 ,本性這個量滅了。本性的量怎麼滅呢?量指什麼?「量」 成以後怎麼樣呢?「法界量減」,「法 個 裏 + , 注解得知 法界 ,有數有量叫數量 很多, 很麻 煩 ―羅漢、 , 照那 好懂, 個 辟支佛、菩薩 個數目代表它那一界的 地 界」 講 獄、餓鬼、畜生、阿修羅 。一真法界的 你的性德 法不好懂 就是本性,名字不同 ,講了半天, 、佛等四位聖人 圓 成, 「一」也是方便講 所謂十法界、 分量、數量 ,你 是數量 愈聽 , 性 在經 法界 知 | 德圓 愈難 道 道 法 文

覺悟 真相 境界 講 比喻 世界 裏 有 的 六 。「名法界無量迴向」,這叫作法界無量 明 法 趣 , 明 ,不是我們研究佛經就覺悟了,我們實在沒有覺悟。 眾生迷惑顛倒就像作夢一樣的, 有 法身全部現出來了, 轉變, , 大千世界,那多得很 我們 六道 六 趣 知 大千世界這些差別 ),又是小千世界、又是大千世界,你一覺悟之後 道 覺後空空無大千」, 一點 點 而已,自己心裏的境界還沒有領悟過來 這叫 。又是正 作法 的現 大千世界裏又是小世界、 界量滅 象統 報、又是依 在迷惑顛倒的夢中 統 迴 不存在 向 , 法界所 報 , 那 那 以 量滅 的確 個 我 , 數量太多了 ,是因 們 明明白白 是平等的 又是 根 據 , 0 小千 這 為性 真正 佛 個 、清清楚楚地 經 德圓 你看 覺是真正 萬法平等的 世 , 領會過來 根 滿成 據 古 中千 佛 人 的 的 就 所

極 不 內 能 樂世界, 往 這 明 生? 瞭 個 這 理 西方就 懂 明 個 得 瞭 理要知道我們的法身包含十方世界,西方極樂世界也在我們的法 這 之 在我們自己的本性裏面;念佛的工夫沒到這種程度,雖 個 後 理 我們 的 時 候, 還有 念佛 什麼懷疑 的 工 夫好 的? 有很 , — 念相 多人 問 應 的 時 我 候 壽 命終了 當下就 的 然沒有見 見 時 到 候 身之 西 方 能

要自 統 要在 也沒 看 來 刻 財 到 得 自 作 方 刻 己心 起來 面 命 有問 那 有 己 麼 對 終 , 這 法 我 就是 重 不 樣 ,變成一 題 身, ジ 顛 , 的 們 不 但 把它 體 也 所 全世界的 顛 倒 是 沒 驗 倒 以 , 一心 決定 無論 放 有 個 , 平 下 把 國 好 在 世 家 處 常 能 就 銀 , 間 7,全世 這樣 那 行 夠 就 理 , 裏 都歸 要 往 — 作不了若干年 • 念的 切 生 就 到壽命終了 鍛 一界一個一 生生滅滅 於你 事來講 鍊 , 時 就怕 , 候 平 \_ 國 常 個 自 , 阿 家 明 就 的 , 己 人 的 彌 這些— 不要執 瞭 時 , 自己還 , 起了障礙 陀 推舉一個 這 你也帶不去 候 佛 個 , 來 要死 著這 道理 就沒 色聲香味 . 接 , 引,事 總統 些生滅 之後 心 有 0 的; 這 裏 顛 觸 的 都 有 實上 倒 權 是 話 到 這 法 顛 , 些東 力 生 臨 ジ 倒 就 這 滅 方 生 命 不 往 個 終 西 法 面 滅 顛 那 生 總 , 法 的 倒 就 極 平 統 統 把 再 時 麻 樂 常 讓 統 全 好 候 煩 世 時 我 世 不 了 只 界 要 時 們 錢

不壞 四 下 十 智), 五 每 講 迴 表 向 菩薩到這個時候,有悲心來度化眾生 個 後 , 迴 各 面 向 位 , 帶 都是中道 八 來 ` 九、 的 話 + , 十 請 這三個 迴 把 向 講 是迴 前 表 拿 兩 個 出 向 是迴 真 來 如 , ,悲心度化眾生, 向眾 我 , + 們 生 迴 再 向 對 第一 照 全 部 是雙超空 說 下 完了 他 把 有智慧 十 0 一有中 上 迴 向 回 道 發 再 兩 了 了 悲 第 者 解

是 大悲 同 時 N) 繼 來 續 起 在 作 那裏 用 的 來度化眾 第二是有為無為中 生 道 智不壞悲 ),他起智 的 作用 雖 然 講

果 報是 身 正 者 事一多中 也 時 本 回 雙即 要轉 候 講 地 有 向 佛道 我 的 中 的覺 生身是眾 ジ 下 變到 與 們 道 , 面 , 這是 道 0 即 物 個 從第三到 因 這 性 是 這 人 妙覺是到成佛的時候 性 自己 果 五 圓 生的身體 即 合 個 條 修 修雙即 教 同 境 \_ 第七 的 ,菩薩 界 , — 的 0 地),這是講因 第五 , 本身,這是依報 , 是迴 講 就是多、多就是一 <u>,</u> 那好不容易的 立依報正. 自身跟他人 發大悲心在度化眾生 心物合一論 就是講理與事、講 向 佛 道 報中道 ,這是本妙合起來講中道,叫本妙合覺。 、果同 ,第三本覺妙覺中道 身體 ,在佛 正 0 第 (依正圓 一個 0 報互相圓融 同根 七自身生身中道 這個中道,我們只是研究研究 法 地 一與多, 講就 ,他不著相的 ,這是同根中道 ,普通 融 是依  $\smile$ 的 這 講 依報是眾生社 正 , (本妙合覺),本覺是自己 講 不 由 互 (自 到本性 因 能 融 , 到 分 , 他同根 果, 這就說 著相 互 0 我 相 會 這 性 就沒 員 們  $\smile$ 明 的 裏 德 中 融 為什 菩薩 第 國 而 環 講 有智慧 修德 已 第 的 境 因 四 麼要 學 果 是 因 六 真 自 兩 理 術 正 同 地

不壞智; 他 雖 然 不著相 他還 要起悲心 還要度化眾生, 這 叫 智 不壞 悲

看 與作 是一 界, 要離 什麼 第十有量無量中 界上這些苦惱 凡 就是變與不變都 超 夫俗 有六 用都 場夢 雖然 開 怎麼雙超 後邊三 他雖然處 人看起來,處處是障礙,大菩薩一到這種境界的時候,第九回向的大菩薩來 雙超 圓滿 , 沒 趣? 講一夢裏明 條是 的 在我們這個世間,對他一點障礙都沒有。我們每天看 到極處了 有覺悟的 呢? 那 。就是真如變與不變的中道,變與不變都是真如 道 就 迴 事情這麼多。菩薩到這 歸於中道 是自 向 (體用圓極 即 明有 真如 話,事實在那裏,處處有障礙 己害自己 ,講這個中道,第十回向叫無量迴向 要離 0 六趣」,我們現在是在夢中, 第八 第九無縛無脫中道 開 ),體是本性 。「覺後空空無大千」, 真如變不變中道 、「離」也要離開 裏看,一 ,用是由本性起的作用 (真俗自在),這是真俗 切都是清淨自在的,這叫 ,也就是空、 即離雙超), 我們都在夢中 這裏講有量無量中道 必 須到 ,「無量」是一切 覺悟 ,這個本體是 有都不要執著 這是 之後 國內 有量 即 自在 與 在夢中 真俗 離 的講十 國外 都 自 的數 本體 - 你憑 原來 我 要雙 , 世 個 都 們

量都消滅了,純粹會歸到自己的法身。

德成 三十個 是分開來講,這是把前面兩個,一個內德 證一分法身,在這裏是藉用別教的名詞來說而已, 面 的 人要到外面去旅行,假設他要旅行一千里 一住一住 萬德既 位 德。「後十向成自他融德」,到了後邊,剛才講完的十回 經完備了 ,後 自 就 他 了。「次修十行成利他德」, 位 回 備可入聖域」,「萬德」指內德、他德,自他圓融 地 置 面登地是十個聖人位。《 兩 向 一講完 在那兒修,修滿了十住,這個德累積得很充足了,充足到什麼程 後 種都圓滿 修成功了,「聖域 面 以 另 後, 外 有 , 這叫三資糧 一段 這張表作 | |---」是登地 前三 一個 楞嚴經》 下 也是從第一、第二,一直到十行,這是成 **樞總整理** 位 面有說明:「如行千里聚三月糧 亦名三資糧」,這是把十住、十行、 、一個他德,把它圓融起來。在十回 從 這是藉 他積聚了三個月的資糧。這樣 ,「先積十住以成內德」,「積十住」 初 住開 用 前面實際上已經是聖人 始 别 就 教 ,總括起來說 破 的 向 無 階位 , 明 成 了 就 前 自 破 面 他 , ,「既備 一品 有三 融 如 德 十 的 的地 十個 度? 無 同 就 時 回 是 向裏 利 前 明 候 向 是 位 他 個 面 內

了 這 樣 再 說 一下 更 清 楚 , 所 謂 三資糧 儲 積 好 了 登地 才有 了 保 障

講 什 了 遠 我 難 好 十 十 麼 們 破 四 破 回 住 在第 也講 就 向 首 加 下 所 到最 + 先 行 可 , 面 十 初 行 要 以 四 以 講 地 前 明 但 後 登 加 回 四 是 要破 行? 上初 跟 十 瞭 面 向 加 + 十 這 回 行 到 0 回向 個 回 的 雖 地 初 向 四 , 修滿 然 為 向 根 地 加 四 , 的 雖 是 所 什 加 本 行 了 這中 然 有 行 圓 以 無 距離還是很遠,等於上樓梯一樣 麼 要講 跟 己 教 要講 明 , 四 現 間 别 , 經 比 種 教的 破了 雖 在要登地 較 的 四 四 法 然 困 加 距 加 從 離 無 難 行 行 四 四 + 這 呢? 加 明 0 , 個 麼遠 住 到 別教是這麼講 , 行是不一 位 了 就 但是登地 置 但是要登初 按 開 登 , 照 在中 初 始 别 樣的 斷 地 教 無明 間 不是那麼容易的 的 來 修修 再 地 破 的 講 , , 無 , 加 0 , 這 要 的 明 但是無明 這 個 修 部 功 破 一階的樓 , 四 滿 尤其初 力 初 經 加 了三十 大 地 講 行 有粗 不 無 圓 梯 雖 相 地 教 明 四 個 淺 然修 的 加 相 賢 同 中 的 圓 行 距 無 人 這 滿 間 無 明 教 修 比 位 最 個 要 明 為 滿 較 了

#### 阿 難 。是善男子 0 盡是清淨四十一 ジ 0 次成四種 妙圓 加行 0

要說 明 四 加 行 先開 始作 個 介紹 , 釋 迦牟尼佛 在 這 個時候先 114 阿 難 的名字說

加 加 有乾慧地,再加上十信位、十住 一位都是清淨心,盡是修滿了四十一位的清淨,得了清淨心。然後「次成四種 阿 行跟一般的加行不一樣的 行」,把四十一位清淨心修到這個時候 難,是善男子」,這個善男子 , 加 就指 個 位、十行位、十回向 妙 前 面 加 ,再講 的 個圓 四十一位 , 四種妙圓 這是講圓教的 位 四十一 。「盡是清淨四十一 加 行 位怎麼算法 四加 四 加 行 行 呢?前 四 *心* ー 種 妙 妙 每 圓 圓 面

世 氣 間第一了,這是四種 熱叫暖 介紹之後,下面就分別講四 )、暖氣的暖,第二是頂 (到了頂),第三是忍 (忍耐),第四是世第一, 加 行的 位置 加行的每一行, 四 加行的名稱,第一是煖,暖和(天

### 即以佛覺。用為己心。若出未出。猶如鑽火。欲然其木。名為煖地 0

薩 這 04 的 ,作為他自己還在煖位的因心 佛覺。「己心」指緩位菩薩的心,他在這個 ジ 即以佛覺,用為己心」,「佛覺」是成佛的大覺, 他這個 心怎麼樣呢?到 了 就是以果地的覺悟來作自己因地 四四 加 行 7位置 的 位置, 苦薩 還在因 要 證了佛果, 以 證 地 到 ,是因 佛 果 他開了大智慧 修行的 的覺那 地 的 13 個 ジ 就 大 這 智 菩

他 個 らい 現 位 在是 置 也就是說 來 在 講 加 , 行 他心裏所希望的 他 的 準 時 備 候 要 登 他這 上 初 個 ,就是要得到登上 地 ジ 理 佛 就 覺指 用 證 初 到初 地菩薩 一初 地 的 地 所 那 0 開 個 的 智慧作 智慧 為 他 他 希望 這 個 要 時 登 候 初 的 地 因

這是 然 沒 比 在 狗 這 比 的 裏 左 喻 喻 後 有 肉 因 邊 俗 講 什 出 雖是這 用 ジ 火代表智慧,木頭比喻無明,你鑽火,你要開發智慧出來, 體 鑽 要破 再 鑽 麼呢? 下 好像 火 字 子 邊 加 麼說 除 個 , 很 四 正 欲 要離開了,離開這個要登地,還沒有登地。這不大好懂,下 快 火 點 字邊 然 猶 是 體字就是「然」。 自己在煖位 地 ,「若出未出」,初地的境界還沒到 其木 鑽 如 火 鑽 到 , 的一 那是多餘 用 木 火,欲然其木」,就如同古時候的鑽木取火,拿一塊木 火 頭 的 然 裏 來 面 ジ 烤 理還沒有破除, 就是燃燒的 的 , 狗 你看,「 鑽得 肉叫 ,是俗體字 很 然 快 然 燃 , 字左上邊是個 我 木 。「欲然其 這是 初 頭裏 們現 地 ,還沒登上地,自己在這 燃 的 我就冒出· 的 在在左邊 智慧還沒有開 木 正 體 肉、右 火來 字 就是要燒 加 火一出來就 取 上邊是個犬字 個火字邊 這叫 這 木 這 個 面 鑽木 意 頭 叫 說 若出 個 取 比 **然燃燒** 其實 料 這 位 火 喻 是 置 現

火, 木 出」,那個無明比喻木頭,火還沒出來,木頭還沒燒掉,無明還在那裏。將然還未 頭 想要把木頭燒了,木頭還在那裏,還沒燒掉,無明還沒破除 欲然其木」,拿這個比喻什麼呢?智慧火要出來,還沒有出來, ,就是無明燒了,木頭燒了才有火,無明燒了,智慧才顯 出來 0 比 所 喻 以 若出未 猶 如

很快 的開發出來,已經接近了,這一地是這個意思 那裏鑽的時候,快要出來了,火快要出來,暖氣先出來,有煖相了。得了煖相 ,接著火就會出來了, 名為煖地」,這種狀況 以叫煖地 這叫作煖地,這個地位是佛的光明智慧接近了,還沒真 雖 然木頭還在,智慧的火還沒發出來 但是在 之後

### 第二二八講

又以己心。成佛所履。若依非依。如登高山。身入虚空。下有微礙

名為頂地

來, 地 前面是不同 是拿自己 自己在因地的心成為佛所履的,「履」是如同佛走路,那個 頂地是「又以己心,成佛所履」,「己心」是自己學加行位,這個心還是因地 頂地就是到山頂-最高的地方。頂地跟煖地不同處,前面煖地是以佛的覺(就是果 十住、十行、十回向都修满了,現在修四加行位,佛的真智慧要出來了,還沒有出 的覺),用作自己的心,就是以果地覺作為自己的因地心,這樣來用工夫 位是煖地,剛才念的這一段是頂地。煖地是什麼呢?說個比喻,學佛學到三賢位, 將出未出的時候,發生暖氣了,這是上回講的。剛才念的這一段是到了頂地 現在念的這一段是四加行,四加行有四位,這是第二位,上回講到第一位,第 的因 的 心當作佛所履的地位,這個地位比如登地了, 地上所履的地位 腳所踐履的地 叫履 ,現在 ,這 的 心 , 跟 就

還沒 依 還 虚 們 還 離 親 所 個 什 就 了 踩 麼 站 是自己在修 切 妄 講 腳 底還是 是到 解 的 在 就 的 在 在 依 有 若 靠 若 這 這 離 山 見 山 依 虚 了山 個 頂 4 得 都 依 開 頂 非 非 妄 切 站 頂 上 到 沒 非 上 這 依 都 依 地 依 在 加 的 以 頂 的 個 有 **'**, 還 了 外 行的 的 0 相 不要著相 山 的意義。「如 山 , 但是 時 有 往上 所 就 頂 若 身體 是 候 微 Ĺ 整個身體都是在虚空之中。「下有微 沒 以 1 依 腳 他 有 再進一步的話 細 , 還 到 前 個 這是依、所依靠,還是這個心在這裏 就 離 的 ,「凡所有相,皆是虚妄」,著一絲一毫的 兩隻腳 是什麼?你 修 障 這 踏 開 面 在虚空裏面,這叫作非依。這幾句說 登高山」,猶如登上高山上,「身入虚空」,在高 在 礙 四 這 種 那 站在 個地 兩 障 山 加 ,有了 頂上, 行第二頂地 礙 句 山 ,「若依」是還沒有離開;「 這個 , 這 障礙 頂上就是微礙。為什麼 就不要有所依靠了。「若依」是在這 經 那 個 過 依 就 後 障 ,你見到 是若 礙 的 你自 面 時候 有 的 這 依 說 己的 麼 , 自己的真 , 明 你 雖 因 礙」,下有什 然整個 腳 點 再 ジ 還 點 加 , 心 依靠著 虚 如 叫 上 這 身體 非 本 妄 比 比 微 個 相還沒有消;「 性 相 喻 依 相 礙? 喻 相還沒 麼微 都 山 的 的 你 呢 沒 頂 就 話 話 就 還沒 有 沒 礙呢?雨 金剛 有 知 山 那 個 就 任 有 就 除 忘 道 頂 都是 憑 有 何 那 教 頂 上 了 了 記 我 非 脫 腳 依 麼 腳

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

修 界,「所履」就是腳所走的那種境界,這種境界還有一點點的著相 這個虛妄相離得開,「名為頂地」,這叫作頂地。第三加行: N'S 四 觀成為到登地的那種境界。「成佛所履」,把自己的心觀成為地上菩薩的 加 行 到這個 位置的這尊菩薩 ,他在四 加 行的地位,自己的因心 ,還沒有完全把 就 把自 那種 己的 境 因

# 心佛二同。善得中道。如忍事人。非懷非出。名為忍地

情 己心 的因 麼清楚,在這裏就是融 分得清清楚楚的 以佛的覺用作自己的因心,以果地覺用作自己的因地心;剛才頂地 心就是佛、佛就是心, 「心佛二同」是把前面一個煖地、一個頂地,把它綜合起來講,前面的煖地 這樣「善得中道」,不偏 ,己心是因地的心、佛覺是果地的覺,因與果或者是心與佛兩種相,前面都是 地心觀成為果地的境界,果地所履的地上境界。這兩者 , 到了第三忍地 心、佛兩種都通了,不要分別得那麼清楚了。 ,圓融起來,心就是佛、佛就是心,這兩者都同歸為一樁事 於心法,也不偏於佛,這兩者是得到中道,善得中道 的時候, 那是心?那是佛?這 ,一個是佛覺 兩 相 的時 就是 因果不分得那 候 即 خ 以 即佛 個是 自

### 一同之後,得了中道。

時候 了 眾生」, 個 上 自 自 的 的 他 比 解 己 作 自 道 功 如 0 心。我 德 這 己 心佛 理 比 就 用 得了 我們念佛、佛也念我們。至誠懇切的一句佛,當下一念,這一念之中就是佛 些行 如 確 心中雖然是自己的因 ,佛所行的 這兩句話普通講是不了解, 們不是常說「佛心中有眾生」,佛的心中為什麼有眾生?菩薩到 都能 我 二同 中 釋 認 們 為 出 道 迦牟尼佛說法四十九年這些行 夠從 來, 念佛 為 到 既是佛的行為,自己的心也有這些行為,這就是善得中道 諸佛之中就有自己的心,自己的心就表現在諸佛 什麼講「善得中道」?善得中道的「善」是很善巧, 種種度化眾生的這些事情這方面 自己心裏面 的 了 這個 人, 地位的菩薩 念佛感應快得很 心,在自己因心中就發現諸佛的那種作用 發現的, 在這裏講得多麼清楚 可從 他修四 。「佛是眾生心中 (一切的行為),到這個 自心中見到諸佛 加 行,到了第三行 ,他都能夠看出來, —善得中道,我們念佛的 的 的 佛, 業 用 位 地 眾生是 \_ 0 , 切 位 那 怎麼很 在這 0 麼在 身口意三業 的菩薩 了解自己的 所 這 佛 行 個 0 個 明 善巧? 一切 じ 的 地 行 瞭這 中 事業 位 位 佛 的 他

不下,存在心裏是放在心裏,感覺要說

句

個

比喻,「如忍事人」,比

如一

個

人,他有一樁事情要忍,忍在那裏。他想告訴

出來

了

, 叫 非

换

如忍事人,

非懷

非出,名為忍地」,第三加行

位叫忍地,怎麼叫作忍地

呢?說

人家

就是一念相應一

念佛

這

個

理在這裏就講出來

了

大佛頂首楞嚴經講記 【十六】 的

四加行最後一行叫世第一

就是善得中道

因

中見到

果

地

沒有

# 數量銷滅。迷覺中道。二無所目。名世第一地

時候 還有 道 佛 覺中道 候 地 位 這些都是。 心 、 覺是佛 道 的 的 的 修成 時 時 一二 佛) 把那些數量統 佛二同 先講「數量」,前面煖地那一位,是把佛的覺(佛覺的智慧) 這 候 候 同」這句 的境界,因心、果地也是數量,都成了數量;到了第三忍地 兩者 有因 覺中道修成 覺、己心是己心,這是數量;到了頂地之中,拿自己的因心,轉成為佛 了, 前 じ ,因地、果地—因地心、果地的佛覺,兩者都同了, 這指 面 、有果, 「二無所目」, 個 佛二同 那幾位所表示的都是數量, 名詞 統「銷滅」了,不存在了。「迷覺中道」,是在迷那個地位 的是什麼呢?四 功 ,這個 就拿一個「迷」字作代表,正在修這個中道。 了 ,這是覺的 中道修成了,「迷」 到第 名詞就代表這個觀念,「二同」 中道 四位的時候 加行位。前面的煖位 迷 到這個時候,第四 ,前 在修中道的 指正在修中道的階段 面還有 、頂位正在修的時 ,有迷、有修 時 候 的觀 位世第 覺 圓融起來了 念就是數 用作自己的心 中道 到了忍位第三 的時 一,第一的時 的中道 覺中道 修 候 候 目 世的時候 成 ·, 但是 ,修中 還在 講 功 是 登 有 的 到

修成 數 等的,不能再高了。再高就到地上,登地就是初地了,這叫世第一 目 都 功 沒 的 有了 中道 。「名世第一地」, 有覺、 迷這兩者,到這個時候 這個名字叫世第一 「二無所目 地,「世」是世間 <u>,</u> 目 是數 地 到 目 了 世 兩 間 者 的

幾句話看 把 講 表拿出 接著 一看 四加行位,下面就是十地了,前次發的第四十五講表,各位帶來的話 來 , 很扼 我們對照一 要地 作 下。 個 複習: 這張表後面這一頁, 四加行已經講過了 `, 各位 一把這 , 請

是泯滅,這是前面 住 未登出世之地」,「出世之地」就是初地 得」是果還沒證,地上的果還沒證得;到了世第一的時候 之後,看前 在 · 煖 位 的 面 時 經 候 兩位;到了第三忍位的時候,「即心即佛善得非得 文,再加上古 **,** 佛見欲超未超」;到了頂 人的注解 0 四 , 就 加 行講完之後 很清楚了 位的時候 ,「己見欲泯 , **,** 把這幾句 非心 非 」,講得了中道 未泯」,「 話 佛尚有非 記 記 相 泯 記

到 初地的時候,各位就看初 後 面 是十 地,十地 這個表還不講 地—「歡喜」地,他要「超出世間入佛真境大喜遍身」, ,各位把表放在桌上,我講到那一 地 比 如

這 是 行 我 初 + 們 地 回 開 , 向 往 始 後 研 這 究 十 三十 十 地 地 的 個 的 每 位 時 置 候 地 114 , , 三十 大 用 家 很 個 需 簡 賢 要 單 人位 了 扼 解 要 , 的 這三十 幾 按 照 白 話 别 個 教 賢 來 來 人 講 說 就 明 , 别 登 這 教 地 \_ 來 之 地 說 前 的 狀 他 十 況 沒 住

證果 前 看 經 破 呢 就 初 了 無 ? 看 地 明 的 破 住 文 , 就 它 的 裏 又 無 這 無 第 第 拿 比 講 明 個 明 同 , 七 圓 就是還沒 别 不 無 的 遠 歡 比 教 這 上 教 明 剛 行地 苦薩 喜 十 些 + 的 才 , 地 名 地 行 名 初 四 證 所 的 詞 地 詞 加 , 第 第 學習 到 他 破 行 雖 , , 法 \_ 然是 最 八 破 的 就 這 不 身 離 無 不 的 個 能 後 · 動地 明要淺 無 世 垢 會 進 力 , , 階 間 無 地 有 明 第 來 明 有淺 什 講 四 第九善慧地 第三發光 沒 但 樣 麼 加 , 十行 是講 有破 有深 疑 圓 的 行 教菩薩 問 , 114 所破 因 到實質上 0 了 , 世 地 但是這部 這 一第 此 0 學習 看 個 的 在 第十 第 前 + 我 無 地 明 的 四 地 們 面 的 **,** 法 意思, 講 經 燄 比 這 要 能 世 雲地 十 慧 了 初 裏 個 力 地 表 解 回 住 面 , 是 圓 向 就 他 , 0 世 十 從 第 我 了 又 教 破 的 間 淺 五 們 無 初 地 解 破 智 的 難 法 慧 這 明 住 把 的 , 開 經 勝 十 個 十 非 無 , 這 常 文 既 地 地 明 始 以 回 是 向 怎 高 就 的 後 , 我 第 十 麼 從 破 名 所 , 字 再 無 六 破 住 講 初 所 看 現 先 看 的 法 住 明 有 所 以

看,釋迦牟尼佛就喚阿難的名字說:

地

阿難 。是善男子。於大菩提。善得通達。覺通如來。盡佛境界。名歡

來的 再呢 物 最真實的法身,法身就是地、就是體(本體)了,法身就是本體,這是一個意義 真實的大地就是法 我們才能生存,我們是要依靠大地來生存的,地有發生的意思;講到佛法上,佛法 切 的物), 以及其他的萬物,都要依靠大地,大地是萬物的一個總體,任 ,大地: ,還有我 十地為什麼叫地呢?「地」是比喻話,比喻我們人在大地上,我們人、一切動 都以大地作他的依靠、作他的總體;講到佛法,登地的菩薩要正式證到 能夠生長萬物 們人類以及其他動物,也要靠大地所生長的各種物供給 身, 他能夠生出一切功德來。 —花、草、樹木,這當然 地有這 一說就明白了,都是大地生長出 兩 種意義 何有情、無情 我們的 飲食,

了 四 加 初 行的菩薩 地 佛 告 修 訴 滿 阿 四 難尊者說:「阿 加行的菩薩這個善男子。「於大菩提,善得通達」,「大菩 難 是善男子」,這個善男子 就 指 前 面 修 滿

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

說 : 「 提 時 槃 般 顯 把 就 明 說 通 就 悟 ジ 是 若 露 候 是 修 達 初 的 是佛 你不發心則已,發心就要成佛,發成佛的心,菩提是覺悟,大菩提就指佛的 忽然 佛的 修滿 04 有 能 出 地 可是要登初 滿了三十個賢人 境界 你要發菩提心」,真正說:「你要發大菩提心、發大心」,發大 智德 夠 來 無 通 明 明 大菩提,怎麼樣能夠通達佛的智德、斷德呢?智德就是菩提、斷 四 的覺,菩提就是覺 下 所 達 他 , 三德中的智德 的 在 加 以 破除 障 佛 行 對於大菩提心能夠通達了,善得通達。怎麼樣才能善得通 那 說 地 裏 礙 的三德 的菩薩 大菩提是智 掉 破 的 , 在 了。 這品 除 位 掉 初 0 以 他 地 無 佛的三德是什麼?就是智德、斷 破了障礙初 , 後 對佛的覺悟能夠了 這 明 四 ,菩提的覺叫大,這個 智德能夠通達 。三德是什麼?法身、般若 個 加 非常難破,再 因 階段 行 「為初 位 修圓 的 地 地是講圓教菩薩,前面已經破除了三十品 的那 法 一满 身就 之後 加 一分無明, 通達什麼?通達如 解了 見 上四 , 不 障 到 加 ,他能夠善得 大 礙 , 行用工夫。對於 破除掉之後 初地 你要見到 一德、法 就不是一 解 的 脫 那 來 通達 身德 初 大菩提就是般 N'S 層 般 地 初地 覺通如來」 無明 就是發大菩提 初初 的 ,「善得通 的 達呢 菩提 這裏講能夠 法 地 德就 的 身 的 ??前 法 到 無 身就 首 指 我 這 若 明 先 覺 涅 個 無 面

德是 的 覺 跟 智德相 諸 解 就指菩提 佛 脫 通了, 德 的 , 涅 樂, 障礙一破除之後,得了解脫。得解脫之後,涅槃就證得了 就通 到了 也能夠相 如來,「如來」已經成了佛 初地 菩薩 同了,這就指的 , 他 把 那分無 「盡佛境界」,「佛境界」指涅槃 明障 ,與佛全部 礙破 除 了 相 以 後 同了 他 還有 的 智德 ,自己的涅 斷 的 德 就 境界 跟 斷 佛

槃, 提 佛 所覺的境界與諸 還有所覺,所覺指的什麼呢?指自己涅槃 他 他 自 對 的 , 這是 於他 境界 己能 所得的、所證 境界也相 經 文 覺的 講 也 的 大菩提的覺性 章 能 相 智慧 同 覺,能夠覺悟的菩提智,與諸佛的智相通了,這就是「覺通 法 同 佛 了,涅 稍 0 就是 微 的,都能證到了, 境界相 那 分 就 般若 析一下:「是善男子,於大菩提」, 是 槃的境界就是「盡佛境界」,自己所見到 ,他能夠「善得通達」了。善得通達什麼呢?他能覺的大菩 說 同 德,跟諸佛的般若德能夠通了,就覺通 **| 覺通** 這 樣 如來」 的時 這可以說非常歡喜, 候 是指 ——證到的涅槃,自己證得涅槃與諸佛的涅 「名歡喜地 能覺跟諸 佛 為什麼叫 叫歡喜地 修滿 相 同 了 **,** 的 四 如來,這是能 歡 涅 盡 。那就是說 加 喜 佛 **磐境界** 行 地 境界 位 呢? 的 如來」, , 菩薩 自己 是指 與諸 就是

槃 地 應 該 , 這 他 得 叫歡喜 也 的 證 三世 到了 地 諸佛 , 可 以 證 說 到 到了這個 這 種 境界, 境界叫歡喜地 他 已經 得 到 了 ,從來沒 切眾生所具 有得到這 種 備 境界 的 法 身 得 那 了 個 初 涅

境界了,「大喜遍身」, 切 的 歡喜地是什麼呢?「超出世間入佛真境大喜遍身」,「超出世間」就講超出世間 法了, 出世間了 這個時候得了大歡喜 ,「入佛真境」,真正 進 , 入到 同 生歡喜 佛真實的一真法 , 這是初地 界 0 第二地 得到真實的

## 異性入同。同性亦滅。名離垢地。

了初 之前,登地 地, 異性入同」 得了初地 之前 叫異生性 就講性, 就是由異生性 ,登地 有同生性、異生性,「異性」 入了同生性,這是重複前 之後叫同生性 這裏講 就是異生性, 「異性 面 入初 入同 地 的意思 異生性是 就 指 前 入 面 地

可 的 異性 ,尤其是這部經的經文很長,不容許那麼講。要是分析起來,每一句的意思就 入同是不得了的 境界, 我們 講 經,不能把一個 名詞 拿來講了半天 那 不許 河

經

λ

輪

我

了

黨 學道 事 大 與與 情 都 門 多 都 同 文 迴 不 礙 必 是平 說 政黨 是 地 不 說 以 的 , 永 已 得 虚 固 同 沒 就 這 你 , 人 久在 經是 簡單 泛間 就 等, 儘 然是轉 拿異生 個 的 妄 有 , 是學 各有各 意 的 得 管學了 依 那 了 見 那才是異性 報 假 到 ` 裏 佛 我們 國家 不得了 為 眼 性 相 真 , 不能 多年 的 來 正 然 就 的 知 , 見解 與 變 人 講 報 詳 假 灼 • 解 你 國 化 相 細 見 , 你 決。 家 就 分 沒 異生性是:「世 依 也 我 , 入 , , 有你 就是 是有情眾 這都是見所見的 報 之間 有 真 析一下,你 不以 同 們 必 也是 對 0 \_ 知 得要同生性才可以,異性 的知見、 我為然 山 現 這 個 灼 、各人與各人之間 相 在 個 河 相 見 生與眾 是 同 所 都 大 所 就知 有世 地 見 不 相 間 他 眾 這都是異生性 、國 了 同 的 有他 萬 生 生 道它的意思, 間是各有各的 不 的 都是 解 法 一之間 家 同。 0 , 的 , 領土 它隨 或 真 同 沒 知 為什 土 正 , 的 見 有 意見 都是同 , 我 時在那裏轉變。 了 , 也是隨 麼所見不同? 0 不 解 我 你學這 法是 入同 有異 意見, 那真是意 相 -同意你 們 , 同 到 相 時 生 個 了 那 般 個 同 還有眾 在那裏 彼 性 佛 生 這 凡 法 • 的 味 性 就 此 個 你 夫 死 有無明 無 人 不 境 早 有 也 所 他 轉變 生 都 窮 界 生 類 不 能 學 看 不 就 是 是 學 通 社 的 死 相 同 那 解 的 同 會 在 依 佛 , 了 意 同 事 決 個 異性 我 那兒 六道 這 靠 情 的 我 法 了 政 看 們 此 個 山 人

障

法

不

很

那

法 一真法界, 性,共同 這是第二地 法 身。 同 是指 的 這 個,「異性 入同」 都同 證到法身, 法身是一 法身

所 還是不行。異生性固然是污濁的 化 點 純粹是個污垢 來是異性 同 的 以「同生性」這個名也要滅除掉,滅得乾乾淨淨的。為什 , 第二地 好一點還是不行。 , 入 這個意思存在 同 ,異性是各人 了, 講 離 ,同生性應該是清淨的了,清淨是清淨垢 沒有我執、法 垢 地 ,把這個觀念還存在心裏,同生性橫在心裏邊,也是個 , 有各人的差別意見 所以這個也要把它滅除掉,這叫離 離 垢 地 執 這個境界又要提升了 了。 ,是個垢,是穢垢 沒有我執 ,彼此不能相容,我執 、法執是同 的 , ,入了同 提升什麼?「同 ,還是垢 性了 垢 麼呢?異生性是一 地 , , 你 同 • ,不過比 守住同 法執都是堅固 生性 性亦 那 有同 生性 滅」, 個 污 個 生 好 垢 垢 原 性 有 不

滅 同 除掉 生性是清 表 上第二條 才能 淨 離開 的 垢 , 你看看:「離 污濁 這 04 離 的 垢地 垢固然 垢 ——異性是濁垢同性是淨垢」,異生性是污濁 不好,清淨的垢還是垢,還是不好。這 兩者都要 的 垢

### 第二二九講

# 淨極明生。名發光地。明極覺滿。名燄慧地

地 面 講過之後, 講過兩地了,剛才念的第三叫發光地,上回的表帶來的話 繼續講十地菩薩的各各境界,十地前面,初地是歡喜地、第二地是離垢地 表對照看看 ,請各位拿出來,一 ,前

個

怎麼 這個 前 就有的。所以這個「生」字是因為前面離垢,原來有垢把光明障礙起來了 明怎麼生出來?這個「生」字要注意,這不是生滅的生, 垢,所以連那個也都離得乾乾淨淨的,這就清淨了,淨極 明生」,「明」是光明,就發生出來。「名發光地」,這個叫作發光地。明生這個光 面 名詞 離開的呢?前面講「異性入同」,一切異生性都入了同生性,同生性有「同」 的離垢地 現 在講發光地 ,觀念也要把它滅掉,因為異生性固然是垢,有同的念頭在這裏,也還是 ,垢是污垢,污垢離開以後就清淨了,淨到極處,所有的垢都離開 ,發光地的經文是兩句話:「淨極明生,名發光地」,「淨極」指 這個 --淨到極處了。淨到極處 光明是本性 這個 是本來 了 明

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

是 示 出 不 開發的 來, 出 來 意思 這 現 04 ; 這 在 生。 把 個 這 層 個 明是光明,這個 生是光 層 的 明 垢 本有 統 統 離 光明就 的 開 , 了 現 發出來,叫發光地 在把它顯 這 個 垢 沒有了 示 出來 , 這 這 0 個 04 本有 發光 的 地 光 明 發 就 顯

性 離 法一,「法 亦 滅 在 這 的 垢 垢 個 表 也 上, 離 指 了 同 各 性 , 位 離 的 垢 看第三條「發光」地,「同性 同一, 的 離 也滅了,「今 這個 名相 , 離 也要把它離開 亦 離 一亦滅」 **\_**, 現 在 是前面 到了 , 這 第三 叫 那一地 發光 地 的 地 時 法 候 垢 亦 同

發出 這是 燒 明 這 光 從 的 04 明 那 來 燄 作 這 兒 步 前 燄 就 個 慧地 來的?明 到 面 代 了 步 了 表 的 解 地 第 光 垢 之 ,「燄」就代表明, 明 往 後 四 前 地 層 從本性上來的 , 到 進 \_ 第 的 層的 這 步 時 四 個 的 地 候 程度叫 全部都把它離開了, 光 光明 明 明 燒的火光 極覺滿 作燄慧地 到 明 明 極 到 到 處 極 極處 名 處了 , ,火光的 智慧這 1 燄慧地 ,覺的是什麼呢?覺是覺的 這是明 0 垢沒有了, 明到 個覺自 火, 到 極處就怎麼樣 極 明 比 處了 然 光明 如 極 就 古時 \_\_\_ 滿 指 就 明 了 候 發出 到 前 呢?「覺滿 用 極 面 名燄慧地」, 燈 來 處 那 自 燭 個 己 光 你 發 的 這 燈 光 本 燭 個

性 覺 悟 到 自 己 本 性 , 到 覺悟自 己本 性 都 滿 了 都 圓 滿 了 這 個 4 作 燄 慧 地

陀 明 這 我 切 瞭 同異 個 們 這三 什 念佛 理 燄 麼 慧 , 個 04 不 地 , \_ 字 作 把 再 佛 般 就是無量光、無量壽, 無量光, 進 理 說:「念佛?這很容易。」容易是容易, \_ 步 步一步研究,實在是不明白。 , 這是無量光,要知道他是明瞭無量光這個 到 了 難 勝 地 0 燄慧地 燄 慧地是 就得到 片 你看 光了 光 明 , 修持的方法是容易 到了 得到 我 們 第 光明 念阿 理 四 地 0 了 彌 再 燄 陀 慧地 進 可 佛 想 步 , 而 他才 但是 阿 知 彌

## 切同異所不能至。名難勝地。

還有 明 後十 層 的 種 這是 無 明 行、十回 種 不是那麼簡單。就拿這部經 有枝末 第 的 五 障 難 礙 無 向 勝 , 在本 明、 地 現 , 有根本無明 性上還有很多習氣 前 在是十地了 面 雖 然講 到 來講,從初 根本 由初 了 燄 以慧地 無明之中,還有粗 地 在那 裏。 發現了一片光 這裏講到第五地 住就 所 破無明 以 登地 的 以 明 由 上 • , 初 還有 無量 , 還是破除 住 雖 到 然是要破 光 修滿 細 的 明 了 無 了十 那 明 一層 除 但 住 是 無

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

智慧 智, 世界 不 時 智 起 真 的 04 如 國 來 智 此 講 過 候 的 同 是講 就是 道 的 就 後 異 俗 他 ジ 前 智有 是 得 他 呢 德 見 他 就 理 西 面 同 ? 俗 智是 研 方 價 解 有 從 的 的 看 究 差 俗 智 世 就 文 值 不 真 無 化是 ,你的根本智、他的根本智,都是從真如本性上發出來 ,講 俗 世 就 智, 的 拿智慧來 觀 相 别 如 明 間 是 不 明 同 的 人 本 破 有真 瞭 天 講 相 所 性 的 除 作 俗 114 文 有 裏 法 同 了 人 。在第五地 \_ 異。 智 切 的 開 講 治 的 智有差別 , 、講太空科學, 事情 因 發 的 價 以 發 , 到 為什麼呢?大菩薩 此 智慧, 後 明、 出 了 值 菩薩 第 來 統 法 , , 他 講究 有根 的 以 治 種 的 統 五 1再學世 在 前 跟 種 地 0 作 明 恕道 比 那 本智 中 瞭 的 的 用 我 個 這 如 活 時 國 , , 間 們 我 世 兩 動 俗 候 因 、有後得 文 講 界的 世俗 學問 智是世 們 個智有合不起來的時候 化 , 此後得智也 究 中 到 這些事 你 講 人研 那 ·看:-世 國 人 道 , 智, 俗 義 與 文 俗 不是不要學, 個 化 智, 究 情 人 的 世界去 的。 之間 講 都 根本智是從本性裏開 講 04 , 切 這個 道 世 禮 明 俗智, 同 菩薩到 德 瞭 俗 樂 的 異 世 , 道 的 , 人 界 那 他 這 根 義 道 禮 所 的 這 。真 要學 德 個 4 切 本智也叫 的 不 世 個 西 的 世 俗 的 那 能 界 智 時 方 智 價 俗 都 知 不 至一, 智 的 就 但 候 文 值 見 相 相 是 是 發出 化 跟 世 這 觀 有了真 真智 同 同 學 些 世 什 根 不是 那 俗 的 的 俗 合 來 中 個 本 的 麼 的

的 世 俗 智 外 國 人講 法治 菩薩明瞭; 中 國 人 講 禮 講 道 義 菩薩 也 明 瞭 這

是

世

俗

智

怎麼 時候 時 我 不能 出 孔 的 不 子 智慧 們 能 直 候 世 至」。 現 相 到第 一聽 法 至」,「同異」 「所不能 這 都 在 應 裏 上 能 菩薩 四地 面; 看我們世間 呢?講 講 所不能至的時候,就是在這以前 把它合起來 都有道理 至」, 更 外國 的 \_ 切 能 到 時候,這兩者還合不起來。到了第五難勝地的時候,一 夠 的 世俗的科學知識,菩薩 指的真智、俗智, 同 就讓這兩 , 法 把它結合到 異」,「同」指真智,「異」指世俗的 都 這裏的文化、那裏的 治,菩薩 就 能夠把它圓融 如孔子六十 種真俗二智, 也有 道上面去 這兩智在這以前是相違的,合不 辨法 而耳順,耳順 到出 把它引導到 , 一聽科學知識,他就能把它接到出 都能把它合起來,合得互相能 ,這種境界一般人想像不到 這就 世間的道上去, 文化,合不起來。到了菩薩這個 能夠合得起來了。 的時候, 出 世 ` 間 有差別 這就是「一 的 什麼 真智上面 知 的 不是 識 智, 起來 切 的 切 夠 什 如 的 這 中 , 同 麼學 此 相 同 地 能 世 異 在前 國 到 應 異 的 沈夠把 間 這 位的 禮 問 話 了 所 所 的 個 面

真智 以前 境界在這 達 與 不 俗 到 以 智 的 前 這 ,所以這一地叫難勝地 難 兩 至 個 智 , 達 都 不到 能 夠 , 相 達 合 得 不到這 起 來, ,以前的各地都沒能夠超過 種 原來是 境界 0 相悖的 到了第五地 現 在 的 能 時 夠 他 候 相 , 合 能夠 起來 達 到 這 種

在 都 泯 上 這 消 智 以 不至」, 說沒 滅掉 同一, 個 我 時 們 有 候 了,泯除掉了,泯除不至。「不至」指同的觀念也不至、異的觀念也 登地 看表,「難勝」 講同、 人 相 合了 能夠超過 以 後,從 講異,在這裏就不需要分別了,都不至了,把這種不相合的狀況 同 初地 他 就是異、 地下面的解釋:「地前智異」,在登地 。下面是第六地 以 上,那 異就 個 是同 智慧叫 , 這是難勝地。「何有超勝」, 作同, 這 個 同 異叫作真智和俗 以前的智慧叫異,「 這在前 不 至 面 具 地

## 無為真如性淨明露。名現前地。

裏講 滅 了, 「無為真如」,「無為」是把一切有為的法都轉變,用修道修 無為真如」, 這就得了 無為 從 真 初 如 地 到 各 這裏 位 研 究 前 面 百 講 法 明 門 切 論 同 異」, 就 知 這 道 種 真 種 不 如 由 同 有 有為化 的 六 個 都 無 為無為 把 為 它消 這

抓

用

了 修 了 夫 道 怎 來 地 想 而 地 , 凡 話 回 , 妄念 來 在 情 怎 行 我 麼 的 , 修 麼樣 在 就 白 那 我 不 就 又 之 時 じ 是 呢? 是 佛 裏 這 又 在 0 候 能 理 跑 起 念 就 凡 世 號 用 講 以 轉 把 , , 佛 拿 前 情 來 變 俗 有 工 你 又 勉 把 直 夫 了 我 要 都 俗 為 強 凡 的 抓 , 是修 轉變 變成 持 們 用 用 情 見 知 怎麼想這 回 妄念起來又警覺 見 就 現 都 來 工 工 俗 下 這麼 在 能 夫 夫 無 去 , \_ 見 凡 為 消 念佛來 去 那 , , , 開 慢慢 除掉 情俗 個 我 都 清 用 切 掉 呢?前 事 們 是 清 的 始 到 就 情? 念佛 說 地 發菩提心 了 楚楚 了。 見) 有 行 把 用 無 了 ,念著念著 功 面 還 也是用 為了 它轉變, 到 又 講 用 的 , 把 沒 般 什 又 你 的 , 就是在 它 善 有 麼 把 能 切 , 不 消 時 抓 那 這 夠 知 工 同 到 必 轉變 夫 04 識常講:「但去凡情, 個 異 候 把 除 那 回 , 了 妄念抓 佛 修 呢 在 無 念得 樣 來 有 , , ? 為真 為 費 號 到 念 必 如 0 , 用 那 得 果 法 抓 就 很 很 力 , 得 還 那 個 把 自 回 回 跑 自 如 轉成無為 氣 走 修 自 來 來 都 有 然 0 然 了 了 是 都 就 切 同 自 念了幾 的 , , 是勉 是 然 又 有 同 時 不 與 , 念 念佛 異 然 1 必 功 法 候 頭 裏 強 的 切 分 勉 用 , 别 有 想 就 切 鐘 強 的 兩 的 0 跑 念 無勝 異 妄念不起來 這 為 把 者 别 , 而 就 頭 都是有 念 就 都 不 的 行 的 不 抓 解」, 是 直 切 能 頭 之 能 跑 0 回 用 比 凡 合 到 相 又 了 修 夫 得 跑 下 自 這 工 功 如

然

道

的

起

的

的

又

那 就 無 為 了 這是 說 比 喻 的 話

露 很 明 來 如 以 露 . 就 明 的 跟 名 時 是清 無為 呢? 顯 到 了 地 候 真 淨 現前 現前 到 第 他 這 的 六 如 個時候 , 性 」 地 很分明地顯露出來, 相 地 契合 出 的 時 現 這 ,前面 在 候 叫 是真如本性,真如本性本來就是清 因 眼 , 作現前地。什麼 此 有 面 用工夫用到最好 這個時 前  $\neg$ 無為真 清淨的 候 如一, 叫現前地?真如本性 性淨明露 本性到 用 的這 エ 夫 這時 種境界的 0 用 真 到 就 這 如 很 淨 本 時候 明 種 的 性 顯 程 到 度 那 地 , 這 , 就 能 個 , 顯 個 是「 清 夠 工 露出來 時候就 夫 淨 契 性 的 合 很 淨 到 妙 深 出 · , 04 無為 性 了 現 性淨 了

本

可

明

真

這是 佛 個 解 法 時 現前 就是: 候 這 各 些 位 見 地 凡情也好 接著看表 我們研 解 0 下 這 面第七遠行 究經 都 上 、聖解也好,「悉皆剷除」, 是 的 名 • 研 相 現 究佛 地 前 , 0 必得把這些都 法 地, , 佛 法裏 凡情聖 剷除掉了 • 解」, 比 經 裏 如我 講 凡 們 的 夫 這 現 那 的 在研 些 就 じ 知 「真如顯 理 究佛 識 聖 都是聖知 經 人 現 的 佛經裏講 見解 解 出來了 到 的

這

聖

## 盡真如際。名遠行地

遠行地 你修行 前面講現前地 邊際了。真如沒有邊際,這裏講「盡真如際」是說:真如本性整體的,都盡到 如果說真如是:你的真如有邊際,我的真如就是你 盡真如際」,「真如」是真如本性,真如無際的,「際」是邊際,真如沒有邊際 的 工夫 ,無為真如,真如本性就出現了,到了第七地,真如本性無所不在 ,你所得的真如的境界全部都到了,盡了真如。「名遠行地 的真如,那是我的真如 一,這叫作 那 就 了 有

體完 頭, 有 望不見涯」,「涯」也是邊,真如是沒有分量的,沒有邊。我們一般 涯呢,真 全開發出來,這叫遠行地 沒有盡的時候,窮不盡量,因此在這裏講「盡真如際」,就是把所有的真如本 各位看表裏講,「遠行」是什麼呢?「真如之量」,真如的分量,分量在那裏? 如是無涯的。「窮不盡量」,你要是來追尋真如,要把真 如 找 講 到 天 有 涯 一個 , 天還

盡

為什麼叫遠行地?就實際的修行來講,從發菩提心,修滿了十心(十信位),

大佛頂 首楞嚴經講記 【十六】

· 清

功

這

從

個 第八地叫作 初 的,就是那麼遙遠的修持,遠行 入 有功 時候 了 住 到 初 用 可 修滿 住 以 不動地 第七 到了 十 滿 住 了。 前 地 • 下邊 十 面 0 無 行 就普通 到了 為 真 十 第 的 回 如 入 , 講 向 ,所 地 逐 法 再 漸 的 , 要兩 以 時 逐 加 叫 漸 候 四 遠行 大 加 到 , 阿 那 達 行 無 僧 地。在這 就 , 祇 登 真 功 正 劫 地 用 了 到了 0 到 以前 \_ 這 到第 大 個 無功 阿 時 ,一直 七地 僧 用 候 祇 地 盡真 用 劫 這是第 功 無 算都算不 如 · -功用 七 際 直 地 行了 到 用

#### 真 地

是無 界 到 位 了 了 ,登地之後到了第七 第六 因 相 如 一真如 此 全部出來還 的 心。名不動 地 到了第八地的時候 己 , 心」,前面 經 那已 到 有 無 經 功 接 相 用 地 一講盡真 近 的邊際了 ,已經 到 , 無為 都是 得了一真如 /如際 到 勉 04 到 極處了 強 ,「盡真如際」是遠行地,從地前的三十個賢人 盡 了 地 真 第七 用工夫, 心 , 如 , 凡是用 際 地 就 盡 得 换 真 這 句話 了 功 如 叫 際。 用 有功用 個 到 說 盡真 全體 這裏 真 如 , 到 有功 , 如 己 這 際是 我 經 們 個 用 普通 到 程 什 \_ 度全 麼 層一 了最高 講 呢 ??真 一真法 部 層 的 都 的 境 出 如

得 身,法身是不動的。但是沒有得到全體的時候,菩薩要來度化眾生,由體起用的時 真 界,「一真如 動呢?真如 候 就是虚妄分別在那兒動,登地的菩薩, 都圓融起來了 到了第八地 個真如 了 如 他還是要動。到得了一真如心 是不 真 如如 1 動 ジ 的時 的時 無 的 在那裏,如如不動的,沒有變動。「名不動地」,這叫不動地 ジ \_ 相 。為什麼不動?我們凡夫的心理沒有不動 ,圓融 候 候,真如本性的全體得到了,全體的真如 , 就是一真法界。一真是什麼?普通講十法界是分得清清楚楚的 既是無相,他怎麼動?動就有相,起了相他才動,他得了本體 , 如 到這個時候 如 不 動 ,整個 ,就只有一個真如心。真如是什麼呢?真如 的時候,得了完全的,全體都得到 N'S 他破除無明了, 入了理 、入了本體 破一分無明, 的,隨時在動,動 心到這個時候把其他一切 , 這 叫 不 動 了, 證得了一分法 這叫 ,為什麼變 就是 不動 無 無 明 相

寂在那裏,「諸法皆如」,我們凡夫看諸法都不是如,萬法都在動的 呢?「湛」是湛然的、 講 不 動 逆地 很 ,「一真湛寂」, 明顯 的 ,「寂」是最安定、最靜的 得 到一 真如 本性 (一真如 那種狀況 ·沙 ), ,到這個 0 這 湛寂 種 是什 境界的 一真湛

話,諸法皆如。

純 講 皆 們 看 或 動 不 上 岳 的 粹是 看 常 都 動 如 而 不 實際 舉一 常 見土 有龍 刮著 這 到 就是諸 無 4 長 靜 江 上 動 功 石 不 江 風 寫 捲 ` 我 流 , 用 河 風 動 ` 江 的 , 法皆 們 黄 到處 地 河 , 沒 看 我們· 看 肇 切 無 河 , 競 有 都是 論是 都是 如 見 得 的 論 注 到 切 , 大 到 在台灣常遇見颱 水在奔流 **>** 而 這 龍 那 風 都是自然 颱 土 不流 裏, 麼 個 如 捲 風 石 ,但是這尊菩薩看起來,還是靜態的 境界, 無二 有篇 自然 風、 流 」,嵐就是風 那 , ` 像競 如 都 溪 大 的 〈物 , 不可 水 颱 , 是凡夫自己的心 04 爭地 風 不遷論 無 往 風 思議 點勉強 如 下 , 功 , ,掩蓋著五岳,山 的境界沒有兩 往下 流,在菩薩看 在這尊菩薩看起來 我們凡夫看起來: 用 的。第八  $\check{\phantom{a}}$ 0 第九地 流 怎麼物 有功用 , 而 在 地菩薩 動 這尊菩薩 不遷 個 起來 的 。 — 如 , 4 呢?有雨 真 ,這個 喔, 上吹起了風 , ,絲毫 到這裏都 不動 土 如 看 , — 大 起來 N'S 石 地 境界我們只 不 流 都 颱 點 句 沒 都 動 也 風 不需要了 這 話 水也 來 沒 不 的 動 個 各處 有 了 動 話 0 不 沒 流 在 , 旋 動 嵐 可以 法 風 的 像 有 台 地 灣 他 法 我 美 流 也 山 偃

## 發真如用。名善慧地。

大用了,這種真如大用,叫作善慧地 這叫善慧地。這個從真如本體發出的作用 全體都得到了,得到了全體,這裏發真如 發真如用」是什麼呢?接著前面講的,前面是一真如心,得了真如的本體 ,這個不是小的作用,是大用,發出真如 用了, 由體發起作用出來,「名善慧地

我 法師呢? 的 比 個眾生 體起出來 華嚴經》 們中 師 辯才無礙還要多,這尊菩薩可以稱為大法師了,我們不是稱人家法師嗎?稱出 父 發出真如大用,為什麼叫善慧地?「慧」是智慧,到了第九地菩薩,由真如本 就 的 國人是用中國的言語 弘法 心理 пЦ 他說法是辯才無礙,什麼叫 裏講,到了這個地的菩薩,可以具備四無礙智,四無礙就是辯 法師,《華嚴經》 利 ,各類眾生用的言 生的 這種大用,這種智慧是最好了,就是善慧地。好到什麼程 說,到了第九地 同樣是中國人, 語不同,他的知識也不同的 辯才無礙?世間有各類的眾生,一個眾生是一 的菩薩 文字相同 04 ,各地說的方言又不同 作大 。比 法 師。 如在我們地球上, 為 什 麼 オ 無礙 度呢 叫作大 . ) 的 ?

來 了 可 中 那 到 通 ジ 些黑 以 理 他 的 或 讓他 菩薩 解答 這才是大 的 不 以 道 外 好 同 處 那 能夠覺悟;學文學、學其他的各 份子 能 知 有歐 些不 , 夠 識 眾生 法師 辨 也不同, 洲 他 得 同 人、 隨 種 講黑道 到 0 類各得知 下 嗎 類眾生的問題,到了這個地位的菩薩,他能夠 美洲 ? 面 那些不同的眾生奇特的問題,大菩薩簡簡單單 的 再 那 人、 就是 話 解。 加 , 以 非 菩薩 學科學的 說 解 洲 用 釋 人、 都 \_ 懂 個 澳 一音聲說 種社會科學,也都 , 洲 聽 順乎他 人, 他 的 法 各有各的言語 的 , 眾生隨 個音聲 話 , 用 幾 能把他度化過來;甚至 類 他 句 , 把科學家引 隨 話 不 著 辨 同 也 各 得 的 0 把他 到 類 言 用 幾句 語 度化 導 我 都 不 過 能 們 話 同 來 過 普 得

#### 阿 難 0 是諸菩薩 0 從此已往 0 修習畢功。 功德圓滿 0 亦目此地名修習

位

度來講 的 名字說:「阿 說 , 到 四 這 裏 加行到初地,一直到這裏;再擴充遠的講, 難 已經 是諸菩薩」,「諸菩薩」是從前 講到 第九地 了, 再 進 步就 是第十 面 開 從前 始 地 修 的 釋 面初 迦 , 牟尼 住開 直 佛 到 始 , — 這 就 裏 叫 直 著 到 就 阿 現 進 難

時候 習畢功」,「修習」 在 目 此 呢?第九地 地,名修習位」,「目」是名目,也把這個地位還是叫作修習位。「已往」是什 就是諸菩薩 他還是修習,可是功德就圓滿 ,包括後 0 講修 這些諸菩薩 持 面的第十 , 到這裏畢業了 從此 地 了。 到了等覺,這都叫作修習位 已往」,從第九地以後,「已往」 第十 ,「畢功」是「功德圓滿」,畢了業 地 ,沒有到究竟覺的 是以 後 ° 亦 修

## 慈陰妙雲覆涅槃海。名法雲地。

是誰 樣的 法 所 第十地的時候,自修的功德可以說畢了業,到第十地,純粹是度化眾生(利他) 涅 以 樂 經文說:「慈陰妙雲」,「慈陰」是慈慧,菩薩大慈大悲的智慧,「妙雲」是一 第九 的涅槃海?就眾生這方面來講,是理即佛,覆了眾生在因地 大慈大悲的心理,「妙雲」是這個法,他「覆涅槃海」,「涅槃海」 ,來庇蔭眾生,庇蔭眾生的時候叫「覆」,覆什麼呢?覆涅槃海 指的果位,大菩薩到這個地 地菩薩自度度他,可 以說是到 位的時候, 了 功德圓滿,大慈大悲的功德圓 他以自己大慈大悲的妙法 的那個 0 這 是什 本性 滿 個 了 麼 像雲 涅 ;已經 一
解
海 呢 到 了 ? 個 了

成佛 的 的智慧,來加被一切眾生,給眾生得到一種陰涼的,沒有煩惱、熱惱 要證果了,叫果地 涅槃海 的菩薩 ,「名法雲地」, 這叫法雲地 , 就自己來覆自己的果 的海 。覆涅槃海, 海。 這純粹是度化眾生的。 眾生因地的海,因地指真如本性;菩薩自己 那就是說 ,叫作覆眾生 他以大慈大悲

是以 者都 佛 慧。「慈心」就是福德,「妙智」就是智慧,福與慧到了十地菩薩 在那裏 就像陰 具備 心、佛、眾生沒有差別了,他這還有,還有一個覆在那裏,這是第十地的境界。 自己的福德、智慧來庇蔭眾生。實際上眾生的涅槃海,到 表裏兩句話:「法雲」地—「慈心如陰妙智如雲」,慈心如陰,他大慈大悲的 ,「覆」還有那麼一層在覆蓋,自己跟眾生還沒有到完全圓 ——庇蔭,把眾生遮蓋起來,讓他不要受熱惱,妙智像雲一樣的 都到了滿足的地步。 到了滿足的地步,可是覆涅槃海 了佛的境界,眾生跟 , 融 福德、 還有一個「覆」 的地 ,讓眾生開 智慧這兩 位 , 他還 ら い

### 第二三〇講

# 如來逆流。如是菩薩順行而至。覺際入交。名為等覺

各 剛才念的等覺菩薩 你要走上修行的 圓通、觀世音菩薩反聞聞自性,就是選擇法門。後來就講修行,行菩薩道這個道路 大菩薩在過去,各有各的方法,二十五圓通之中,選擇的方法,有大勢至菩薩念佛 明瞭自己 們明瞭自己有真如本性 好處在那裏呢?前面開頭的時候,用了很長的經文,就教我們明心見性 等覺菩薩 向,中間再加個四加行 位到外面,無論聽那一位講,講經也好、演說也好,他講的是那一部門,你都清 剛才念的這幾句,是講等覺菩薩的地位。這部經從十信位到十住、十行、十回 )有本性 的 位 置,我們學佛 1。明瞭 路 ,這一條路線,在經裏邊指示得非常清楚。 ,不要走偏了,走的路一共有五十五個階段 之後 ,然後十地,十地到法雲地,第十地就講完了。剛才念的是 ,這個經裏講如來藏,如來藏就是自己的真如本性,那就是 ,怎麼樣來修持呢?接著後面就講有二十五圓通 ,把佛法 的理路、修行 的法門,應該要清楚 我們明瞭這 ,就從十信 ,就是教我 這部經 個 ),那些 以後 直到 的

楚,這個非常重要。

界 果 受 來 再 指 修 己 , 回 證 行 經 不 回 到 請 是 修 到 過 各 世 的 間 大 行 如 頭 時 位 涅 來 來 此 候 證 看 槃了 度 0 了 經 他 果 就 化 倒駕慈 文 眾 再 好 位 0 , 可是證 像從 生 成 回 這 航 過 了 個 ` ,再到 世 佛 行 經 頭 了大 ?菩薩 間 的 來 文 的 , 說 人 世 : 如 涅 生 再行菩薩 道 槃 死 間來度化眾生。 成佛以後 , 流 這 來 證 然 114 逆流 後 了 逆流 道 佛 到 , , 他逆流 果 了 就 如 , 涅 好 是菩薩 解海 並 就 像 一不是就 以 再乘 裏去 怎麼逆流呢?他 比 順 喻 了 行 來說 ·度化眾· 在那裏還 , 而 涅 至一, 槃 , 流是 海 生的 第 願 就 是成 流 己 慈航 在 句 水 經 那 佛 , 證 大 裏享 他 的 到 如 船 境 原 佛 來

薩 世 世 間 千 道 尊 多次 的時候 來? 到 回 世 遇 了 從 間 頭 我 來 來 自己感覺我們眾生在六道裏面 們 他來幹什麼呢?都是逆流 八千多次 逆 流 凡 夫發 每 心學佛 了 尊 , 我 佛 們 都 只 \_ 是 直 知 如 道 到 此 在 成佛 , , 到 節 就 度這 這 拿 , 生死 最 個 釋 次 重 世 迦 一要的 間 輪迴是非常痛苦的事情 的 牟 來度 成 户 佛 是慈悲 佛 化眾生 , 來 實際上 . 講 , 要 0 來多 梵 佛 發 為 網 慈 少 經 什 悲 次 ジ 數 要解 裏 行 直 了 說 苦 決 ? 到

大佛 頂 首 楞嚴 經講記 【十六】

不肯捨 候 麼身分, 決 這 , 這 個 從 個 問 棄眾生 學佛 生 題 他 死 都 開 同 問 隨 時 題 始 看 時 所 , , \_ 以 同 到 到 直 世間 時 所有 到 世間 到 看見所有眾生也是要解決 成 的眾 來 來 佛,成佛 生 這是我們學佛 無論 也 跟 正 以 後 我們 法 時 那 的 期 自己一 人應 個慈悲心最圓滿了 像法 你 樣 該要了 時 就 的 期 有慈悲心了。 也要解 解 末法時 的 決 , 期 問 他 有慈悲 題 佛不論 直不 自 N) 己 願 用什 )要解 的 意 時

,

等覺 世間眾生 到 行 的 而 世 2,還沒, 本性 間 至」,他不像佛,佛是過來人,已經證 下 面 來;等覺菩薩從十信 的 就講菩薩:「如是菩薩」,是講 開 生 有到妙覺,他已經到涅槃海的海邊了,要入海 發自 死 流 己本 , 前 性 面 講 了 入流 位, 0 說 亡所 比 到 + 喻 住、 的 話 順行,這個 這 十行 了佛果,從涅 位等覺菩薩 就 是 · + 順 回 順行是講到法這 流 向 到 到了 **躲海裏出來,是逆流** 了, 十地 了 涅 等覺地 他是順 槃 修滿 海 方 位 十地了 行 面 順 的菩薩 而 , 行 就 來 而 是 的 出 至 順 到 來 自 從 了 順

地 方, 覺際入交,名為等覺」, 在什麼地方交會呢?說個 覺際 比 喻 的 話 際 , 證 是 到佛果 如 來 就是整個大涅槃 逆 流 菩薩 順 流 海 這 , 如 兩 者 來從涅 交 會 槃 的

海 佛稍微 佛的大覺是同等的 候叫覺際入交。菩薩到這個地位,「名為等覺」,取個名字叫等覺菩薩。等覺菩薩跟 已經成佛的如來是要出來度化眾生,就是一入、一出,在覺悟的際,兩者會面 沒有破,再破一品無明就是佛了。所以在這個時候—覺際,他正式要進入 在大覺的覺海邊際的時候,等覺菩薩幾乎跟佛是相等的,還有一點點最微細的無明 際上—覺際。講涅槃海的「海」是比喻話,實際上,佛法的意思就是覺悟 出來,等覺菩薩從外面進入到涅槃海, 有什麼樣的不同呢?下面這一段文就講了: ,兩者很平等了, 到了等覺菩薩 一出、一 進,就是出、入這兩者 ,還沒有到成佛的境界 到涅 大覺了, 他與成 就 一解海 口的時 在邊

#### 阿 難 0 從乾慧心 。至等覺已。是覺始獲金剛心中。 初乾慧地

忍位 歷過 這 以前 什麼呢?十信菩薩 ,還有世第一位,再登上初地,一直到十地、到剛才念的等覺菩薩,從這個 迦牟尼 有一 佛這 個乾慧地 個 時候 、十住菩薩、十行菩薩、十回向菩薩,再加上煖 ,從乾慧地那個乾慧心 又 稱 呼阿 難 的名字說:「阿難 ,中間一 ,從乾慧心,至等覺已」,在 個階段、一個階段修行 位、頂 位 經 歷

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

個 程 等覺菩薩 直 到 等覺 到 這 個 到等覺已。「是覺」 時 候 , 他 金剛 心獲得初乾慧地 指等覺菩薩, 了 他 始 獲金剛 ジ 中 初乾慧地 這

提 的 在 這 話 到乾慧地 乾慧地 ,請拿出來,我們先看看講表裏的解釋,第四十六講表,前面 裏是第二次提到乾慧地 有 就是在前面講三漸次的時候,以三種漸次修到以後,得 兩 處 ,在經文裏兩處都提到了,前面是講在十信位以 這兩 個 乾慧地 不同 的 。上回 發了一張 這 前,講 講 \_ 段 表 到乾慧地;現 , 初 **—二乾慧** 各位带來 信 以 前

是生 業 就 造得很多,力量很 我 自己是沒 發 流 們眾生為什麼有生死?生死怎麼來的?生死由 生土 一死流 二乾慧」就是經 造業的業流 有這 石 這個流是個比 流 , 土 個 能 石 大 力從業流 流 比 裏有兩處提到乾慧 這個 這 就跟 個 喻 水一 還要厲 流一 裏 話 , 叫 面 樣的 來的 出來 業流 害 時 0 , 0 這個 比 候 0 下就 我們凡夫所造 如 這 大家都 流 那種力量有誰 兩個 把 有三種: 我 煩惱來的,煩惱 乾慧怎麼分別法 知 們眾生沖到 道 的業 能夠 個 我 欲流 們 業 生 擋得住?這個 台灣一下大 死 就 就是有那 有一 各道裏 呢?先要了 個有流 種 些流 力量 雨 面 生 我 山 死 解 流 個 的 上 們

我 現 在 明 無 辨 法 在 瞭 們 那 明 動 自 流 怎麼樣把 裏 不 了 己 認 動 三 識 有 念頭 種業流 自 如 \_ 人家 己的 來藏 動 , 那 就 真 個 造 的權力奪過來,所以叫爭名奪利 念 業 如本 業是怎麼來 就是明 頭 的 就 性 0 瞭自己有真如本性 呢?就是不覺悟,有真 在造業。一 動 就 的? 造業 跟 般 各 愈動 人想的, 位 說 , 業力造得愈多, 真 這 **只如本性** 不是為自己的利益 如 部 。這個念頭就是造業的 本 經 性 前 本 , 自己不覺悟 面 來 就 是教 就是 我 們 佛 我 自 打算 性 們 己 , 凡 可 夫 不覺悟就 那 念 以 眾生 就是想 為 頭 體 什 驗 麼 要

我 凡 都 我 明 流 夫 們 不 眾 是枝末無 靠 真 認得自 就 這 不 生 有 如 個 這 本 業力 住 都 己 性 個 的 不 業力 明, 認 0 就是被自己不覺起的無明 的 0 如果認 真 識 動 無明流是根本無明。欲流、有流分成四部分,它分在三界之內的 我 自 、這些流(業流)。它分成五 力怎麼來的?就是無明在那裏 己 誰 得自己, 也 , 不 都 把 認 假 識 我當 那好 0 假 了, 作 我 自己 把我們本性完全遮蓋起來了,自 就有三種流 認識 , 假 自己的話 部分來講 我是什麼 , 無明 欲 流 ,那自己真我就 就是不覺,不覺就起 呢?有生有 五部分整體 有流 無 死 的 明 己 的 知 就是 流 道 一絲 這是假 0 無 欲 了 我 流 明 無 毫 們

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

三種 分段 生老 段 從嬰兒一 就 生 是 沙 流感 見思 無 生 死 病 死 明 死 直生長 招 惑 現 0 這 是變易生死 在 五 無 , 個 種 我 明 欲 生老 流 到 煩 們 流 現 惱 比 凡 就 病 在 在,再到年老,年老之後就生病,最後就 , 這 夫眾生就是分段生死 死 五 個 欲 界 種 04 微 煩惱 作 細 個階段、一個 有流 無 的前 變易生死 明 在欲 感 四 界以 種 招 煩惱 了 , , 階段, 他 上的 入 兩 的 胎 種 就是見思惑, 境界高。三種流 生 , 一期生命就是一 (托 見思惑 死 胎) 到 招感分段生死 欲 人間 離 流 開 分成 個 來了, 人間 有流 段 五 日,就是 落, 個 然 招 煩 ,最後是 分 後 惱 感了 段 死 出 的 亡 胎 由

段 講 斷 由 死 生 乾 圓 , 慧地 死 教 這 得 現 了 部 就 在 别 修 經裏講菩薩修持 請 能夠解 教 金 看:「欲 到 的 初 剛 信 初 初 決 信還早得很 的 *心* 」 了 流 時候 這個 有 得金剛 • ,他是用金剛 流 時候他用的工夫是什麼?得的是金剛 初信已斷 —感分段 0 初 圓教菩薩到 心 的 生死 <u>,</u> 時 心 候 , **,** 初信的 入初 從開 這 就 個 是我 信 始 地 時 ,分段生死 用乾慧 位是菩薩 們 候 凡夫眾生在 就 (乾慧地 能 十 夠 就 信 斷 斷 心,什么 位 了 六道 欲 那 流 的 0 個 分段 裏 初 ジ 麼 有 信 的 04 流 生 這 來 這是 金 死 個 修 剛 分 生

薩 摧 地 初 こ ? 毁 ら 用最 前 堅固 剛 面 切 是 堅固不退轉 那 的 的 物 比 修道 段 體 喻 , 的 心)來 在 其 話 的 他 + , 信 斷 ジ 在 來 切 印 分 位 修菩薩道 段 的 度 以 東 前 生 , 西 金 死 講 要 剛 的 , 是最 推 乾 把 , 就 分段 慧 毁 是 堅 金 地 金 生 剛 固 , 剛 所 死 的 , 摧 破 ジ 以 毁 種 4 除 0 這 不 掉 寶 了 物 前 個 這 初 乾 的 信菩薩 在 金 慧地 拿 前 剛 這 作 面 講 個 的 他 金 玉 的 就 剛 器 憑著 得 來 了 它 比 金 喻 可 剛 菩 以

是 破 見 方 還 頂 老老實實地 或是 性 除 如 法 沒 是 掉 此 成 初 明 總 用 功 信 什 瞭 研 原 原 位 還沒 麼 究 去 則 自 則 的 給 修 是 其他 菩 就 己 是 你 有 薩 成 \_ 各宗 加 樣 把 佛 不 斷 N'S 持 了 可 的 性 無 , 教 還 以 明 分 , 你 存 繼 段 既 理 然 後要修 是 續修 著 層 就 的 生 有 原 , \_ 死 了 天 種 則 層 0 台 修是怎麼 的 他 エ 僥 取 宗 夫 倖 樣 話 消 就 是 用 , 的 , , , 這 止 就 破 以 我 ら 表 觀 修 除 金 理 們 \_ 示 層 法 修 無 剛 呢? 你 遇 持 止 明 初 不懂 見某人 層 觀 0 ご 選 佛 得 觀 地 參 道 定 什 禪 法 了 把 麼? 理 無 無 乾 的 他 個 慧地 論 明 人 懂 用 用 法 先 破 那 道 什 門 止 除 要 理 觀 宗 這 掉 明 麼 , 的 方 好 的 位 ジ 菩薩 不 話 法 好 工 密宗念咒 見 管 夫 性 地 這 摸 把 用 在 到 個 摸 裏 無 明 什 現 無 明 也 麼 在 頭 面 ジ

了?眾生的業力是自己造的 去 明 掉 論 障 修 的 礙 持 自 話 那 己 個 的 那 法 釋 ジ 門 迦 破 牟尼佛多慈悲 要老老實實的 除無明要自己 , 無明 用工 要自己破除,這個 他 不要存著僥倖 把所有眾生的 夫, 別人沒 的 辨 無 要明 法 ジ 明 理 0 瞭 一下把它 别 , 靠 人 有 明 自 瞭 辨 己 破 用 這 法 除 能 工 個 掉 夫 夠 道 不 理 把 别 就 你 , 我 沒 人 無 們 不 事 明

能

代

替

我

們

用

功

,

這

必

須

要

明

瞭

的

上分段 道 除 性 番 的 有 ,沒, 生 生 生 (自己本性 死 死 破 死 初 有 生 除 信 , 無明 這 有界 不叫分段生死 死 位 分無 個 \_ 的菩薩 , 變易為什麼叫生死 斷 內 )一層一 就中國 明 生 的 死 時 己 就 • 候 經 文化來講,就是天下為公、世界大同。有無明才有你 層地 有界 有 把 , 04 \_ 他就出了三界, 分 個 遮在那裏, 變易生死 外生死 段 境界 生 呢?因為不容易的,怎麼不容易?你研究一 死 , ,界內 斷 换 了 了 自己 0 , 什麼叫 換句話 個 生 六道就 心性 境界 死 就 是分段 就等 作變易生死?就是 出不來 說 出來了 , 枝 於 , 生 末 0 菩薩要把 個 無明 死 六道 變易 , 界外 他 出來 斷 無明 無明 生死 除 個 了 , 三界 是三 變易就 把 一層 ·不少 自 、有我 下 界 己 以 一層破 實際 是 以 的 外 就知 還 外 N)

夠了 說實在 有一 深 愈轉變愈消薄 這 要放棄這些法執,要放棄法執不容易的,自己在內心裏要跟自己交戰,理性勝了一 全世界人的我執在 執,當然不用說了,深得不得了。現在全世界都講人權,人權就是叫人家增長 段生死是由於我執 有 分,自己生死又超越了 得 他 就等於生死 不得 些知見, ,有各 ,分段生死 話 了。 中國 種 對於 我 認為自己 又解決一 ,那就是境界在轉變,轉變不容易的,必得自己放下那些成見、 相 不會了。就算解決了分段生死 文化不講人權,中國 自己所見解的 人權教育之下,我執一天一天加深,這樣 ,這個變易生死是因為法執。法執是什麼呢?現在一 人相等等的 一分,就是自己的無明去了一分,自己的境界就 都對 部分了,這叫變易生死。所以變易這個境界,從深厚的 ,別人的一切都否定。想要轉變境界, , 成見非 你要把無明斷 文化只講敦倫盡分,各 常深 , ,還有法執, 任 除的 何成見都是由法執 話 , 必得放下執著 現在人的法執也是深 人盡到自己本分。現 加深,生死沒有希望能 把無明破 來 提 的 升了一分 般 前 他 除 人 面 我執 無明 那些 的我 自己 的 就 在

法執

菩薩 界 來 之後 等覺菩薩,等覺菩薩斷 相 剛 到 了 無 後 叫前; 叫乾慧地 等覺菩薩 到 心呢?金 明 了 就 可 成佛 到 快成 以 後來, 斷 佛 了。 剛 除 金剛 等覺菩薩 了 了 心,入定的 無明 這個定差不多滿了,到最 , 要斷 後 這 生相 叫 流感的變易生死 ジ 金剛 的 入 \_ 乾慧地 品 金剛 了 無明,他是憑金剛後心來斷 生 後 金 相 じ 1 剛 有前 喻定, 0 無 0 前 在 明 面是 金 了 , ` 從 有後 剛 入了 , 金 後 初 這 後 金剛 剛 信 的 じ , 114 金剛 就 把 後 初 , 立下 生 定 剛 乾 ジ 後 的乾 相 剛 , 慧 ·志願 這 的。「此乾慧地」, ジ 地 無 入 到這個 慧地 定得 個 明 金 , 要斷 的 斷 剛 程度 境界 後 前乾慧地 除 無 心了 , 明 那 , 最 開 流 就 斷 微 什 始 到 這是 麼是 了 了 到 細 直 這 的 的 妙 後 生 個 到 覺 境 金

等覺已」,從乾慧心到等覺已,這是前面的乾慧,「是覺」指等覺,到了等覺這個 因為等覺還沒到 乾慧;這個 地 乾慧 還沒 地 乾 有跟佛法的法流水相接,他還沒 都 慧 04 地 作 妙覺。這是兩 ,還沒有到 乾慧 , 乾慧是乾的 佛 個乾慧地不同的 法 的 涅槃大海,還沒 , 兩 個 到 乾 有 初信,沒有法流的水能 地方 不 同 跟涅 的 佛說:「阿 , **躲海來接觸** 前 面是說 難 比 從乾 喻 夠 這 接 4 前 慧 觸 乾 ジ 面 到 慧 的乾 地 至 位 04

慧地 置 喻定了,得了乾慧地。這個乾慧地為什麼叫初乾慧地?你這個乾慧地跟前 ,都是用的金剛三昧,用的工夫還是一致的,不過境界不同而已。下面到妙覺 始獲金剛心中初乾慧地」,到了金剛初 心的時候 ,從前 面 的乾慧地 快 面 的 到 初乾 金 一剛

# 如是重重單複十二。方盡妙覺。成無上道。

了:

二個 指前 别 住 就是妙覺,這是單。複是什麼呢?比如十信位,信裏面就有十個階位 妙覺菩薩 這一共有十二 的 也有十住、行有十行、回向也有十個、登地以後也有十地,十信、十住、十行 面從 位置當中,單的有七個,乾慧地、煖、頂、忍、 世第一(四加行)、等覺菩薩 怎麼樣能夠由等覺菩薩到妙覺呢?妙覺就正式成佛了,「如是重重」,「重重」 四 加 十信 ,這七個是單的,為什麼這七個是單的?乾慧地就是乾慧地,中間不包括 行的煖位就是煖位、頂位就是頂位,一直到等覺,等覺就是等覺,妙覺 個 位 開 階段。十二個階段有單的、有複的,什麼是單的?什麼是複的?十 始,一層一層地學,初信以前是乾慧,乾慧修成了,入了初信 (十個 位置),

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

單的 薩 道」,你的道沒有再上的了,就成了佛,叫無上道。經過各個地位,一直到妙覺菩 盡妙覺」,當等覺菩薩把最後的生相無明一 位置有好 這是講菩薩修 十 回 ,也就成佛了,這個用的工夫,總括起來,經 向 複 十地 幾個 的 加 起來 名稱 的 ,這是複的。 位置,單的位置有七個,單的 ,有初信 有十二個 セ 、二信、三信 個單 位置。 的 經過 五 個 、四信,有好幾個名詞在裏 複 破除 重一 的 位 ,就到了妙覺。到妙覺就「成無上 置 重單的 合起來有十二個 文說: ,一個 複 位置就是一個 的 這樣 머 修 面叫複 單複十二」。 到 名稱 最 ,複的 後 ,這樣 方

### 那 是種種地。皆以金剛觀察如幻十種深喻。奢摩他中。用諸如來毗婆舍 。清淨修證 。漸次深入 0

幻 假 以 十 的 種 ,這是很深的比喻。你觀察成功之後,「奢摩他中」,「奢摩他」是止, 剛觀察」,「金剛」是金剛 是種種地」指前面講的每個 深 喻」, 把世間萬法分作十種,這十種法 心,最堅固的修道 地位, 在每個地位的菩薩用什麼方法來修呢?「皆 的道 ,每一種法都是如 ·沙 --觀察」什麼呢?觀 幻一 樣的 止就指 ,都是 察

還是 證, 來 慧的 境界 幻 明 觀 天台宗講止 的 切都是從自己本性裏面稱性 瞭 觀察 一 切 止 十 「漸次深 用 幻 定 都不能 觀 如來的觀法來觀自己本性 慧在 業 在 的 , 觀的 觀 如 講表裏有 如來的觀法跟我們普通用功法不一樣,如來的觀法 這 放棄這個 幻 入」,用三漸次,一層一層的,有次第來深 個是 時候,粗淺地講,用觀來觀止, | \_ 他的 切法 \_ , 觀法純粹是本性。換句話 次第, 不必 體的 如 講了 燄 沒有次第,就沒有辦法修 一而修 定慧不分的 一切身如水月 ,這是清淨修證 我 的。完全從本性起來修持的工夫,這是「清淨修 們念一遍 ,他這種境界 ,各位看一看 —妙色如空花 講到這 止 , 證 觀 這兩 到 0 種 我們 入的 真 止是代表定的 程度的時候 個 如 , 本 只能講 ,毗 回 妙音如谷響— 修道, 性 起 去自己研究:「十 的 婆舍那」 雖 到 不管 然這 這 止 ` 止 觀是代表 觀 個 觀 你 麼 般 地 般若 就是

什麼

位

才

說

什

麼

作

用

?

用

諸

如

來毗

婆舍那」,

用諸佛

的

毗婆舍那,

如

來

的

毗

婆

舍

那

是

如

若

ジ

的

本

體

(真

如

本

性

),真.

如本性就是大定

,

你

在

大

定

之中

施

展

出

來

的

作

用

大佛 頂 首楞嚴經講記 【十六】

-諸佛

城 樣 寂)」,這些都不可取、不可捨,取捨這兩者都要忘掉,忘心也要寂下去,十幻就這 國土如乾闥婆城」,乾闥婆城幻化 觀法 佛事如夢— 佛身如影 --報身如像 的, 我們中國講海 --法身如化(不可取不可捨取 市蜃樓 , 就是幻 現出 捨雙忘忘心 來 的 那 亦 種

你就把我們娑婆世界一切的一切觀作如幻,你這才能感應 想得感應也難 修道 不論修 的,平常念佛要正助雙修,正工夫一句佛號,助工夫怎麼呢?助工夫, 那 一宗,就拿我們念佛來說,念佛不能把世間 觀 如 幻 的 話 我 們要

#### 第二三一講

名為正觀。若他觀者。名為邪觀 阿難。如是皆以三增進故。善能成就五十五位真菩提路。作是觀者 0

等 夫 實的假東 內, 己內心裏邊來體驗 就是二十五圓通裏講觀世音菩薩教大家修圓通法門要反聞聞自性,不過我們普通凡 就是以如來藏性來觀察,我們現在用工夫跟這個不同。在這裏面最重要的 的 面 這一段是作一個結論 都是眼看外 得到自己本性 不要向外面攀緣。我們凡夫眾生向外面攀緣,就是貪圖外面那些名利、 一直到等覺,這些地 前面講菩薩道的那段經文很長,修菩薩道,把每個地位都講得很清楚,方才念 西, 這就造成生死不斷,不但生死不斷,而且要墮落的。 面的色塵、耳聽外面的聲塵 , 自己本性是永恆 金剛觀察就是反聞自 。上回講到種種地 位 ,每一個 的 地 位 ,沒有生滅 性 , 皆 以 ,「種種地」就指前面講的十信、十住等 向 反聞 外面攀緣,觀世音菩薩教 金剛 自 ,不是生滅 性的時候 觀察」,都用金剛心 的 回 反聞 過 再回過 頭 自性就往自 來 我們學著向 一句話 來觀 頭 虚妄不 從 自性 察

是 外 沒 不 種 . 好 什 有 深 面 喻」, 麼呢?非常深刻,不是我們現 任 的 這 個 境 何 遇 世界 \_ 這上回講 個 法 來,自己沒辦法體驗 每 不是生滅 的 樣 東西 用十種比喻, 無常 都是生生滅 的 那麼多法都是生滅無常 出來 在能夠體驗 比 ,他是從本性裏面 滅 喻 的 那 些東 的 所 , 以 我們體 西都像夢幻 他 觀察結果 的,所 , 稱 驗不出來。 性 來觀 以 樣 外 講 面 察, 如 事 幻 那 幻 現 實上, 4 十 的 看 種 如 外 深 怎麼 深 幻 面 喻 喻 十

拿出 條 照 理 在 十 論 根 都 種 \_ 下 據 來, 非 詳 深 這 常 , 列 個 喻 細 我 對我 出 深 地 如 們 來 祖 奥 來 幻 看一看。大菩薩到了這個階段,一 們修 十 師 的 分 說實在 這 注 種 析 道 十 解 , 上回 研 上 把十 種 究 的修持、 的 我們 因 種 時 我 如 為時間到了 稍 間 幻 們 微 不許 也 對我們念佛 的 深喻 不懂 看 一看 可 的 , 我只念一 ,拿我 條 我 , 們 而 , 很 條列 且 先 提就 有幫 們 就 就 遍 算 眼 出 好 明瞭 我 助 前 來 , 懂 現 所接 們 0 的 , + 列 每 所 在各位把表帶來 部 種 觸 出 分看 以 條 幻 的 來還是簡單 經 來 這 文裏 看 分 我們也 個 世 析 **、講得** 界 不 這 的 很 裏 能 我 我 話 簡 毎 面 們 們 單 請 的 對 現

第 條「一 切業如 幻 業是事業, 這個業包含很廣 ,我們凡夫所作的 切業

我 時 只舉 在 那 裏 這 轉變 個 例 子 你 想 所 控 以 世 制 間 , 控制 的 — 不 切 業 住 的 不論是個 , 抓 不 住 人 的 的 0 這是凡 專 體 的 夫 的 各 國 家 種 業 的 如 幻 隨

業 是 輪 礙 但是你要知道 個 小菩薩, 小都是 體 如 業 , 幻 空 你要 也是如 菩薩 如 我們不懂的,我們勸人家學佛,我們自己覺得有很多功德,有功德是不 所以他沒 明 弘 幻 菩薩的業也是如幻。 幻 法 , ジ 了 見性 利 嗎?如幻, 你不 解 生也是業,這個業是不是如幻呢?你不敢說了,菩薩 有障 如 能把這個功德擱在心裏。自己放不下,你放在心裏就是一個 這就是障礙 幻 礙,就是這樣 他 就是一個道理,你不能說:「眾生的業如 一絲 菩薩有大菩薩、有小菩薩 一毫都不執著 。大菩薩作了 , — 切業 , 三 如 切弘法利 幻 輪體 0 空 , 0 生的事業 為 我們是小菩薩 什 麼 约, 如 约? 他 弘 菩薩 知知 法 道這 他 利 了 發 生 的 業不 解 ジ 錯 作 這 障 三 切

事情 的 0 都 無形的那 04 切 作 法 法 如 些, 燄\_, 一 如 比 燄 如在世間求學問 , 燄是火光 切 法 就包括宇宙人生、天地間 燒出來 , 你在藝術上有多少造詣 的 燄 很 快 就 散 的萬事萬物 掉 了 , 科學上的成 切 法 我們所看的 就 是 這 就 個 得到 樣 子 切

諾 抽 貝 象 爾 的 獎 金 你寫了一篇文章 這 都是法 你 , 可 的 學說 以 流 傳千古 就 像愛因 了, 在佛 斯 坦 發明相 法 來 講 對 都是 論 這 如 都是 燄 法 這 都

界, 界, **閨婆城** 家 要注 奏的音樂是供 著香氣 身都是,各位自己想,不必每個 数都數 陸上,靠近 不但 意, 絕對不只指我們地 藝術家 的 切身如水月」,不僅我們 佛的 乾闥婆是梵文 釋迦牟尼佛 不清。多少世界在裏面?釋 ,乾闥婆是天龍 都 國土 叫作乾闥婆 養天帝, 山東沿海 比 這樣 球 如 那 奏給 ,印度文的 我 入 我們 部裏的 所有十 叫 們娑婆世界, 帶,早晨起來 天帝來 聞 都說。 人身, 香。 地球在娑婆世界是滄海中 樂神 用 方 欣 乾闥 世界諸 賞 詞 迦牟尼佛的 再看「諸佛國土如乾闥婆城 就是天上天人的身體 的 ,他在天上奏的音樂 乾闥婆城 釋迦牟尼佛 婆城是什麼呢?乾闥婆城是空中 ,你看海上的水蒸氣 佛 乾闥 的 婆是樂 國 國土,一 土 翻成中 的 , 神, 都是這 國 土指 的 個娑婆世界是三千大千世 後 文的意思是聞 ,那真是美極 , 粟 來在 都 樣 ,太陽一照 的是什麼 如 的 」,諸 娑婆世界大得我 節 水中之月 度 如 什 呢?娑婆世 佛 麼 香城 , 樓 了 的 海 些音 呢? 閣 或 上 一切 樂 土 現 在 聞 神 乾

佛 樓 出 又是 國 , 土 海 都 市 城 像乾 蜃樓是海 市 麗婆城 又是房口 上 的 那 屋 樣 陽光照著 又 ,是海 是 人 物 水 市蜃樓,完全是虚 氣 看 起來 溼 氣 就 • 霧氣 像 形 座 幻 城 成 的 的 樣 , 在印 中 度 國 4 的 乾 名 字 闥 婆 4 城 海 市 諸 蜃

婆城 都 美 警覺嗎?它 就 千世界看 為 的 變 我 國 絕 還 動 的 對 可 們 這 我 摩 了 個 不 不 以 不出 們 夫 相 我 倒 維 大 土 就 持 如果是真實的 信 們 來 出 樓 它 石 相 下 來 才 就 流 , 信 , 不了三界, 執著 小地 像 不 沒 百多層的 流 乾 相 方可 大地 闥 想到 信? 下 婆 , 來 是 城 就 更成不了佛,自己有真 被 以 就是因 , 那 現實的 看得出來, 兩 大 不會變更、 \_ 樓 個 架 樣 民 狀 為 ,誰想得到? 的 我 航 況 、真實的 就 們 飛 就 機 不會變動 改 不相 變了 看 我們台灣這 撞 , 信 如 我 ,所 , 果 這 如 們 的 倒 是我 本 以 讓它自己存在 不 了 0 最 肯放 性 我 你 近 個 們 , 們在六道裏出 自 說這是真實的嗎?真 這 地 棄 眼 幾 前 己見不 0 方 不肯放 天 的 , — 的 事 全世 下 情 話 到 大 棄 不來 , 界都 它幾 自 眼 這 雨 前 己 , 個 , 山 百 還 就 知 的 乾 年 道 上 大 闥 因 不

那 還 2只是一 個 建築物 , 以 這 個 建築物來推想大地 , 更是如 此 0 大地 你看 , 研 究

能

成

就

五

+

五

位真菩提

路

」,「如是」

就指前

面一

路修過來

,

從

乾慧地

到

十

信

現

在

看

經

文

,

釋

迦

牟尼佛

在

這

個時

候

就

叫

阿

難

說:

阿

難

,

如

是皆

以

三

增

進

故

夠挖 不肯放 考古 生 念佛 國 也 極 們 就 海 オ 得 樂 是 那 念 洋 掘 世 放 有 個 阿 \_ 裏 人 的 出 界 個 了 大 下 , 人 把 彌 , 廈 就 解 來?也 人命有限 過 就 握 陀 或 0 台灣 去 家 去 這 佛 知 的 那 有整個 不 道 個 , 0 要求 麼高 許永 為什麼消失掉了?乾闥婆城 了 九 就 , , 在 <u>ニ</u> ー 不 講 , 往生極 的 我們壽命還沒 所 城 久 論 這 じ 大廈 大地 市 都 以 在 幾 理 講 陷 中 挖 條 上 樂世界,這 震 這 下去 掘 國 , 倒 其 就 的 個 不 大 塌下 要把 出來 時 餘 , 陸 , 或 到 我 候 不 ·要每 來, 者整個 在 們必得隨時準備要放 的 , 個不覺悟, 永久 時 其他 很 切 幾時: 多埋 看 候 成是乾 理在下 那 條 城 0 國 這 能 在 市 家 都 夠 個 個 埋 講 地 , 你怎麼放 天災, 全 不覺悟 在 闥 經 面 下 了 部清 婆城 的 沙 常 , 漠 不 發 那 , 或者 下去。 地帶裏 沒 放棄也要放 理掉?讓 現 不是 得 , , 這 有 還認為這是實在 或 下? 人禍 樣 挖 者 短 你 在 念佛 掘 時間 放 不肯放 沙 埋 出 不下娑婆世 發生 在 棄 個 來 漠 才 可 , 城 地 裏 能 以 還 所 下 市 感 講 不 即 的 在 或 以 的 有 應 完 古 者 放 , 我 我 人 使 的 往 們 能 美 下 你

修持 五 次 也 十 就 , 位 住 是三 真菩提 皆以 直 十 漸 往 行 三 路 前 次 增進 十 增 ,很有次序的,逐漸逐漸地一直按照次序來修。 進 回 這是真正 增 故」,三增進是什麼呢?就是前 向 進 再 , 所以 加 的菩提路 上 能夠 四 加 行 , 善能成就 菩提的覺悟路就是成佛 到 十 地 , , 很善巧 面 直 講 上來 的 • 很 Ξ 到 的 完善地 種 用三增進 等覺菩薩 路 增進 修行 成就 故 了 這 的 , 三個 漸 些 一菩薩 五 次 + 漸

單數 菩薩 再 上 信 比 地 較 妙覺嗎?妙覺不算了,為什麼呢?妙覺就 加 位 上 好 有 這 , 等覺菩薩是單數 從 前 五 + 的 四 講 十 初 面 個 加 法 五 地 四 行 • + 有 到 + 位怎麼計算法子?古人 ,現在根據蕅益祖師及圓瑛老法 十 個 四 住 地 個 位 , 每 , 有 位 又是十 置 的 十 位 ,等覺就是等覺, 個 有十 煖 • + 位 位 個 行 有 , 頂 位 那是 五 的 位 有 十 ` 7 注 複 忍位 解 四 個 跟佛一樣 這樣算就是 數 位 • , 了 師的 講 , 十 世 四 的 0 回 第一 修 加 講 不完 向 的,證了佛果,那就 滿 行是單數 法 位 五十五 了 位 有 ,就是從十信 全一樣 第十 , + 這 個 在前 位 地 , , 就 以 有幾種 就 等覺後來不是還 後 四 面 四 十 講 + 位 有 就 開 四 比 不算路了 個 到 複 位 始 較 位 了 數 算 了 完 置 等覺 ; 十 備 了 登 有

後 從 + 就 信 證 了 到 佛果 等覺菩薩 , 就 是妙覺, 這 都是 走 路 了 五十 都是真菩提 五 位 的 真菩提 路 到等覺菩薩 路 , 這 我 們 真菩提路 要記清 楚 走完 了

己拿著 界是 你 十 大 什 五 講 悟 麼是空 得清 什麼 圓 了, 修 道 通 經 楚 樣 見 不空 所 就是 文 講 到 的 如來 要把 這 自 狀 對 的 己 修 很 況 , 藏 重 行 真 自 理 , 自己明 一要 方 路 己 如 , 弄清: 本 法 了解得非常透 知 性 道 , 瞭 按照那 了 楚 , 不 , , , 這 這是 要 必 問 個 個 明 人家 經裏講 徹 方 理 瞭 法 , 理 這 0 路 , 在 得清清楚楚 呢 經 個 什 一今日 ? 過 麼是空 明 瞭之後 這 你 之下 些階 按 照 如 段 來藏 明 , 你 我 就禪 瞭 , 問 們 到 的 宗來 自己 這 什 人 這 家 些 個 麼是 境界 .講 到 理 人 什 不空 家 麼 應 按 不見 照前 境 那 該 如 是大徹 界 來藏 得 個 面

跟

自

境

佛 宗 工 是 夫 的 正 真 這 我 工 工 裏 們中 夫, 夫 我 們 正 在這 國 要 助雙修,也需要三漸次來幫助我們念佛。 講 注 裏講 大乘 意 佛 三漸 皆 法 以 次都 有八 三增 大宗, 需要, 進故 , 每一 都 三增進就是三 需要三漸次來幫 宗都 有它自己本宗的真工夫 漸 换 次 幻句話 助 , 三 的 說 0 漸 我 我 次是 們 們 念佛 不但要念佛 助 , 法 不 工 門 論 夫 那 0 念 正

要得到感應, 文也有,大家看一看 念佛當 然 非 常重要,不念, 這三漸 就 次 知道 的工夫要講究的 怎麼能 , 我們再稍微複習一下: 夠 跟 佛感 , 三 增 應道交?怎麼 進 就是三種 增 能 夠 進 往 漸 生 次 呢? , 這 在 但 是 前 面 你 念佛 的 經

吃蔥 伏 煩 我 的 惱 們 不 , 想修 住 破除 五辛 第 吃 , 掉 道 蒜 容易發作 不 個 要吃 修行 要 吃 煩惱是什麼呢?貪瞋癡是最主要的 一證果 0 漸 韭 吃了 次修 的 菜 0 , , 當然 第一個 什 不修 之後怎麼樣? 麼 就 道 呢?我們在飲 漸次,修行要斷 要嚴 的 人 格 無 我們 所 , 這是第 謂 修道 食方面不要吃五辛,蔥、蒜 , 他 的 除五辛。當然今日之下,普通 要吃 時 個 , 吃了五辛之後 候 就 漸 吃 次 , 要把 我 煩 們 惱 要了生 伏 貪瞋 得 住 死 凝 韭菜這 , 這 然 要修道 些 後 人常常 一煩惱 要 類 把

個最 不 種 可 業 重要 以 第二 這 造 殺 兩 個 業 在這裏我們要注意 種 漸 業 次 不要造 要 不 真修 能 殺 害眾 那 真實來修 生 兩 種 , 0 我們 這 呢?一是好 兩 前 要明瞭佛 條一 面 定要 講 修 欲 習。 理 守 的 ,真正要證果 住 **婬業**,婬 怎麼真修呢?最 , 當 然 其 業不能 他 戒 要了六道裏的 律 造 也 , 重 一要的 要斷 要守 要 除 但 斷 0 二是 分段 這 除 兩 兩

要斷 死 這 婬 業 一生 斷 殺 業 不了,下一生再斷 尤其婬業絕對 下一 要斷 生斷不了,再下一 不 斷 你怎麼樣 也不能出 生繼 續 生生 六道 世 普 世 通 來 法 斷 門

生

是 都是 沒 之後 欲界天 我 除了自己丈夫,守住家庭正當夫妻關係以外,也不能再跟外 念佛 相 們 有 邪 ) 菩薩 世界 法門 都是清淨莊嚴 斷 婬 無論男女,男人結了婚,不能再跟外邊的女子談戀愛, 怎麼斷?要斷 釋 一迦牟尼 有 婬 不一 所 層次高 不 大 以 修念佛 苦薩 樣 能 佛 就 證果 念佛 , 了 法門 的天界也沒有男女相 我 就 解 的菩薩 不僅 們 這 , 法門來講 不能結婚 對 人 可以帶業往生 能 是 間 相 \_ 斷 般眾生很難 0 極 , 人道有男女之爱, 经當然最好 樂 , 念佛法門的好處就是這樣, ,結了婚怎麼斷 允許 世界 , 到 結婚的 , 就是我 , , 這 極 所 ,但是我們是凡夫眾生,尤其我們是在 個 樂世界,自自 以 夫妻關 講特 我 婬?可 們 們要了 才有夫妻關 娑婆世界 係, 别 以 法 不 門 不 解 他所 然 可 斷 , , 的 特 到 然 面的男子談戀愛了 以 天 係 不行了,女子結 別法 極 但守戒要嚴 就 邪 以能夠當生出六道 上 , 在 樂世界更沒有男女 婬 斷 門就 了 天 極 這 上 樂 是我 一層 樣 世 極樂世界跟 一界沒 格 的 次 話 們 了 低 結婚 修 婚 的 有 你 那 家 的

是 們 不 了 能 想 他 想 成 能 就 明 夠 瞭 带業 當生成 , 我們念佛 這 個 往 道 生 就 只 理 到 有 可 之後 極 念佛 以 樂 , , 世 其他 法門 雖 界 然 , 不是在這 法 門講得 我們 到 極 樂世 的 個世界 再好 信 界 1 , ` 基本 成就 就等 願 力 ,我 的 於在娑婆 就 定了 他要斷 們 到 極樂 世 就 界 婬 決定下來 世界就 才 的 能 六 道 成 行 輪 就 了 迴 生 不 0 斷 我 死

聲音 是 非常 違 對 的 壞 怖 其 各 外 聽 種 好 的; 活 現 面 第 業 業 起 的 三 動 五 還有 來 風 塵 個 實際 景 看 比 , 漸 看見 見 如 不管是好 所 次 我 死 就 指 接 叫 美好 們眼 像 亡 違 的 觸 的 我 人 其 的 間 看 的 的 那 現業 們 外 外 每 些 聲音、 仙 把 境一 印 面 個 面 外 ,「違」是違背,「 象 的 的各種色,這就是眼 人 面 不好 樣 色, ,從眼裏看出來,落 , 的 你 , 五 我 把 的聲音,都是業。眼、耳、鼻、舌、 那 塵 們 種 你 吸 欣 山水的景色, 的 收 賞 現業要違背 進 其 \_ 來 幅 是指 很 睛在造業了 這都是在造業, 美 入到 這都是業。耳 的 的 意思, 有 不要 心裏邊去,這就是 名 的 ` 我們 違 畫, 抗 **社**其什 這是 拒 看國 聽聲 或 的 者 麼 意思 現 身 際上 音 到 呢 ? 外 現 業 五 那 那 面 現 業 些 根 個 看 前

違 其 現業 怎麼違背法子呢?前面 講 反聞 自性 , 回 過 頭來 我們往自己內 ジ 裏

研

究

經

文

,

看

經

書

看

中

禮

勿

動

,

有選

擇

的

,

不

味

`

觸

開

始

就

用

孔

夫

的

好

的

當然是沒

問

題

外

面火車經

過

的

那

種

噪

到

這

種

境界

他

從

淺

的

到

人

物

那

些事情

,

你不能

不

看

的

話

電

視

不

能

不

看

求

往

自

己

本

性

上

一求

這

幫

助

需要

的

假

如

我

們

只是

反

聞

自

性

,

不

能

違

其

現

業

那

本

性

, 假

設

我

們

邊念佛

,一邊在

網

路上

看那些色聲香味

觸

都

有

那

這

個

佛

怎麼能

網

路

不

要看

了

當然

網

路

應?

以

,

也

不

行

比

如

我

們

念佛

,

我

們

正

在

念佛

,

念佛也是藉著佛

號

來

引

發

我

們

內

在

的

真

如

大

可

以

變化

外

面

切

的

聲

 $\smile$ 

不

但

它

的

變為 麼作 清 這 ,這是第三個 淨 就 的 行 色 了 聲 這 漸 就 這 次 能 違 個 0 其現. 工夫當然不是一 業了 看 見 下子 網 路 能夠 上 誨 得 婬 到 誨 盗 , 的 由 淺 色、 的 聲 而 深 你 λ 的 可 以 可 把 以 它

這

果 上來 瑞 看 裏平下來,雖然眼看外面是色, 你 無 現 不受影響。 士 眼 以 人 在 去? 因果 看 道。 前 這 才發生?這當然 沒 有 這 個 你有這 他 1 N'S 到大菩薩 個 程 來看, 我舉個 為 裏就平下來了, 度 事實的 什 , 個 要把 麼 為什麼有這種現象呢?恐怖分子為什麼不到台灣來?為什麼 心 例子 跑 那 話 理 有 種 到 因 你 果 我們 他 美 程 你看現在美國, 國 放 度 的 就在造業了,這種仇恨心、憤恨心 你 |去? 因 在 N) ,換句話說還沒有能力轉變外面境界的時候 裏就 自 N) 我們就不隨著 你這 1 裏 在 起了 美 能夠平下來 0 看見世 樣 國 仇恨 他為 遭遇到 想 間 ·公 、 外面 我們 什麼在柯 , 憤恨 就 恐怖分子這種震撼 切 看事 心裏起煩惱 不會跟著外 好 心 , 的 情 林頓時代不去?正 現 這種 象 ジ \_ 1, 你就 裏平下來 恐怖 不 面 起來,你 的 好 的 分子要 境界造業 的 達到違其現 破 現 壞 ,就 了 就受 象 好 不得 像我 我 你 我 小 了 你 拿 布 們 不 們 害 業 只 慘 希 到 就 們 ら い 因

事情 度, 激 看見那些普通平民遭遇災難, 你 的 這 知 外 發 i 道 個 自己能夠淨 裏平下來 我 交, 因 目 果 們 都有前 的 對待其他中東國家這些事實,你前後一對照一看的時候, 要 以 了 後 如 如 因 , 何 , 化自己,不隨著外面造業,也可以違背現業。我們 後果 你自己就不造業,不隨著外面造業。拿這樁事情 果你 我 弘 們 法 的 オ 利 不 明 生,教 更 能夠 瞭因 積 極 一般 這樣 果 我們用憐憫心、用慈悲心,有憐憫心 地 一發揮憐 人 只看眼前是色的話 能夠 我們雖 憫 知道 1 然還沒到轉變外 , 因果、 要使一般 知道覺悟。 Ü 人都能 裏總是不平 面境界的 覺 我 知 ,我們看社 們 悟 你心裏平下來 • 道 並 有慈悲 的 時 因 不是消 果 候 你 的 會任 最 心 把 極 時 美 , 才 低 候 的 了 限 何 或

你 漸 都 五 個 需 想想看, 次 要, 來 真菩提 三 漸 作 次是共 我們學淨土宗 助 成 路 工 佛都 夫 同 , 直 可以 這叫 的 可 , 以 ; 正 正 你 , 到成佛 何況我們只是求往生。 助 無論學那一 雙修 工夫是念佛, 我 必 們 然 宗, 用這 能 我 夠 你 個 成 的 們修的是持名念佛 方法求當生成就、當生往生,更容易 功 正 只要照這個如法修持,我們這一生 工夫不管學的是什 0 在這部 經裏 講 , 持名念佛就 正 麼, 助 雙修 這 個 三漸 這 要拿三 五 十 次

絕對能夠往生。

情 帶 對 的 人 能 的 觀 家是是 絲 放 不 佛 相 話 , 是什 在 起 都 號 來 一毫也不能著相,「名為正觀」,這叫正觀。「若他觀者,名為邪觀 下 我 , S 不 人 觀 面 , ·要掛 們 非 裏 你 家 是 麼觀呢?就是前面講的金剛 的 非 念佛 不 結 話 , 的 這 這些 在 能 論: , 就是真 ز. ان 就是邪觀 , 裏面 爭取 事情 儘管 邊念佛, 作是 在念 這 掛 工 ,我今天跟人家發生一 觀者,名為正 夫 在 個 。舉例來說 心裏又想著:我參 じ 0 裏都 不但 念完以 爭奪那個 一念佛時 不行。 後 觀察 , 觀 我們 , 這些統 又 念佛 如 若 0 跟 此 念佛 金 他 些爭執 加 人家是非爭執 的 剛 觀者 平常也要把 時 競 統把它放 的 觀察是純粹從本性裏起來的 選, 候 人, , 名為邪 , 不是人家對 就是念佛 能不能選得上?世間 就是一心念佛, 下 じ , 觀」,「作是觀 這 那 理 , 其 淨 04 就 是邪 不起 正 化淨 他 觀 , 念阿 我 觀 0 點 化 如 不是 雜 , 者」,「是 果你還 就是我 這 我 念都 彌 就是不 智慧 些 如 們 陀 此 事 跟 不 佛

正

觀

#### 第二三二講

當何名是經。我及眾生云何奉持 爾時文殊師利法王子。在大眾中。即從座起。頂禮佛足。而白佛言 0

再說 真 完了,差不多經的意思快完了,因此在這個時候,文殊師利菩薩就起來請問:這部 經應該安上什麼名?就是經的名稱 如本性,成佛就憑這個成佛,然後就講修的方法有二十五圓通,這個講過以後 明你修行到什麼境界、是什麼情況,修菩薩道一共有五十五 這部經從一開始,就教大家明瞭,自己有如來藏,如來藏就是每個眾生本有的 位 的階級 。這 個 講

起修 是無相 修行都要用正助雙修的,有正工夫、有幫助的工夫。 ,稱性起修是完全按照自己本性裏那種智慧來修的。本性是什麼呢?真如本性 爾時」指什麼時候呢?上回講的,佛告訴在會的大眾、阿難尊者說五十五位 的,就是《金剛經》講的不要著相 ,你凡是帶任何相 正工夫最重要的 ,有一點相在那裏 ,就是要稱 ,那 性

名 慧 修 到 他 為 就 這 種 就 正 是自己本性裏出來的智慧, 裏 種 不 觀 對 的 」,能夠這樣觀 了。 就是不能完全用金剛 所 以 講 到 五 ,叫作正觀。[若他觀者, + 五 個 用這 智來 地 位 觀 個 , 來觀察,所 都 要用 那叫 邪觀 金剛 以上回講 ジ 名為邪觀」,不是這樣觀 ,邪觀想證果 (金剛 到最後說:「作是 智 慧) 就 來觀 很 難 察 了 上 , 金 觀 用 回 剛 者 其 講 智

事情 我還. 難 的? 幻 不是這麼說的 的 來 的 要把世間 那些法 有多少錢 要了解 講 因 全 , 此 前 世 我 界 ,你這個觀才是正 們 面 存 講 金剛觀察就 的 了 ,人離開了這些生活物資,就不能生存。這是心的問題 切法都看破了,都要放棄。這樣講,不是把生活 十種 在銀 解 , 以 , 要正 至 如 行裏面? 於 幻 觀 觀 我 , 世間 們 以 ,不能邪觀。怎麼樣保持正觀呢?就拿我們現 觀。就拿我們念佛來講,我們念阿彌 世間 台灣的 心裏有這 萬法 切法都是如幻 事情 作 \_ 比 點 , 喻 點掛 就算看 , 都是 念的 0 得 既 是如 很清 如 話 幻 , 就 楚 幻 ,不實在 , 不行了, 那一 就要放棄它 所需 陀佛,一邊想著 椿事 的 的 你要感應 ,作生意盡量 0 財 情 我 物都 在 不 們 是 放 眼 所 不要 了 棄 就 如 前 很 如 幻 的 解

你 作 的心要在道上。你不要拿著那 生意、 從事 政治 儘管從事政 治 個 辨 , 教育就 認 為那是實實在在 辨 教育, 無論 的 那 , ジ 行業, 就 放 在 你儘管 那 個 上 作 面 那

就

不行,心要放在道上,就沒問

題

界的 法 隆 是菩薩眾 的 是菩薩, 這 話 重 兩 座 以後,「而白 0 的時候,「文殊師利法王子」,這是大菩薩,是華嚴三聖之一 的 文殊 ,佛是釋迦牟尼佛,在釋迦牟尼佛的右邊是文殊師利菩薩,在左邊是普賢菩薩 位 位大菩薩,文殊師利菩薩是代表智慧,他的大智慧在釋迦牟尼佛的大弟子 爾時」,是佛告訴在會大眾:你那樣就是正觀,不是那樣就是邪觀。講完這個 禮 上 師利 起來 他可以成為法王之子,他將來可以 )之中,是第 就是五體投地之後 法王子「在大眾中」,在楞嚴法會的大眾之中,「即從座起」, ,「頂禮佛足」,到佛 佛言」,然後就稟告佛,「白」是報告的意思,就是啟請的意思, 一位的, , 所以 兩個手要捧著佛的雙足 前來頂禮 他是法 繼承王 王子。 0 頂 禮 位 佛是法 佛足在印 的 , ,這是行禮 成佛 王, 度是禮貌 佛法 之後 ,華嚴三聖是華藏 的 ,能夠代替佛 之王,文殊 上的 規 矩 規 從 頂 矩 自己 師 (就 禮 弘 報 最 佛 利 世

裏 是 告佛 利菩薩說:我(自己稱呼自己)以及在會大眾,不但是在會的大眾,所有的眾生都 詞 所講 如 ,一直照著經去修持。下面佛就說了,各位看經文: 說: 此 用什麼名字來叫這部經?「名」就是叫這部經 的法來實行、來修行,「持」是什麼呢?接受了這 云 當何名是經 何」是如 **,** 何 當用 如何來奉這部經 什 麼名 稱來定為這 、來受持這部經?「奉」是奉行 部經的名字?當何 。「我及眾生云何奉持」, 部 經 , 就 執持著, 名的 名 不要放 文 殊 當 照 師 經

## 佛 告文殊師利 。是經名大佛頂悉怛多般怛羅無上寶印。十方如來清淨

眼。

淨 海 怛多般 眼, 這是第一個 怛羅無上寶印」,這幾個字是密教的,是密法。下面八個字:「十方如來清 這是顯教 名字,釋迦牟尼佛就告訴文殊師利菩薩說這部經的名字叫「 的 顯 法 大佛頂

的 題 目 先 04 講 上 大」,就代表這部經的體(本體),本體就是佛以及一 面 十三個字 ,「大佛 頂 這三個 字,首先看「大」 字,凡是佛 切眾生的自性本體 經 經

樣 孔子 呢, 都是講一真法界。我們每個眾生 什麼呢?一真法界不必多講 看 講 佛 極 如 無處不是這個 大到沒有邊的 講 限 不 頂 本性之外, 到究 的道 就是 看: 的 凡是成佛 大佛頂這三個字,整個 這個字, ),就跟. -無見 竟 那 什麼叫 樣 中國 的, 其 餘 , 大所寄之處,豎窮三際。 的 ,十方世界無處而不是 記住兩句話 仰之彌高? 無見頂 別說我們一般凡夫眾生看不到究竟,就是大菩薩也看不到究竟的 中國 文 那 頂上都有肉髻,這個 化 一個 講的道就是佛 相一樣的 文 化 能 ,就是:「 合起來講就是一真法界,它代表一真法界。一真法界是 顏 夠 了, , 跟 回讚歎的是什麼?顏 辨得到?只有我們本性 以各位說 這部 , 心 ,仰之彌高。看不到 法 横编 的本體就是一真法界 經講空如來藏 —大;就時間方面來講,過去、 肉髻叫作無見頂相,代表佛的頂, 所以這個「大」字,除了我們人人所有的真 這裏講佛頂 十方 顏回讚歎孔子說:「仰之彌高 ,豎窮三際」。 回跟孔子學,孔子是聖人,他看 、不空如來藏、 頂,愈看愈高,你想看窮盡 (本體),這是體大。「佛頂 就是無見頂相 在空間 空不空如來藏 方面 現在 ,大佛頂是這 來講 叫一般 高得沒有 、未來, ,是 人

是 代 為前 有 的 明 容 們 的 白 作 表 色 時 納 的 , 不 的 白 相 種 候 用 任 面 加 大 色 有 太 上 保 白 佛 可 , 何 , 一樣 的 大 摩 用 相 護 顏 頂 以 大 大 訶 下 , 色 佛 的 防 般怛羅」是傘蓋 0 現 , — ,大致是差不多,叫傘蓋 作 曬 頂 面 , 出傘蓋 什麼作 摩 的 而 這 用 片是白 且 大字了。 訶是大的意思 可 六 個 回 以 用 復 字:「 遮太 這麼一個 色 呢? 到 本來 大佛 陽 。白色是什麼?一切 悉 這 ),它有很多作 我們· 怛 作用來, 頂 個 面 , 多 的 體 加 目 般 在 上摩訶 也是白 「大」是體 • 下 怛 這 ,這六個字是白傘蓋 羅 我 雨 個 們 色 就 相 出太陽的時候要撐傘 用 叫 知 , 上面 所 的 大 道傘蓋在 ,體大,本體是大;白 由 它的 白 體 以 顏色,以白色為根本 三個 以 傘蓋 作用 它來代 就是真 字,「 雨 , 對 在這裏 天 。在前 悉怛 我 可 表 如 本 以 相 們 多 是大 不要 人 遮 性 面 , 的的 印 雨 傘蓋 其 咒 度 的 , 加 • 起 翻 文裏 他 白色可以 有大太陽 摩 的 成 的 的 眾 相是光 傘 中 訶 介 跟 生 文 白 因 紹 我

以 把 \_ 佛 切 法 生滅 的 大 法當作真實法 白 傘 蓋 是用來保護 ,在下三途裏的不 切 眾 生。 ·必說 切眾 , 就 生不 講 明 人道裏的人, 瞭 自己有真 世 如 間 本 再 性 聰 明 所

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

夠覺悟 讓大 來。 常廣大;白是相 果。有這個結果,他還不知道反省,還不肯謙虛 顛 麼 但是我執放 的 不下這些,就受它的害。一個人從生到死,為的是什麼呢?你問街上那些人:為什 人 倒 呢?為 即使遇到天災人禍一來,他也不知如何是好,他也不知道什麼原因 家覺悟 , 他 追著追著,自己墮落三途還不知道。所以用大白傘蓋來保護眾 ,知道自己有不生不滅的本性在這裏,這是大白傘蓋。傘蓋是作用,作用非 可 了 賺 不下,「 以 發 就等於你一覺悟,就 錢 明種 , 0 在政 相 我 種 非常廣大;大是體 的東西出來,科學產品 見上的是選舉當選,當選以後又為什麼呢?說 放不下,一切伴著「我」而來的名與利 不會像現在這些眾生這樣 , 體非常廣 ,這都很可憐。 種種 大 的藝術品 追 逐世間 ,全部 佛用這 都 可 生滅 生,讓他 以 一造成 不出 個 放不下。 發 大 法 明 白 這 所 出 傘蓋 們能 迷 種 以 惑 放 結 然

章蓋下去就生了效力;公家的公文書 ,這就生了效,不蓋大印是沒有效果的 無上寶印」,印是印章 ·,我們· 私人用的是私章, 政府機關發出的公文,要蓋大印 0 佛法講的印叫寶印,不是普通凡夫眾生 有什麼文書、字據 的 你 ,大印 要蓋章

佛 蓋下來就是一個證據,是實印。無上實印是什麼呢?無上實印還不是普通的 講 能 的 究 的 竟, 寶印 也不算什麼寶印, 我 們 成佛 自己 成佛是至高 的 人才能 個 小印章算什麼?別說 無上, 徹底 那是凡夫眾生用的 明 這個 瞭 , 這 法 印, 叫 政 無上寶印 府, 連大菩薩都 0 這個實印是法 就是古時候帝王的 不懂、都 寶, 它讓 不知道, 唯佛與 玉 璽, 人家覺悟 按 照 , 佛 的 這是 (佛乃 法 來 印

瞭 要知 真 就 法 身體 我 沒有了 己是無我的 我 ),小乘 道這 們眾生的 印 事實上 的作用是什麼?學佛法 這個 個 ,可見這是假 ·經典無論是那一部經,要拿這個印來證明、來印證,有三個 經 你看 生命的現象,不是真我,真我不論什麼天災人禍,傷害不了它 所 ,你不執著這是真我,然後你才見到自己真如本性,第二個法印是無 「我」、大家所執著的「我」,這個「我」是否定的,是無我 講的是無常法,告訴人家萬法無常,這是第一個 無論中國、外國 的 不是真我 必 須明瞭,這個印是什麼?小乘經典有三法印 ,這是 一個 大災難 無 我 來了 所 以要了 死 亡的 解 人 讓 法印。第二,要明 我們自 他 原則 的 生命現象 我 我們 第 - (三個 ,這是 認 識 這

個

法 我 第三 涅 解是 不 個 法 生不 印是 滅 涅 槃 的 , 那 涅 樂就是認 才是真 我 識 相 信 了 無常 法 無 我 法 然 後 才得 到 涅

冒 是 話 小 點 充 法就 這 的 這是 、那裏偷 就是佛 , 小 要合乎這三個印,不合乎這個就是騙 尤其在今日 乘 所說 一點 經 典 的,七拼八湊,說給人聽,你拿這個 的 , 無論 之下,要特 ,這是正法 那 \_ 部 經,你 別注意。外 。如果不合乎這三個 把經文看看, 面 那 人的 些冒充的 0 它裏 法 印 印 , , 面 , 他講的是大法、是 他 那是邪說 講 的 們 從 , 合乎這三 佛 經 , 别 裏 的 , 這裏 小 外 個 法? 道 EP 偷 來 的

是佛 果 證 就 經 經 講 裏 裏 說 大 一實相 所 乘 講 的 講 佛 的 0 , 法 , 佛說的是引導人家明 的 是不 諸法 有一 不 要 、明瞭真 有個 法 是符合這 印 實 , 相 就 如 本 個? , 實相 個 性 瞭自己這個 法 , 講 就 , 其 指 這 我 他 \_ 們 個 的 真 每 法是什麼?無論 如如 講 個 本性 得 人有真 再好 , 就 如 , 違 本 拿這個一 背一 性 那 , 一部大乘 法 這 法 印 就 是一 印 的 來 話 經典 印 法 證 那 印 講 都 0 的 EP 不 如

無 上 寶印 所以成為 無上 , 就 指上面這個一真法界—體大、相大、 用大, 大 到至

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

十

個

就

高 無上了 只有 佛 才 知 道 , 這 叫 無上寶印

如來 是十方如來的 這麼大的 屋子裏這 方 世界佛世界,就如同恆河沙數那麼多的世界,那些世界都 「清淨海眼」,「眼」是用來看人、看東西的,我們普通的一個眼 下 面 作用 麼大 八個字:「 的 智慧眼 。「海 個 眼」像大海那麼大,這是比喻, 十方如來清淨海眼」,「十方如來」,不但我 空間 0 再用一張紙 把我們 的 眼 就拿海來比喻佛眼 遮起來, 就 有佛 看 們娑婆世 不 , 都有 到 , ,「清淨海 我們 只看到 如來 界 的 佛 的 十方 這 眼 眼

智慧眼 印 這部 這 部 還有 經就是無上寶印,「十方如來清淨海眼」,這一句是講這部經就是十方佛的 經 的 經名,上面十三個字,「大佛頂悉怛多般怛羅無上寶印」是講無上 題 寶

#### 亦名救護親因 0 度脫阿難及此會中性比丘尼。得菩提心 0 入徧 知 海 0

經

這是第二個名字,先看「救護親因」,救護親因是什麼呢?這是阿難尊者示現

咒), 所 不但 家裏去,差 的 以 得救 這裏 阿 把他 難 尊者已經證了初果, , 而 說「救護親 救回來。不但把阿難尊者救回來,也把摩登伽女帶到會中, 且一 點 就 聽釋迦牟尼佛開示,她 破了 因」, 戒, 就指這椿公案的 因此 他遭遇摩登伽 釋迦牟尼佛就叫文殊師 馬 因 上證果,證到三果,比 女用印 緣 度那 些邪 利菩薩帶著咒 教 的 咒語 阿難 她 把 ;尊者還要快 他 (佛 也得了 引 所 誘 講 到 救 的 她

憑這 印 比 脫 家 正 ら い 離 度 丘 知見,不能 人受了戒 要成佛 文 尼 了, 個 這 戒 個 114 翻 親 及此會中性比丘尼」,「 戒 成中文是覺,「得菩提心」, 性比丘尼。「得菩提心,入徧知海」,「菩提」是覺悟、大覺悟,菩提是 ,不能 因 邪知邪見的,所以「入徧知海」,「徧知」是什麼?「徧」是普遍 要度化眾生。要度化眾生,自己要有工夫  $\neg$ 破 度 破戒的 脫 完了, 阿 難 ,得了戒,有戒體在身上, , 全部 把 阿難度脫 都完了, 性比丘尼」指摩登伽女, 她一 過來,免除他遭遇災難。什麼災難呢?出 所 覺悟之後 以 八這是一 比 種災 , ,最 她 什麼都寶貴, 就 難 她 低限 發 0 後來也出家了 大 這個災難 心了 度 對 成 佛 佛 就是發菩提 能 法 夠 要能 證果 度 成為 , 什 脫 有 都

出 這裏講 世 都 間 知 的 道 法 無 知見是大開圓解 所 成 不 了 知 佛 , 入 04 正 徧 徧 , 知 知 圓解是佛所知的那種 0 海 佛 有 就是入了佛法 種 種 號 有一 的大海 江境界, 個 號 叫 她 , 正 比 都 徧 如 明瞭 知 到 了 正 佛境界的 第三個 徧 知 是 名 世 知 稱 間 見 法

### 亦名如來密因修證了義。

還 幾 時 悟自 這 要按 尊佛 樣 候 , 己有 然後按 不 的 如 照 知 ,他開始發心學佛,希望自己成佛的 來密因」,「 比 真 道 那 照所 如 個 如 , 禪 誰 本 宗講 步一 也 知道的來修行,修行到一個時候,又多知 性 不 密」是秘密的,任何人都不知 悟 步來修, 知 這 ,他大徹大悟,也只是徹悟自己有 道 個 真如 ,沒成佛之前,學佛 本性 並不是徹悟以 一就是因 "時候, 這叫 後就成了佛 法 , 「如來密因 道,這 他 發心學佛行菩薩道 必須要覺悟 個 道一部分, 那 個 有 0 ジ 因 那 性 這 , 回 而 覺悟 個 是什麼呢?任 事情 已, 解 因 什麼 知 沒 行 徹 道 並 到 悟 一進,是 幾 呢? 成 之 分之 佛 後 覺 的 何

按 照 佛 這 法 個 來修 如 來 密 怎麼修呢?就是前 因 切學佛 的 人,先要明 面講的 用 瞭自己有心性 金剛觀察, 所謂金剛觀察就是把世間那 、有真如 本 · 性 明 瞭 之 後

些生滅 了。 其 死,你把生死問題了結了,那是最徹底了。這個了義是究竟的意義,你得了如來密 把生滅法徹底看破、徹底放下,那就是《金剛經》裏講的不要著相、應無所住 他怎麼修法?修幾生幾世,修再多的時間也修不好。 修證了義」,這部經講的就是如此。第四個 Ü 按照密因 ,有修 就如普通 法 都要破除掉,看破了,然後再放下去。否則,既看不破,也放 有 這個佛法來修,完全從本性起的智慧 證 人說:這個事情不得了,「不得了」就是解決不了,解決生死 按照這個來修來證,這是「了義」,「了」是了事、了 名稱: ,再回到本性上去觀照, 他修定的時候,就 不下 結 放下一 最徹 這就是 叫了生 你 而 切 說 生 底

## 亦名大方廣妙蓮華王。十方佛母陀羅尼呪。

嚴經》就是《大方廣佛華嚴經》,這跟那個是一個意思。「妙蓮華王」,「妙」是不可 是體、「方」是相、「廣」是用,「大方廣」是講妙用的。這個大方廣,跟各位說,《華 方」是具足一切,智慧裏就有恆河沙數那麼多的德(性德),也是無量無邊的,「大」 大方廣」,「大」在前面講過了— - 體大 ,横、豎都是無邊無際的,「方」是什麼?

麼作 思議 是《蓮華經》,它是經中之王,所以這個妙蓮華王就跟《法華經》是一個意思,《法 就 華經》 不能 起 它 就 跟 的 表 那一個意思,蓮華就代表如來藏心,也就是佛的 自 的 ,蓮華就是如 是 那 示因、 由 04 自 蓮華 《妙法蓮華經》,一 在 國王,「王」是自在、自主的意思,拿這個王來比喻蓮華王。 果同時候的,這部經講的因裏就是果 的 在這裏講 作國王的 此。「王」這個字,在我們人間,一般再好的人、再富貴的 就是如 人, 般 人說 他在一 來藏、 《法 國之中 如來藏 華經》 心 。 是經中之王 他居於萬 、果裏就是因 什麼叫 N'S 人之上, 如來藏 , 這裏講 心?你 他 因 「妙蓮華王」, 要怎麼作 果是圓 看蓮華開 這 部 融 經 人都 就 在 怎 就

界 最大的, 怎麼說? 話 說 的佛,他要成佛,怎麼成的?他要修佛法 十方 十方佛母陀羅尼咒」,什麼是「十方佛母」呢?十方世界的佛, 你看這部經的經題,釋迦牟尼佛自己講的,經的題目是這樣 就三藏十二部來講 世界那 尊佛 他 從 ,《華嚴經》 凡夫到成 佛 是最大的經 所修 ,學的佛法都超不出這部 的 法 ,最高 法華 經》是經中之王 佛 法 的 理 無論 經 ,經的內容就 就 講 在這 那 的 部經 也是 換 個 句 世

是這 親 十方佛 樣 都 它就 從 這 部 涵 蓋 經證果、成佛的 《華嚴經 》、《法華經》,因此它是十方佛 , 就 如 同十 方佛是由它生出來的 經 母 , 為什 它是十方 麼 叫 佛 母 的 呢? 母

羅 嚴咒講的 呢?它就能夠包含一切道理、意義,就是總一切法、持無量義 總」是總一切法,佛法 尼 呪。這個咒不是普通的咒,「陀羅尼」是印度文名字,翻成中文的意思叫 陀羅尼呪」就是這部經裏的楞嚴咒,楞嚴咒加上十方佛母,是十方佛母的陀 0 第五個 名稱 一切法都由這個咒總合在這裏, 一切法都在這裏邊,「持 , 叫總持 ,這就指楞 總 持

## 亦名灌頂章句。諸菩薩萬行首楞嚴。

部 按 灌 照 頂部裏邊的經很多,這部經就從灌 密法 要了解這 灌 頂章句」是什麼呢?就講這部經,這部經就叫灌頂章句,密宗有灌頂部 來講 個 , 在印度那個 。就灌頂章句來講, 時候 佛的道場講五方 這部經是「諸菩薩萬行首楞嚴」,「諸菩薩」是 頂部裏提出來, ,灌 成為單行本 頂在南方 ,南方佛 這叫 灌 屬於灌 頂章句 頂

名稱 萬行 經的名字,換句話說這部經又叫灌頂章句,屬於密宗灌頂部的一部分,它是諸菩薩 不只一萬條,「萬」表示太多太多了。諸菩薩萬行的「首楞嚴」,「首楞嚴」是這部 切菩薩 。最後這 的首楞嚴 ,他們修「萬行」,菩薩學菩薩道的,要修持的法太多了, 四個字: ,「首楞嚴」是大定,包括體、相、用等一切那麼大,這是最後這個 加 個「萬」字

### 汝當奉持。

面自己修持,一方面要勸人家修持,就是自行化他 奉持,「奉」是奉行,「持」是一 釋迦牟尼佛把這部經的五個名稱都說了 直照著修持,不但自己修持 以後,然後就說:「汝當奉持」, ,既是行菩薩道 , — 你應該 方

這部 包含一個密教 經 文 經 ,為什麼我們在這裏就講經的題目呢?這是特別的 的 般是經文全部講完了,再定出名稱來。你看這部經,五個名稱後面還有不少 五 個 經 題看出這部經包含了密教的密法 個顯教 ,這五個題目裏都包含了這兩大部分。在這裏講完之後 顯教 明顯 地 方,經 的 佛 法 文說到這裏,就從 , 三藏十二部就

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

嚴 教 我 經 們 學 法華 的 人 經》 知 道 等大經都包括在 從這部 經的 題 目 內 就 了 這是總括來 解這部經 一的內 講 容重 一要到 什麼程度,它連

我 世音菩薩 們 應當要了 勸人家要執 再 詳 就 細 地 從 西 講 解 持名號 方 , 極 淨土念佛法門就在二十五圓 樂 世界來 、要發願 的 , 往生極樂世界,《法華經 所 以 你從這裏看,無處不是指歸 通裏 , 而 且 ·觀世音菩薩普門品》觀 《華嚴經 到極 普賢菩薩行 樂世界去 願

個是佛 來 這 似 是 了 部 經 而 經 法 裏 明 非 題 瞭 重要的意思都包含在裏面 的 講 那 了 完 法 佛 之後 個不是佛法 普通人分不清楚的 理 、修持的道路 往下還有, (是魔法),後面很長的經文都講這個法 往 ,怎麼修 了,那. 下更重 0 我們了 法 我 要。尤其在 都 們 解 這幾個 明 對 瞭 這 個 往 法 末法時代 經 下 就 題 沒有 就 , 簡 講 問 種 簡單單幾 , 題 邪魔外道冒充 種 的 , 正 陰 魔 知 個 見 字 樹樹 辨 别 來 就 立 那 起 把 講

### 第二三三講

ジ 了義名目。頓悟禪那。修進聖位。增上妙理。心慮虛凝。斷除三界修 說是語已。即時阿難及諸大眾得蒙如來開示密印般怛羅義。兼聞此經 。六品微細煩惱。

受到 的咒 以後 是教在會大眾 是究竟的義理 王的印是密印,不是普通的。這個密印是什麼呢?就是般怛羅,「般怛羅」 的 奉持,說完這 如來 ,阿難尊者以及在楞嚴法會的大眾,「得蒙如來開示密印般怛羅義」,大眾都蒙 法王的印,就等於人世間的人王、天子蓋的大印一樣,拿那個來比喻, 釋迦牟尼佛說了這部經的五個名稱以後,交代在會的大眾說「汝當奉持」,就 ——大白傘蓋。「兼聞此經了義名目」,同時也聽到這部經了義的名目,「了義」 (指釋迦牟尼佛)開示密印般怛羅義。[密印]可說不是一般人能 句話以後 ,按照這部經的意義來奉行、來執持。「說是語已」,「是語」指汝 ,「即時阿難及諸大眾」,「即時」是釋迦牟尼佛說完這個話 但是法 為了 指前面

是 是最 小乘 無上 就大乘了義來講,要證佛果 楞嚴大定,就天台宗來講,是止 禪那」是印度文的名字,它叫靜慮。「頓悟」是根據佛開示的了義找回本性,尤其 阿難尊者,他 的 妙的,「凝」 來講,阿難這個時候已經證到初果、二果,繼續要進修到「聖位」--頓 妙 悟 理 禪 ,「妙理」是本性裏的真理 那一, 頓悟了, 指定工夫,這就指如來藏,真心就是「心慮虛凝」。 禪那 在前 悟是可以 ,往道的路上進修。修進聖位「增上妙理」,增修至高 面 也講過 觀。禪宗真正的禪定,翻成中文的意思就是靜慮, 頓悟 。「心慮虛凝」,「心」是真心(指如來藏),「虛」 不少, ,修要逐漸來修的 在這裏總歸一 句 , 所 叫 禪那 以 「修進聖位 襌 四果羅 那 就是 漢; 就

是 者已經斷除見惑、證到初果了,證初果就把見惑一次斷除,一次斷除 八十八使全部斷掉,思惑有八十一品,比如貪瞋癡慢合起來,分成三界,三界分成 證 雖然是思 到 斷 初 除三界修心 果 的 想的思 證 到 , 六品微細 初果 ,實際不是指那個,它叫修足斷惑。見惑是見了道 以 後 煩惱」,這是就阿難尊者來講的 就是見惑斷了 剩 下的 就是思惑。「思惑」 , — 開 頭 八 就講阿: + 就 八 這 一次 使 難 個 把 尊 名 那

三果 不是 三品 思惑 地 阿 位 九 地 難 不是登地菩薩的 個 思惑 之 再斷 有九品,先把欲界前六品思惑斷除了,就證到二果。 階 大家所了 尊者是表 不是見道 後 段 這 要了 上面 也 , 在 斷 Ė 二界 五淨 一次 界 解 現聲 解 除 掉 九 的 的 居天 斷 聞 地 地,是三界九地的地),色界、無色界合起來一共有八地 他 的 就是色界、無色界,色界一共有四地 就 , 證 現在表演的是一個 身分,實際上他真正過去 在修道 三界九 ,斷上二界八九七十二品思惑。 到三果。 位 地 的 的 到了三果的 時 每 候 來 地 小乘聲聞的地位,追 斷 有 九品 的 時 , 是 的本(本來的 候 九 , 品 就 九八 阿難尊者是這樣 到 證二果之後 十 一 品 ,無色界也有 五 淨 斷 面 品 溯到根本 居 0 怎麼必 目、修持 天 , 去 這是思惑 斷 , 再 法 的 四 以 ,他是大乘 的工夫), 把欲 三 地 呢 ? 欲 要了 果 , 得 界後 這 的 這 解 了 個 地 個

之中欲界九品惑的前六品 就 證了 現 在 初果 經 文 講: 「 換句話說見惑他早就斷 斷 除三界修 ,這六品 N'S 叫微細煩惱 六品 了, 微 細 在後來他 煩 ,「六品微細煩惱」 惱一, 就 阿 證 難 到二果 尊者 在 ,二果是斷 楞嚴法 指的就是思惑 會 除三界 開 始

這 思惑不像 個惑非常微 見惑那麼容易斷 細 它是微 細 , 的 思惑在修道的 煩惱 0 說完 以後 位置 , 經 文 層一層地 接著說 修 Ú 逐 漸 斷 的 所 以

即從座起。頂禮佛足。合掌恭敬 開眾生微 細 沈惑。令我今日。 。而白佛言。 身心快然。得大饒益 大威德世尊。 0 慈音無遮

尊 都是「大」,用這個來讚歎世尊(讚歎釋迦牟尼佛)。釋迦牟尼佛這種大威德,「慈 顯 在 因 了 力,「德」是對容易度化的眾生 白佛言」, 會 此 示 `的。「 威」是對難以度化的眾生,對剛強難化的眾生加以折,能夠折服 大眾 要講一個幫助修定的工夫,要助道的。下面就說「即從座起」,阿難尊者以及 佛一個威、 接下來 言要講 然後就向佛合掌,恭敬地稟告佛說:「大威德世尊」,「大威德」是讚歎 從 就 什 請佛講:怎麼樣能夠把定保護修得好?不要受其他外在的因素干擾 座位上起來,「頂禮佛足」,這是經文裏記 麼?要啟 個 德。 請釋迦牟尼佛 這個威與德 ,用德來誘導他 ,前面講用正工夫修大定,要說的都已經 跟一 般大菩薩不同 叫攝 佛 載的 有攝 的,是大威大德,威與德 個 折 禮 二法 合掌恭敬 他就 攝 折 沈靠威 說完 二 法 世 而

音無 無 遮 遮 是 讚 任 何 歎 大 人 都 威 能 德 夠 之 得 後 到 說 這 佛 種 慈音的 以 他 慈悲 攝受 的 音, 教 大 化 慈的 無 遮 音聲 就 不 , 限 這 個 於 大 任 慈音 何 個 聲 眾 無 生 遮

覺菩 惑 佛 成 微 俱 明 好 面 佛 品品 生 用 細 的 , 0 , 要斷 薩 惑 他 指 前 慈音. 這 地 方 的 法 無 些 俱 斷 才 面 0 惑就 生 開示 無 遮的慈音善巧方便 别 根 講 根 了 , 是 說 的 見 遮 本 解 本 是煩惱 非常微 我 無 思二惑, 眾生, 無 ,「善開眾生微 我 們 明 他 明 們眾 凡夫 從 才 無 細 開示眾生什麼呢?讓眾生明瞭 這 能 , 這些 不懂 生 夠 始 的 見惑比 種 所 劫 , 斷 微 不是 最 煩惱是從 以 地開示眾生, 以 細 , 細 有生死 較 修菩薩 來 的 後 沈 容易 思惑 \_ , 一品 惑」,「善」是善巧 般 就 是與生 無始 人所能 道 , 生 , 就 不 根 , 相 那 因 到 讓眾生都能夠了 以 無 本 為 來 明 了 俱 麼 無 明 與生 來 有 微 瞭 地 明 無 位 的 , 細 斷 俱 這 很 明 這是 , 了 方便 高 來 思惑因 114 4 , 之 微 無 後 的 俱 微 ,最後 俱生 細 **,** 生 明 細 , 解 沈惑」, 就 開 這 有 惑 為是在 一惑), , 證 的 根 0 種 俱 到 是開 沈 惑 本 生 生 妙 都 就是 惑可 修道 相 就 無 覺 的 由 是 明 示 無 無 說 於釋迦牟尼 微 沈 才能 明 明 ` 位 , 是 有枝 惑 上 細 用 惑 必 沉 , 種 也 成 得等 非 114 末 到 種 • 佛 常 作 無 品 沈 很 下

是利 常多,而且是大饒益,今天就能得到了 心裏 不是普通 ジ 快然 益 一暢快,身體自然也跟著暢快—身心快然,為什麼呢?因為得大饒益,「益 佛 這 , 學佛 Ü 的,是饒益。「饒」 樣善開 裏 在教 明瞭理就 之後, 法 、真理方面 下面 非常暢快 說:「令我今日身心 當豐富講 ,還有修持方法 ,原來心裏不明瞭 很多很多的, 快然 方面 , ,得大饒益 , 現在心裏一 這是非常多的 都能得到益處了 」,能夠 明瞭, 利益 讓我 非常暢快 這個 , 不 今天身 -但非 益 處

麼好 牟尼 了, 乾淨淨,這才成功。你要把這些東西去乾淨,我們現在要問我們凡夫眾生:什麼是 那你怎麼修法?所謂學佛修道,就是把這些根本無明、枝末無明 見思惑斷 但是不知道這種痛苦怎麼解除。解除痛苦有方法的,要解除痛苦必得要斷見思 處呢?別說我們凡夫眾生只感受到生死太痛苦了,在六道裏輪迴不斷是太苦 佛 這 把 個最大的大饒益指的是什麼呢?就是前面講的「善開眾生微細沈惑」,釋迦 這 些微 了 ,還有塵沙惑、無明 細 的、最根本的 無明 、根本無明,一層一 ,用善巧方便的方法開示出來。 層的 你這 ,一層一層去得乾 個 都 開示出 不 懂 來有 的 話 往

當下 佛 對 恨 了 把 些見思惑 過 根 沒 應 貪 佛 的 心 解 本 了, 有 佛 瞋 的 該 無 也 個 了 趕 人 癡 明 快 就算 舉 不念了 解 名 這三 ,最 不 這 就 懂 什 假 相 一毒了 沒 主 個 能 麼是枝末無明?什麼是見惑、什麼是思惑?大家 如 而 , 有證果 要的貪瞋癡三毒,這是見思惑裏重要的惑,要問我 夠 己 , 自 就是學佛學了多年, 例 馬上 把它 子 己 , 解 真 對 了 , 降伏 就 正 貪 沒 我 ,他免不了會起瞋恨 有?沒 瞋 們 跳 的義理並不 起來 住 就 癡,壓都壓不住,比 了 了 有了 0 解 這 我 就 們 懂 解 他不見得 證 對這 0 , 明 如 雖 果 我們對貪瞋 些有沒有了解?自己 ,但是一起瞋恨 然 真正 在 就 如我們正在念佛,人家無理 明 佛 懂了 經 瞭見思惑。 一裏看過 凝一 , 他 點都 ,他馬上就知道這是不 就 舉 都 不 也 不了 敢 1 聽 不 個 們學佛 裏 貪、 簡 懂 人 解、一 單 知 講 0 也不 道 過 的 别 說 的 例 來 點工夫 敢 我 人: 但 子 沒 取 只 起 有 們 鬧 瞋 你 學 學 這

念到 怎麼修 一心 貪 法 瞋 不亂 癡 修 慢 道 ,見思惑都 疑 沒 , 都是 有 别 從 的 斷 這 , 了, 就 些 無 是 把 工夫更好的話 明 這 來 些東 的 必 西 得 去 把 掉 ,不僅見思惑斷了, 這 些 我 都 們 了 淨土宗念佛 解 清 楚 我 塵沙惑也斷了 法門也是這 們 修 道 才 知 樣 道

了這 後 夫, 這是 ,下面 成佛 理 個利益,上了成佛的大道了,他一直往前進步的話,必然能夠成就。讚歎完之 就提 所 就有希望了, 以 明 出問題來,我們看經文 瞭 這個 所以 理 之後,身心快然 說「身心 快然 ,得大饒益」。 知道在那裏用工夫了, 這個: 饒益 不是普通 知 道 怎 的 用 得 工

## 世尊。若此妙明真淨妙心。本來徧圓。如是乃至大地草木。蠕動含靈 本元真如。即是如來成佛真體。

緣 是妙;明呢?它在起作用的時候是隨緣;「妙明」這兩個字就是本體不變,它有隨 就是凡夫眾生,或者修道證了果的人,都有妙心,因此任何眾生都有妙心,這個 明真淨是妙 是形容妙心的。什麼是妙?講真如本性,也就是真心,它的體(本體)是不變的 真 的 ,如本性,就是真心,這個真心是什麼呢?是妙、是明、是真、是淨,「妙明真淨」 功用 世尊」,他就稱呼釋迦牟尼佛:世尊。「若此妙明真淨妙心」,這個「妙心」指 真是什麼呢?真是沒 Ś 這個 妙心「本來徧圓」,成佛的人當然不必說,他 有虚妄的,絕不是虚妄的;淨是一 有這 塵不染 樣的 因 妙 此 N'S 妙 妙

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

最 時候 經 ジ 圓 文就講:「清淨本然、周徧法界」,就是那個意思 就具有的,本來就有這個妙心,而且徧圓,「徧」是普遍、無處而不在,「圓」是 本來就是如此,本來徧圓。「本來」這兩個字要注意,這部經前 滿 就說:「非因緣、非自然」,它不是因緣法,也不是自然,而是任何一個 本來就是編圓 ,圓滿具足。圓滿具足妙明真淨,真心就是本來徧圓 面 講 到 如 來藏 眾生本 ,前面 的

大地 來,「即是如來成佛真體」,這就是成佛,成佛憑什麼成的?成佛就憑真如本性完全 是真如本性。「大地草木」是無情的、「蠕動含靈」是有情的,不論有情、無情 出來了,就是成佛,前面講把無明一層一層去乾淨了,讓真如本性全部顯露出來 起來,本來就是真如,有情的眾生、無情的器世間 蠕動含靈」,就是一切小的眾生,「含靈」是含藏有靈性在裏面的眾生。一 切眾生的「本元真如」,「本」是根本,「元」是根源,原來就具備真如 既是那 ,我們所居住的大地,大地上的植物,就是草木。大地、草木是器世間,還有 個意思,下面就說:「如是乃至大地草木,蠕動含靈」,這樣說來,這個 ,本來就是真如本性 , 真 這樣說 切 動 ,說 物 如 起

佛 這 題上面來了,下面又是問題,經文: 不是別的 就成佛 了。 ,成佛就是真如本性完全開發出來了。這個問題一 既是情與無情都具備真如本性,它就是成佛的任何一 步一 尊佛 步地問 的真體 ,問到問 。成

# 佛體真實。云何復有地獄。餓鬼。畜生。修羅。人。天。等道。世尊。

這 「為復」是究竟,它本來自有的?「為是眾生妄習生起」,還是各各眾生,由他虛妄 生」、有「阿修羅」、有「人」道眾生、有「天」道眾生,「等道」,「等」是除了上 是真如本性成就的,真如本性是妙明真淨,那絕對是真實的。既然佛體是絕對真實, 成,為什麼還有七道呢?下面就問:「世尊,此道為復本來自有」,世尊,這七道 面的六道以外,還有其餘的,其餘什麼呢?就是仙道,神仙的仙道。普通講六道, 此道為復本來自有。為是眾生妄習生起。 ·云何」是為什麼,為什麼「復有」,又有什麼呢?有「地獄」、有「餓鬼」、有「畜 部經裏加上一個 佛體真實」,就把前面那一段,把真如本性提要地說出一句話,那就是說成佛 仙道,一共有七道。佛體是真實的 ,真體都出現 了,一成就 一 切

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

是 的習氣 セ 個 道,本來就有的?還是因為眾生妄習生起來的?究竟從那一 生起來的?究竟是那個對呢?這七道本來自然 就 有, 從 無始 個來的?提出 以來,七 個 道 這 就

兩

個

問

題

中, 修羅 真 法 怎麼解 應該是虛 了 如本性是真實的,那七道也是真實的。七道如果是真實的,那你學佛,你要解脫 了, 解 本來就有 凡 脫 夫眾生都不了解,現在世界上再聰明的人,把世間的書念得再多,他 、天 法?地獄也是真實的,也沒辦法改變;鬼道等這些環境、這些眾生,都改 問題在那裏?如果這 這是一個大問題 假 的 、仙道,本來每一道自然就有的 ,真如本體之中自然就有這七道,假使真正是這樣的話 七道就變成真實的 七道本來自有, 。為什麼?它是真如本性裏的 這七個 ,自然有什麼?在真如本性 道 地 獄 餓 0 鬼、 既是真 ,那七道就不 畜 生 的真體 如 也沒 以 至 性 辨 阿 之

的 ,那妄習又是怎麼生起來的?再說,就是妄習生起七道的話 這 七 道是不是眾生的妄習生起來的?假 使 這 セ 道都是由眾生的妄習生起 ,那是在真心 以 外的 來

問 時 來 純 題 那 ジ 七道就 問 候 過 粹是器 外之法 有些不 ,問過 的 又 變成 世間 是 同 這 兩 的 什 按 山 心外之法, 者有 照 河 麼呢? 「成佛以後 (依報) ,怎麼不 大 佛 點 地?在這裏是:「云何復有七道」,這兩個問題是不是衝突了?問 法 不 講 來講,這個地獄以至於人、天、仙道,七道是就眾生的正報 這個理很難明瞭。各位也許會想到前 同 同呢?前面問:何當復生山河大地?是就眾生的 萬 法 唯 心」,學唯識 ,何當復生山河大地 J,成佛以後 講 「萬法唯識」, 面一段經 妄習 ,山河大地什麼 生起 文, 依 七 富樓那也 報 道 來講 的 話

問 , 先總 提 出 的 兩 問 個 問 把七道總合起來問。問了之後,再各別提出問題 題 來: 七道究竟是本來就有的?還是妄習生起來的? , 下面就 這一 問 段是總 了 先

看

經文:

無有業報。發是語已。先於女根生大猛火。後於節節猛火燒然。墮無 世尊。如寶蓮香比丘尼。持菩薩戒。私行婬欲。妄言行婬。非殺 非偷

間獄

無間獄」,墮到無間地獄了 起來了,猛火燒然的「然」也是燒的意思,全身都燒然起來了,這一燒然,就 後,「先於女根生大猛火」,女的是女根、男的叫男根,就先在女根生了大猛火,「後 報。其實犯了婬戒,業報重得很,她妄言沒有業報。「發是語已」,說完這個言語之 眾生也不好,行婬是自己的事情。「無有業報」,只是個人的品德問題 了妄語,「妄言」就是妄語,她說「行婬」這樁事情。「非殺非偷」,既不是殺生, 行婬」,她自己發表妄言,她不根據戒來講,實際上她是犯戒的,犯戒之後 可是「私行婬欲」,「私行」是個人的行為,她個人犯了婬欲戒。這還不算,「妄言 香比丘尼,他舉出事實的證據來,寶蓮香比丘尼「持菩薩戒」,她出家受菩薩戒 於節節猛火燒然」,然後燒到整個身體,「節節」是逐漸,逐漸燒到全身,全身都燒 也不是偷盜,殺生是殺了眾生,對眾生不好,偷盜是把眾生的東西偷過來,當然對 這一段特別舉出地獄來問,他說:「世尊,如寶蓮香比丘尼」,世尊, , 應該 例 沒有業 ,還發 如寶蓮 的

這是問地獄,單獨把地獄提出來問,先問寶蓮香比丘尼犯了婬戒,生墮地獄 ,

當生就 經 何 到 上墮入,中間不間斷 文: 了地獄之後 個 短 陷 暫的時間 入 阿鼻地 (,受種) 都沒 獄 ,墮普通地 種的痛苦,那個刑罰的器具也是無間斷的;受的痛苦折 有間 無間 隔 地 獄 。 — 獄的時候還要經過中陰身,這不經過中陰身, 就是阿鼻地 共有五 種無間,叫 獄 。「無間」 無間地獄。這是一種 是什麼呢?墮落 地 看下 獄是馬 磨 很 ", 任 快 面

### 陷 瑠璃大王。善星比丘。瑠璃為誅瞿曇族姓。善星妄說一 入阿鼻地獄 切法空 。生身

中國 瞿曇族 算是天子 不是真正王家 族 姓」就是釋迦族 過 再是 去 的王宫裏去,瞿曇族裏有人說他是女傭人的兒子,這句話被瑠璃王子聽到 這 的女兒,算是公主了,她也是這個情形。 也是這樣 兩 · 種:「 ·的女子,是一個女婢,雖是女婢,嫁給國外的國王, , 瑠 ,在皇宫裏有好多女子,要是嫁給匈 瑠璃大王,善星比 璃大王的母親原來是瞿曇族的女子,嫁給瑠璃王 丘 這兩 個 人,「瑠璃為誅瞿曇族 瑠璃王作王子的時候 奴 或其他 外族 也算王家的 的 王 的 姓」,「瞿曇 有一次 之後 父親 就 她 到

是斷 身體還好好的,當生那個身體馬上就陷入阿鼻地獄去。 邪知邪見的妄語,因此他們兩個「生身陷入阿鼻地獄」,「生身」是不必等身體死 法皆空是碩空,不是佛法講的真空妙有,不是那個真空,他是講萬法碩虚空的法空, 兵來滅釋迦族。「善星妄說一切法空」,善星比丘妄說一切法皆空,要知道他講的萬 滅 就把仇恨記在心裏,後來他繼承了王位,為了這句侮辱他的話,要報仇 空,講邪知邪見的。這兩個人,一個是心懷瞋恨 ,一個是講邪知邪見、 散播 就出

## 此諸地獄為有定處。為復自然。彼彼發業。各各私受。

地 一定的地處?確定在什麼地方。「為復自然,彼彼發業,各各私受」,還是因為墮落 獄的眾生,各人有各人造的地獄業,造業不同,然後受不同地獄的苦? 此諸地 獄」,這些地獄,包括無間地獄 (阿鼻地獄),「為有定處」,是不是有

惟垂大慈。發開童蒙。令諸一切持戒眾生聞決定義。歡喜頂戴。謹潔

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

無犯。

這 當然就不會墮地獄的 是不定處)?聞了這個決定義之後,「歡喜頂戴,謹潔無犯」,大家聽 眾生,「聞決定義」,聽到確定的、決定的這個地獄究竟是有定處?還是各各私受(就 第一個問題:「此諸地獄,為有定處」,如果地獄有定處的話,就等於是一個大監獄 確定不疑的定義之後,都很歡喜,然後就可以遵照這個決定義,「謹」是很謹慎 題:「為復自然,彼彼發業,各各私受」,各人造的不同罪業,各人受的不同苦報 自 潔」是持戒持得很清白,「無犯」是沒有犯戒。希望大家都能謹潔無犯,不犯戒 個大監獄,不管眾生造的什麼惡業,統統到地獄來,受到同樣的苦報。第二個問 己的,我自己不懂,就像兒童一樣蒙昧,願佛以大慈心來啟發我們、開示 這兩個問題,希望佛開示之後,「令諸一切持戒眾生」,能教所有受戒、持戒的 惟 垂大慈,發開童蒙」,希望釋迦牟尼佛垂大慈心,「童蒙」是阿 到 這個 難尊者稱呼 決定 我 的 們 的

### 第二三四講

# 佛告阿難。快哉此問。令諸眾生。不入邪見。汝今諦聽。當為汝說

性來成 落 後 在會大眾解釋這些問題,所以佛在這裏就答應他 就有的呢?還是因為眾生的虛妄習氣生出來的?提出這個問題。這個問題提出以 還有地獄 麼問題?前 到 又舉地 同一 這是釋迦牟尼佛聽到 的 個 、餓鬼、畜生,連人、天合起來,加上仙道,一共有七趣,這七趣是本來 獄作例子來問:造了惡業,墮落到地獄裏去,那是造所有各 這個真如本性是真實的 面 地獄?還是因著各人造業的不同,而有不同的地獄?他請釋迦牟尼佛替 阿難尊者問到:既然一切眾生都含有真如本性,成佛就憑這個 阿難尊者啟請的時候,就答應替在會大眾來 —佛體真實,既是佛體真實,成佛 解釋。 以 後 種惡業都 真如 為什麼 解釋 墮 本 计

讓 諸眾生,不入邪見」,使得很多眾生把邪見破除掉,就不會有邪見了。「汝今諦聽 人家感覺非常暢快。為什麼呢?你這麼一問,經過 看經文:「佛告阿難,快哉此問」,釋迦牟尼佛告訴阿難尊者:你的問題 如來給你一解答的 時候 ,問得 就

當為汝說」,你現 在好 好 聽,我為你及大家來說明 下面 經 文接著說:

## 阿難。一 切眾生實本真淨。因彼妄見。有妄習生。因此分開內分外分。

己有這 妄的 所講 部 面 為這些眾生都有了妄見,然後再有虚妄的那種習氣才生出來。為什麼有妄見呢?前 共有七 什麼有地 生都有真如本 不覺起了妄動 經前 講 佛法 的業相 釋 ,是真實的 面 個 道 迦牟尼佛就叫阿難的名字說:「阿難,一切眾生實本真淨」,這是講到任 講的 本真 獄、 理論的時候就講眾生在 ,經文講 · 性 餓鬼、畜生等,這在別處講六道,這裏再加上神仙,另外成一道,一 ,偃若達多自己拿鏡子一看,鏡子裏有人的面貌 ,就成了妄見 念不覺起了無明 本淨的真如 ,而且是清淨的。既是本來就是真、就是淨,針對前面他問的: (本體),本體是實實在在的,本來是真、是淨,真如本體不是虛 七 趣,趣也就是道,為什麼有呢?「因彼妄見,有妄習生」,因 本性 ,動的時候 無始劫以來,就因為一念不覺,就是一念不認識 ,因此就妄動了。 無明一 ,自己不明白自己真心,這叫妄動 動就是業相。所以在這裏祖 動是什麼呢?動是 、有人的頭 師 《起信 注 解 我自己 就 論 像這 一何眾 **>** 念 裏 自 為

有沒 這裏產生出來的 某種物質、要求的一個境界,叫外分。內分、外分在這裏講都是由妄見、妄習 象當作真實的我 內 生,妄習是種種的習氣種子,就種下去了。進一步,「因此分開內分外分」,什麼是 的 他 子上面 念不覺就妄動了,妄動就起了種種的習氣,所以是因彼妄見,而有妄習生 假 分、外分呢?「 就 東 妄動 有 向 外 西 呢?就這麼一念,這一念找自己找不到 就 面 ,妄動 他發了慌 攀 到處跑,看這 緣 0 之中就妄見那些假東西 , ,這是內分;「外分」是在身體以外的,本身以外的,他 攀緣 下面 內分」是眾生本身,在本身以內的 ,就到處跑,這就是一念妄動。頭在自己身上,長得好 一切 就把內分、外分分開來再解釋,接著 個 外境,外 、看 那 個,到處找,就是我們凡夫眾生。不認識自己 面一切 ,把那些假東西當作真實的,這就是由妄習 的 境界都是虚妄不實的 ,本來 頭好好地 就是執著自己這種生 就說 在自 己身體 都是生生滅滅 所希求 好 上 一命的 一,在頸 的 , 從

阿 難 內分即是眾生分內。因諸愛染。發起妄情。情積不休。能生愛

的的

現

大 佛 頂首楞嚴經講記 【十六】 水

生出 那裏,不會停止的 這 有情眾生 即是眾生分內」,眾生自身之內 就 部分。這個分內「因諸愛染,發起妄情」,在自己內分這種虚妄習氣上面 來一 一個是愛染、一個是妄情。「情積不休」,發出虛妄的情之後,一 這是先講內 ,因為妄情, 種愛染,愛染也是一種習氣,染上了,染上習氣就發起了情— 分 ,從無始劫以來就積,積在那裏。這樣的話,「能生愛水」,一個 釋 迦牟尼 往往有個 佛 的。 不正常的發展 就 叫 我們現在講:你什麼身分?就是身分之 阿難 尊者的名字說:「內分」 他就生出愛水來了 點點地聚積在 是什 發起妄情 ,加上 內 麼 的 呢? 這

用 講 正 的 雖 常運作 然是 五 懂得 一行, 特殊 講 假 到 就是金、木、水、火、土,任何一個眾生有生命的現象 的 的 合 養生之道 養生 的 話 作 之道 用對於身體都 ,眾生的 ,但是眾生就需要物質的這些種來 的 ,在印 人, 心理就能夠平衡 他 度那. 不好 就要維 個 時 這 持五 候 個 講 行平 四 原則要知 , 大,講 N'S 衡 理是影響情緒的 地 運作 道的 四大假合,地、水、 組合我們 不能 要是金木水火土, 的身體。 讓 ,這有連帶關 那一 , 都缺 在中 行起 火、 少不 了 國 風 特殊 一的學 五行能 係 四 了五 大 術是 的 種 行 夠 作

是 特 了, 我 上 怒、 那 面 別 有 裏 面 發生出來,情能夠生出愛水。下面舉事實作例子來說明: 哀、 了 。比 地 都是以爱作中心。 個 , 那 這 這 字 在 裏 上那裏起: 如說這是一個好東西,我得到這個好東西 個 個 講 懼、愛、惡、欲,在 门情積一 實際 情 我 緒單一地在那裏發展,發展結果生出愛水,金木水火土這個 所愛的 上 作 就 用,比其他的都要特殊化,這就有問題了。發起了妄情 不休」,情是心理,積在那裏,愛染生出妄情,這 東西; 分析起來,情有七種,總歸起來就是一 個 人 我很 的情來分析, 《三字經》裏也是這麼說的,這七種情 心愛的東西 中 國 , 人家把 的的 **《**禮 我就發生歡喜,為什麼歡喜? 我 記 這 **>** 個 上講 東西 個 人 八的情有 情 破 壞了 , 情都是從愛上 中 就是特殊的在 せ 我就 心就 ,這個情 種 水大種 發怒 在愛 喜

是故眾生。 貪求財寶。 心發愛涎。舉體光潤 心憶珍羞 。口中水出 。心著行婬。男女二根。 0 心憶前人。或憐或恨 0 自然流液 目中淚盈 0 0

如 我們眾生的心裏,一想到好吃的東西,口裏就生出水來了,最顯著的, 是故眾生,心 憶珍羞, 口中水出」, 經文的 文字一看就明白 , 不 必 細 想到 講 了 酸 的 比

者懷恨 水 相 味 處 道 過 恨某個人也是、想念某個人也是,往往眼裏出 口 他。不管是憐惜他、懷恨他,「目中淚盈」,目中都有淚 的人, 裏水就出來了。「心 對於相處過的人,現在不在眼前,或者對這 憶前人,或憐或恨」,心裏 「淚水 回 了 憶前 個 人 ,淚盈 很 人, 憐 這 惜 個 ,眼裏含著淚 很 前 懷 人 是曾經 念,或

是說 身體 衡 還沒到手,心裏起了貪念的話,口裏就垂涎了。「舉體光潤」,由這些水分 的發展。 無論 就發出一種光潤。「心著行婬,男女二根,自然流液」,這是同樣的原理 貪求財寶,心發愛涎」, 口 不平 裏 流 水 衡的發展,它對人都有害無益 也好 ,眼裏、二根流水也好,這就是前面講愛水一生出來,不平 人家說垂涎 ,就是心裏貪心 貪心貪不 到 起 雖 然 , 作 那就 東 用 西

### 阿 難 諸 愛雖 别 0 流結是同。 潤 濕不升。 自然從墜。此名內分

愛引 的 起愛水 流是什麼?「流」是流動,愛水從眼裏流出來、從口裏流出來 迦牟尼佛 這 個愛的 說:「阿難,諸愛雖別」,「諸愛」 心理雖然不同 ,「流結是同」,愛心有 就是前面舉 分 的那 别 些 但是流 ,從身體各部分 事實, 結是 由 那 同 些

從墜。 是潤 在內 之處流 流 這 濕 結與愛水 叫作 的 出來,這是流;結呢?「結」是蘊結在心裏。 也好、流出來也好,總是結在心裏是水、流出來也是水,水的性是什麼呢?水 濕 ,「潤」是滋潤、「濕」是潮濕,這種潤濕不會往上發展,它是往下沉 的 內 動 中國的哲學,孔子也曾講:「水流濕、火就燥」,火是往上升的,水是往低濕 分。 的 流出去是不同的,為什麼流結是同呢?「潤濕 是溼性的 , 水分是下沉 內分講過了,下面講什麼是外分: , 這是相 的 同 所以是自然從墜, 的 0 既 然 相 同 , 無 流是流動的、 很自然地往下墜落。「此名內分」, 論結在心裏或流 不升 ,自然從墜」, 結是蘊結在 出來 ,它都 的 那 水蘊 裏 —自然 是潤 結 蘊

### 阿 難 0 外分即是眾生分外。 因諸渴仰。 發明虛想 0 想積不休。能生勝

氣

他所渴求、仰望的那些事情,因此「發明虛想」,憑空地在那裏想。「想積不休, 指眾生本身,本身以外 迦牟尼佛又 叫「阿難」尊者的名字說:「外分」是什麼呢?「 的叫分外。這個分外是什麼狀況?「因諸渴仰」,因著 即是眾生分外」, 能

生勝 氣 氣」,一 ,「勝」是殊勝、優勝的 直在 那裏想,「積」是累積在那裏, ,能夠生出這種氣 分 直想個 不停, 這樣就 能夠生出 勝

想,是虚想上建立的,是想積不休。下面就根據分外的,再分開講: 這裏要注意,分外跟分內不同的:「分內」是在情上面,情積不休;「分外」是

夢想飛舉。心存佛國。聖境冥現。事善知 是故眾生。心持禁戒。舉身輕清。 心持呪印。顧盼雄毅 識 。自輕身命 。心欲生天

是全身,不是身體的那一部分,整個身體都是輕鬆而又清淨。輕鬆指身體來講 切 很輕安的 多不自由 生」,把前面講過之後,「是故」是因此、因為這個緣故,眾生「心持禁戒」,一 的惡業 的時候,「舉身輕清」。沒有受戒、沒有持戒的人不懂,一般 就舉事實來解釋分外,由分外的想 不 話 ,這個不能作、那個也不能作。他就不知道,要真正得到輕鬆自在 能 ,就從持戒來的 作, 禁止 那些 一事情 0 所以這裏說眾生的心裏執持禁戒,「禁戒」戒律是 持禁戒就是諸惡莫作,「舉身輕清」,「舉身」 , 想就想出很多事情來。這裏說:「是故眾 認為:受戒 、持戒 ジ 就 裏 持 你

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

裹了無牽掛 的 各種 行 動 , 比 , — 切都是清淨安然的 如走起路來 ,身體很輕鬆 0 舉身都是輕清 不那麼沉 重; 下面 的 清 是心 理 じ

咒 三密相印,他在用工夫的時候 毅」,「顧 顧盼雄毅,心裏就在觀想,觀想本身就是一個本尊 的時候,手裏要結印,學密宗都知道的,心念咒、手結印,就指呪印。「顧 心持呪印,顧 盼」是心裏存著觀想,「雄毅」是什麼?學密的人,他有特殊的 盼雄毅」, 心裏執持咒語 ,觀自己本身,現身就是一尊佛, ,就是持呪,呪為什麼叫印呢?口裏念 他有特殊的 方法 方 , 要 盼 法 雄

候 想發生作用,「想」就有往上飛舉的意義 這是陰氣 作夢的時候就飛了,陰氣過盛的話,夢到自己過河涉水,或者夢見自己在水裏洗 見自己身體飛 ,身體就飛舉出來,就飛起來了,整個身體飛起來了。 心欲生天,夢想飛舉」,心裏想著生到天上去,長期心理這麼想,他作夢的時 盛 起來的一般人也有,講生理衛生、講醫學就 般是這麼說的。這裏講「心欲生天」就飛起來,為什麼飛起來?心 知道,你本身陽氣 各位都有作夢的經 太 驗 旺 ,夢 澡 了,

或者 佛 你看見佛來,那是應化身佛來了,沒有看見佛來,你懂得佛法的原理 在佛國,佛國現在自己心裏面。這是什麼呢?這就跟念佛一樣的,念佛工夫好 謂冥現 國 起來, 上面 自己 N) , 他 存佛 與佛號 , 心 見到佛來了,沒見到 人不知道,是個別業,自己看到了,或者自己沒有看到, 國,聖境冥現 就 在 結合 那個環境,一念相應一念佛,這就是聖境冥現 這個時候 」,心裏存著諸佛的國土、成佛 佛 ,他懂得佛法 (,佛的) 境界就出現 的理 ,他就一句佛號提起來 , 跟 的環境,「聖境冥現 你的念頭 ,自然就出現 同 暗暗 時 ,你念佛的心 出 ; 心 的 現 的 ,所 就在 N) 了 就

求道 例子 住 就是參五十三 近善知識?這樣事善知識 1.在各個地方,他要到處去,所經過的路上,吃了很多辛苦,他都不在乎,這 ,對於身命自然看輕,不那麼重要了。身命不重要,他看重的是慧命。古人的 事善知 圓 瑛 老 識 法 位善知識 ,自輕身命」,「事善知識」 師 舉 例 , 五 比 ,「自輕身命」,事善知識 十三位善知識不是在一起等著他來參,五十三位善知 如 說 在 《華嚴 經》 是跟善知識學,心心念念想著:怎麼 裏舉善財童子 的目的是要開智慧、求真學問 他 要經過五 十三參 叫自 識 親

夠佛 界天的話 我們老師講的,他老人家過去在內地的時候 「心欲生天」是念天;「心存佛國」是念佛;「事善知識」是念僧。佛、 是念戒,念戒之中有布施—念戒、念布施;「心持呪印」,呪印代表佛法 能夠生到天道,沒有十善業生不上去的。要生到欲界天,必須行十善業,要生到色 這 就講六念。念佛法僧,大家都知道,這非常重要。念戒律、念布施,大家也知道 施、戒,這六種在過去皈依受戒的時候要講,你念的有六念。普通講 念天,不念三途那些事情 不要念電視節目上專門教人家殺盜婬妄的,不要念那些事情,能夠念天也好 也 重要。 法僧念念不斷,當然是好,如果沒有這樣念,念頭跑了,念頭不要放到別 這一 段是講念、想,想有六種,心裏想念的六種,六種是什麼呢?「心持禁戒」 ,要有戒、定,還要修定工夫,生天也不那麼容易的。我們學道的人,能 念天是什麼呢?天是在六道之內的,還沒有出六道,可是就六道 —就是財色名食睡,那都是三途。念天而不念那些事情 ,一般法師給人家授三皈五戒的時候 要念佛法 法、僧、天、 ,念法 處去 能夠 僧 的;

這 不會墮落 個 用意 的 下面 保保 持住 就把分外, 人天小果, 用幾句話結束 由 人天小果繼續念佛 ,接著講 法僧 成就就 有希望 念天

#### 阿 難 0 諸 想雖別 0 輕舉是同 0 飛動不沈 。自然超越。此名外分

這個 它是 想著 段 你的 輕舉 那些事情,各各不同的。雖是不同,「輕舉是同」,你的想,心裏在思想的想 動態是往 ,你心裏持戒 釋 一迎牟尼 心理 的,往上飛舉,這是同的。既是輕舉是同,「飛動不沈」,它是往上 自然就超越了,往上飛舉。「此名外分」,這叫作外分 上飛 佛 告訴 ,不是往下沉的 ,就想著戒、想著布施,還有持咒、念佛 阿難尊者說:「諸想雖別」,各種想雖 。因此「自然超越」,基於長期這麼想 然有分別 、念天、念僧等 不同 的 飛揚 想這 就 指 都是 的 前 些

習氣 體 就 不下 之內; 外 ,上面這一大段講過去了。下面講升沉 沉 分與內 了, 這 個 這叫外分 想,不像水那樣具體,可是他這 分是相 對 的,內分比 虚妄的 習氣積了 如水,都是從身體(色身)往外流 以 後 、升墜的意義 ,分成 種精神、 個是情的習氣 心裏的氣分往 我們看經 上飛 ,結是結在身 文 : 個 是 往 人想的 上 飛

#### 煖 阿 觸 難 0 生善惡俱時頓 切 世間 0 生 死相續 現 0 死 0 逆生 生從 順習 順 0 0 二習相 死從變流 交 0 臨命終時。未捨

來? 習氣 現 面 著習氣 生 何 這 七 ジ 有善 死 的 兩 道 看 ?這 相續 個 的眾 環 什麼情 種 釋 一迎牟尼 眾 根 原 境 0 次 對 佛 生 因 的 個 ,在生的時候就 生 就染上一層習氣 造成 他 經 人 習氣非常重 況下墜?就是「生從順習, 不 裏這 佛 同 的 影 的 跟著善的習氣 再叫「 , 切世間」是有情眾生 響很 麼講 ,由 這 要, 兩 阿 大, 切 , 我們從 種 順從他的習氣 難」尊者的名字說:「 世 一個 ,反過來說,研究佛經, 我們 間 原因造成生死不斷。但是在什麼情況之下,他能夠 走 , 經 人成天看電視裏殺 , 的一舉一 生生 然後順著善惡習氣 文就要知道 死死 , 死從變流」, 講的是正 我們眾生, 動,惡習氣重 的 , 世 相續不斷 一切世間」,上 報 間 盗 把佛 那一 , — 這兩句重要。「生從順習」,任 婬 不學佛的 , 立的 經的 妄 就造善惡習氣 **,** 個 切有情世間 的 人 由 人不是順乎我 經 鏡 於 就 人 文 頭 面 一個 順 看 所講 學好 那 乎惡習氣 的眾 情 的 遍或 種 的 業 畫 ` セ 學壞 們 生 面 種眾 聽 都是 自己 個 經 升起 有善 他 想 遍 生 外 順 的 的

著水 業 是在生死流裏往下流 他 就 因 造 染上 就 一直 就 緣 順 從習氣來造善惡業。「死從變流」,「變」是變化、變遷,「流」是生死流 了 \_ 有 往 以 層 順 下 後 流 佛 流 、逆流 ,業有業的 法 的習 0 你這 氣 ,生死流是生死不斷 — 力量叫業力,這樣生從 生, 這 不 死 同 的時候就是一個大變動 0 習氣染久了, ,生生死死的 順習,眾生生存在這 它就 有 ,像流 , \_ 種力量 變動 水一 , , 樣 沒有變出 個 順 不 著習 世 斷 間 的 氣 去 死 時 造 就 , 十 業 候 還 隨

變流 講 自 造業的業力, 一死 主 , 之後,再 的 合起來的意思還是一樣 生從順習,死從變流」,古人從兩個意義來講:一個是從情感 0 般人的想法 這樣分開來講更明 一轉世,就 , 死的 順從業力,到 時候要選個 的 0 生從 確 0 順習 我 好 那 剛 環 \_ 才 , 境 類 講 到 , 的 的 死 事情不那 , 生命,轉生到那一 的時 根 據 候就 圓 麼簡單 從變流 瑛老法師 到 道去 把這 的情、一個是從 生前造什麼業 那 個 ,這是死從 兩者合起來 時候 不由

下 面 就 解釋這個道 理:「臨命終時」,一 個人到命終的時候 ,「未捨煖觸」,一 個

大 佛 頂 首楞嚴經講記 【十六】

時 去 逆 生 生 分還有 開 在 生 氣 , ,最要不得。經裏是這麼講的 死 種 是同 習氣 這是 順,二習相交」,「死」對這個臨命終的人是個逆境,都 頭 天 在 的 色身的 時 頂 那 時, 上捨 煖 相 逆,「生順」 裏 人 候 交 時 氣 じ , 當第 候 棄, 快 餓 ,第 , 頓現」是同時候一齊出現了。 互相 鬼 死 ,「一生善惡,俱時頓現」, 不過這不要隨 腹 的 八 八 時 在 識 識 就是貪生 候 那裏交 驗驗緩 離開, , 離 往往 開 纏 , 氣最後在那裏,第八識 , 便試探 臨 。命快要終了,還沒有捨煖觸 全身都 煖氣就沒有了 他 死 希望能夠不要死 的人身體一 冷了, , 助 念往生的時候, 這 這 第八 個 個眾 , 部分、 時 煖觸就 識 候情 生一 還沒 這 如果從頂門上出去 況 生所 捨棄了。 部 兩 離 很 頻 種 怕 開 分冷, 複 造 一習氣 頻試 死 , 雜 的善業、 身體 就是第 , 古人常講:「 , 不 冷到最 臨 探, 命終的 貪 知 的 生 死 妨 八識還沒 惡業 後 礙 部 , 後 最 畏 分還 到 人 人 • 那裏 家 後 頂 有 死 俱 有 往 聖 死 煖 有

眼

觸

離

部

煖

人

力走 這 ,造了殺盜 個 時候 怎 麼 好 妄 辨 呢? , 那就墮落三途,想心重、情分少, 就 看 這 生所 造 的善惡業 那 種 他就可 業 力 強 以 , 跟著 就 順 著 升 那 0 這 時 種

兩

<u>四</u> 四

氣 層的習氣壓住,不讓它起來,這就保險了。 去的習氣被佛號壓在下面,你怎麼搖,出來就是佛號。善業生天,惡業墮落,都沒 不管我們出聲念、不出聲念,只要淨念相繼, 有出三界,佛號一出現,就是帶業往生。我們念佛人知道這個,就 候我們念佛的 , 把善惡業壓伏住了,到臨命終的時候,我們老師過去常講就像搖彩券一 人就 知道 ,為什麼要多念佛呢?多念佛,佛 心裏常常有佛號在,就能把過去一層 號把無始 知道念佛重要了。 劫 以來 樣 那 種 , 習 過

### 第二三五講

見十方佛。一切淨土。隨願往生 純想即飛。必生天上。若飛心中。兼福兼慧。及與淨願。自然心開 0

講過 的, 明, 裏,在什麼情況之下到三途?什麼情況到上三道?總原則就按照情、想這兩個不同 問地獄這一道 而 是清淨真實,成佛就憑這個成的,為什麼還有六道呢?六道怎麼來的?佛在前面也 個想這 有不同 情多了就要墮落,想多了就飛舉(就是提升)。現在講的這個, 前面 然後再有種種的煩惱,就有六道。問了六道,接著又問:六道是什麼情況?先 ,這是由於妄想才有六道,按照 兩種 的地 阿難尊者問:眾生都具有真如本性,真如本性原來是清淨的、真實的 獄?前 分別,或者生天上、或者到其他各道裏去。剛才念的是「純想即飛」, ,地獄這一道究竟是固定不變的?還是因著各各眾生所造的業不同 面 大致也講過。講到後來,六道都會講到。剛剛 《大乘起信論》講就是無明,一念不覺而 就根據一 念的就講六道 個情 有無 既

粹是想

情 要斷 終 殊 就 就 這 們 的 上 的 生 飛 兩 人 時候 境界 到 道眾生作 面 氣還沒斷 ,「飛」是飛舉,這一飛舉,「必生天上」,這樣純粹是「想」出現的時候 種 現 一習氣 天 在 上去 只 看 這 有純 就憑這個 經 在 種 那裏 氣 文 :「 0 例子來說 純粹想 粹的 的 人長期這麼想, 時候 交 純 想可 想, 戦 想 , 即 生與 我們 比 就是一 以飛舉生到天上 這個時候是最痛苦的 飛 如我們世 死 人道眾生到臨命終的時候, 必 就 個 ,死逆生 生天上」,這是接著上面 把他的精神 人不攙雜五欲這種情,「想」是一種意志 間人 一順,一 ,有些人 接著就 他 方面害怕 凡情 的意志貫注 比 講 第 較少, 如果平常有修 死 上次 八識 ` — 在 旭上 他 方面 還 講 完全 沒 到 離 後 面 又貪戀生存 一想到 養 開 來 他 身 心 某 體 在 就 這樣 不在 拿我 臨 種 , 將 他 命 特

提 與慧怎麼分別 面 升 加 下 提 上另外 面 升 說:「若飛 就 呢?比 想飛 種 力量 心中, 如 就 《觀 在 這個力量就是他平常修了很多福報 飛舉 兼福兼慧,及與淨願」,「飛」代表精神往上昇華 經》 的 裏講 ジ 中 , 你要修觀的時候, 他再 加 上「兼 福 兼慧」, 必須先修三福 的業力 就是 還 在 他 有 , 這 修 的 三種 慧 想 往 じ 上 福 福 上

是 識 極 的 下 夫來 包 加 福 宗 樂 上 人 面 括 修 世界 要 開 孝 的 講 發 我 慧 福 順 始 淨 修 祖 , 們 願 願 父 0 研究教 慧 但 這是修 母 0 , 是有 發 其 淨 受持 願往 再 他 願 理 些修唯識宗的 福 加 願 生西 意 修慧 淨 上 ,這是開慧的 是清淨的 戒 淨 到 方極樂世界, 願 那 0 讀 就 尊佛 誦 這 \_ 願 般 大 個 , 他 力 乘 佛 力 的 0 發願 這 量 法 經 國 發這 還有修 叫兼 來 典 就 土 要往 講 裏去 , 大 個 這是 了 福 , 生到 唯 願 我 兼慧 力 識 們 福 這 恭敬 宗 , 彌 都 , 比 勒 的 在 修 合 慧 如 乎 內 , 純 佛 我 呢? 院 也有很多 法 想之中, 淨 們學 僧三 去 願 就 , 的 淨 因 寶 正 土宗 式 為 人 加 這 供 彌 發 照 上 樣 著 願 勒菩薩是唯 養 修福 在 三 往 我 佛 飛 生 們 法 修 じ 念 西 用 慧 中 這 方 佛 工

佛 明 想 們 都 的 即 被 貪瞋癡 看 時 飛 自 得 候 , 然 見 ら ジ 裏 , 智慧 慢 開 疑 因 再 **,** 此 這 加 就 些煩 上 這 出 一 一 有 個 現 切 福 惱 人 , 淨 有 じ 就 慧 層 開 土 看 得 了 , • 層地 有淨 隨 清楚 0 我 願 障 們 願 了 往生」, 凡 礙 , 夫眾 就 起 看見什麼 ジ 來 十方國土,任 生的 開 了 我 們 ジ 呢? 沒 本 じ 裏開 有開 有的 見十 何一尊佛 放 智 光明 慧光 為 方佛」, 什麼沒有開 了 明 的 透 + 或 不 ジ 土 裏 方 出 來 , 或 開 呢?我 佛 土 放 純 所 的 光

在 的 那 個 地 方 那 個 地 方就是淨土,隨著這 個 眾 生 一發的 願 都 可 以 往 生 到 那 個 淨 土

等 把情 令他 講 開 了 雖 如 ジ 用 的 開」,一 了 的 然 我 時 的 , 身體 們修 放 我 話 當然最好 候 ジ 自 在 裏 這 經 們 然 , , 個時候 當 的是 念佛 用心來看,看見十方,無論怎麼遙遠,都看得清楚。我們 恐慌 文 心裏 不管 ジ 個 我們看 然 開 人要死的時候 還有 的 他 重 念佛法門,念的是阿彌陀佛,我們的心 用 , , 如果 想 人就 了 不 要 面 助念的 看 知 臨 , 0 放 不是純 想就是一 何去 死 普通 じ 開 心了, 亡的 何 人 就 人 ,儘管眼根壞了,眼睛看不見了, 從 時 行 想,也沒有福 在 幫 種意志,修這個 不要害 候 0 臨 平常修 這是非常恐怖 助提起正 命 , 眼 終 怕 也看不見了、 的 到 的 時 念, 臨 有 、慧 候 命終的 福 , 有慧 那往生還有問 法 上 0 • 門 淨願 這一 面 耳也聽! 時 , 那 ,還有淨 就在這上面,到 就 條 候 , 段 怎 你看 眼前就 把 講 麼 N'S 不清楚了  $\neg$ 題 放在 願 辨 , 死 他 嗎?下面 不是 的 , 一片黑 逆 ジ 這 工 願 生 看 夫 力 個 那 臨 順 開 六根 在 到 暗 法 就 樣 命終的 ,二習 比 這一 就 在平 門 那 , , 裏 都 這 行 上 他 這片黑 條這 不起作 個 支持住 自 常不要 面 時 相 次 N'S 交 候

比

麼

然

暗

### 情少想多。 遊於四天。所去無礙 輕舉非遠 0 即為飛仙。大力鬼王。飛行夜叉。地行羅剎

然還 方世 他 天 天 不夠遠呢?前面 這 了 以 將來成為那裏的眾生呢?「即為」是成為,「飛仙」,能夠飛行的 Ü 叫「輕舉」,雖然他能很輕鬆地飛舉起來,但是「非遠」,飛得不夠遠 點情在那裏 界了。 沒 上還有色界天 情少想多」,這比上一條次一等了,上面是純想,沒有情,這是情少一 雖 須 超 須 然 出 彌 彌 可 這裏的「非遠」指什麼呢?不超過 須 山 山 以飛舉,飛不了太遠,飛不出小世界以 頂 彌 以 ,多的是想 的 外有七山、八海,外邊有鐵圍山,這是一 講 山 天界又高一層次。這是按 ,都是天上,再加上福慧、淨願 頂 如果只有純想,他能飛到天上去 , 須彌 山頂 這個時候 以 上還有欲界天, 「輕舉非遠」,神識也能很 照世界 須 彌 的 山 , 比 , 外的 層一 組 頂 那就更不得了, 如到 織 , ,輕舉 層 須 個小世界的範圍 , 彌 的 須 個 山 彌 , 非遠。 輕鬆地 小世界 頂 那 山 上面 都 頂 仙家,還有「大 就 憑 超 上 是超 飛 以 可 出 。怎麼飛得 輕 舉 四王 舉 須 以 了 你 見到 起 點 彌 過 非 一天當 情少 欲 四 遠 山 王 少 界 作 他

行羅 力鬼 看經文: 範圍之內 王」, 剎 在鬼中 他們都 來來 回回,飛來飛去,沒有什麼障礙。這幾類眾生,他的能力也不小 為王, 可以 「遊於四天」,「四天」是四王天,「所去無礙」 很有大力量的 **,** 飛行 夜叉」,這是一 種業力眾 , 在 生,還有 四王天的 地

其中若有善願善心護持我法。 呪者。或護禪定。保綏法忍 。是等親住如來座下。 或護禁戒。隨持戒人。 或護神呪。隨持

指 們人世間,在政治上有地位的人,他出門都有隨從 護持禁戒的 持我的佛法 願善心」 飛仙 什麼呢?他 「其中」就指上面所講的四類-、鬼王等等),隨著持戒的人,隨時保護他,你看,這股力量很 的 時候 話 。「或護禁戒」,「禁戒」是佛所制定的戒律,發了這個 願意「護持我法」,就是護持佛法,「我法」 ,他們這幾類眾生之中,有的 , 就 「隨持戒人」, 他發願要護戒 飛仙、鬼王、夜叉、羅剎,他們之中「若有善 發了 好 的 ,有保護他的人。 誰受了戒 願 是釋迦牟尼佛 好 的 N'S 就 獲 願 這 大了 得這 個 這個修道 有了 所 願 講 四 善 就像我 類眾 這 的 じ 個 人, 頀 生 じ

地來保 等 不管 佛 能 無 他 不容易, 受五戒的 或護神呪,隨持呪者」, 生 在 夠 0 他是 不但 保 法 那 就 裏 指 護他 護 忍 使 什 上 修禪定的 說 他 人,除了這 修禪定 要得到 麼身分, 法 面 , 的 使 • 或護禪定,保綏法忍」, 說 他 四 戒 類 很 無生法忍 的人不著魔 人在修禪的時候,修得不如法,很容易著魔 就算只受過 眾 安然 四類眾生, , 生 這 這四 幾 , 的 他 , 必 類 , 眾 類眾生,他願意護神呪,他就隨著持呪的 們 使他能夠 , 須得 五戒 而且 還有大菩薩隨時都在護念他 能 生都 夠 到 一能夠 親 能 就 保護 他 得到 近 住 有這 們 佛 在 \_\_\_ 之中, 保綏法忍」,修禪的工夫好 如 , 無生法忍。「是等親 些鬼王、飛 這些眾生來保綏 就 來 的 親 有的 住 法 在 座 發願 之下 如來座下 仙 ·神 護 來保 , 法 的 持 這裏是講 住 忍 修 , 護 如 , 一 綏 禪 這 他 他 來座下」,「是 類 定 能常隨著佛 眾生 人 的 我 四 可以 當安講 人 類 們 一來護 隨 眾 知 得 時 修 生 道 持 到 禪 隨

個 所 道 以 場裏 能 夠 什 親 , 麼 這些眾生發這個善願 近 能 佛 夠 住 因 在 此 如 有 來 入 法 部眾 座 下 ? 經常在護 , 好 因 心來護法 為 他 法 們 , 發 ,這樣長期經常地熏習佛法 我們 了 善 要了 願 解 有 , 這 不 個 論 善 個 じ 人 或 有 團 這 , 體 個 他 善 們自 在 願

我們看經文: 己也能成就,這是他們得的好處。以上講往上飛升,下一段講既不升也不往下墜落

### 情想均等。不飛不墜。生於人間。想明斯聰 。情幽斯鈍

情 很強 有聰 作用 佔 有 因為他原來有一半是想,藉著「想」的心理,「明斯聰」,這個人很聰明,學習能力 到三途裏去,他「生於人間」,他還繼續轉生在人世間,生到人間來。「想明斯聰」, 他將來一轉世,「不飛不墜」,既不往上昇華,飛不起來,也不會墜落,也不會墮落 五 上五分、想也佔上五分,各一半,是這個情況。他在臨命終的時候,有這個情況 些聰 欲 ,一般 明伶俐 ,他是幽暗的,一 情想均等」,情與想, 這 明,但也有他愚癡的地方。這是講人道,情想均等,是這麼一個狀況 的 個 的這部分,也有很愚很鈍的部分,我們任何凡夫眾生都是這個情況 '觀點(看法)也很好。「情幽斯鈍」,「情」是貪瞋癡這方面,就是七 情是幽 暗的,「幽」 幽暗,這個人的心理就不聰明、就遲鈍。所以 這兩者均衡平等的,就拿數目字來說明, 跟「明」相對,在想這方面 ,他是聰 我們人道眾 比如十分,情 明 ,情一起 。下 , 他 生,

面比人道差了,是往下墜,升不起來了:

## 情多想少。流入横生。重為毛羣。輕為羽族

為羽 毛羣,「毛羣」是地上走的獸 的 横生當中,還有一些差別,情比想多,還要多的話,就是重的,情多得比較重的 不像我們人道,我們人道是頂天立地,能站起來的 這是什麼呢?「流入橫生」,墮落到橫生,「橫生」 這叫羽族,長著羽毛,羽族可以飛的 族」,情分稍微比較輕 情多想少」,這在情方面多,想比較少,想比情少,情多一分、想就少一分 二點 類,牛、馬、老虎這一類的,身上長毛的這 ,就墮入羽族 ,「羽族」是在空中飛的,飛鳥這一 是畜生道,畜生道都是横 ,這是橫生。「重為毛羣」, 一群類。「 生的 不過 輕 04 類

講 是畜生。什麼叫畜生呢?畜生是對於異性情愛、貪愛的這分心理太重了。 沒有好心?我們中國古時候的聖 要戒 這 個 婬 情 ,婬心 經文裏講「情」字,實際上是我們常講的罵人的話:這個人不是人 太重了。 我們 人類眾生 人講究禮 ,當然也有好心 ,一個人知道禮的話 , 既是凡夫眾生 ,他自己就能 就 夠約束 那 佛法 個 來

生道 不懂 多危險,非常危險的,就是流入到橫生,成為畜生道 把禮拋棄掉,不要講禮了。教一般人:你愛怎麼作,就怎麼作。這就是教人家學畜 今日之下,各位看看一般社會,在學校裏、在電視上,無處不是叫人家不要學禮 不 自 己 離禽獸」,猩猩是毛羣,鸚鵡是羽族 。說到這裏 禮,情欲一發作的時候,牠不知道自己約束自己,古時候中 鸚鵡訓練得好,講的話跟我們人一樣,但牠是畜生道。為什麼牠是畜生道?牠 ,畜生不懂 , 所 我們把現在一般的世間法了解一下, 以中 國 的 《禮記》 ,牠們雖然能夠學著像人一 裏講:「鸚鵡 能言,不離飛鳥 。下面再說 按照現在的世間法來學 · 國 文 樣講 化是這 話 猩 猩 麼講 也可以 能言 的 那

#### 水能害己 七情三想。 無食無飲。 沈下水輪 。生於火際。受氣猛火。身為餓鬼。常被焚燒 經百千劫

下墜落,沈到那裏呢?「沈下水輪,生於火際」,水輪、火際就是餓鬼所轉生的地 想」是他的意志力,只有十分之三,這類眾生當然要墮落了,他要沈,「沈」是往 七情三想」,還是拿十分的數目來說明 ,「情」是情欲這方面 他是十分 之七

大佛 頂 首楞嚴經講記 【十六】

猛 常被焚燒,煩惱在燃燒他 如果 時 本身,也可 候 煩 苦 , 火的氣 獄道是火處,火際是接近地獄了,墮餓鬼道就是在那個環境。接近火際 就藉著猛烈的火氣作他餓鬼道的鬼身。為什麼是水輪、火際呢?餓鬼道是三途之 0 世界上的水是往下沉 遇 惱 他 他 就受到猛火燃燒出來的 到 太 的 因 「受氣 重 别 火氣 分,造成他的業報身體,因此「常被焚燒」,他的身體常常受到焚燒這種 為 以推 的 人 身 跟 很 猛 人 體 想出來。在餓鬼道裏,經常身受這種燃燒, 火」, 他 大 , 就 , 就是沒有別 起了爭執,他就跟人家吵架或者打架,就發作 是猛 ジ 因 裏的 火 為他的 的 的 沈沈 煩惱 氣 那 人來惹他 分構成 到下面去,到了火的邊際,火的邊際指 業力, 種氣分,就由猛火的氣分作他 太重, 的 就是七情三想的業力 ,他自己一 煩躁心太重,火氣 這怎麼體 個 驗出來呢? 人也 會 他自己 太旺 發脾氣 的身體,一身為餓 他 0 比 了。 火氣 心裏的 堕落 如我 火氣 這 太 的 們 到 就 火 旺 就是地 餓 太大 人道 我 ,他受到 氣 的 鬼 們 起 時 鬼 的某 道 這 人道 獄 候 的

水能害己」,水為什麼能夠害己?這就是業力的關係,是他造的業。在我們人

種

人

痛

地

他

方

有這 鬼道 牠 所 千劫」這麼長的時間,忍受痛苦。 因 同 親手一接,變成火炭,不是能吃的東西了,業力。眾生的業力一造成,就要受苦報 道眾生看來,是一片水,可是他 在 此 的 以 水 種 水裹游來游去的,是牠生存的環境,牠可以活動的,等於我們人住的房屋一樣, 月目 「無食無飲」,他沒有飯吃, 業力。 我 能 害己 犍連雖然有神通,拿飯食送給他母親吃,吃不 們人看見大海,天道眾生來看,不是海,是一片瑠璃。龍、魚這 因為 ,我們· 餓鬼的業力造成這樣 人道看的是水,餓鬼道看的是一團猛火。六道眾生的業力是不 一看,不是水,是猛 水到他口裏 ,就是遇到水,水還是變成火, ,變成火了,沒有水喝 火,比 到 。他手裏拿的 如 目 犍連 0 的 能夠傷 這樣 飯菜 母 親 些眾生 經 墮落 害他 他 4 百 餓

### 九情 一想。下洞火輪。身入風火二交過地。輕生有間。重生無間。二

地獄

0

洞 火輪」,他往下沉,洞是什麼?「洞」是通過、通達,直接就通達到火輪 九情一想」,他的情欲十分之九,想只有十分之一, 這樣情太多了 所 ,這比 以 下下

風 前 面 輪 厲 火 害 剛剛是餓鬼道,這是到地獄 輪, 前面 兩 種輪的 到火際,這個 交界之處 直接到火輪。「身入風火二交過 ,「交過地」是交界的地區, 地 這 個 地 他 的的 品 實際 業報 上就是 身就

地

獄

間 中間沒有間 到 有間 地 獄 輕生有間,重生無間」,到地獄還有輕重之分,九情之中,稍微輕 地 , 有間 獄 隔的。九情一想就生到這兩種地獄,下面更重了: , 重 的就生到無間 無間」是指受的苦來講 地獄。這「二種地獄」,一 ,有間受苦, 中間有休息的 個是有間 地 獄 無間 一點的 受苦 個 是 ,生 無

虚 純情即沈 貪信施 。濫 。入阿鼻獄 温膺恭敬 0 。若沈心中。有謗大乘。 五逆。十重。更生十方阿鼻地獄 毀佛禁戒 0 0 誑妄說法

五 種 間是受苦沒有間 分純情, 無間 純情即沈 這 即沈」是往下沉 個 , 入 無間 隔; 阿鼻獄」,「純情」 跟 前 阿鼻地 面 的 獄的 無間 、往下墜,墜入阿鼻地獄,阿鼻地獄是無間地 無間 不同 是無想的 ,前 有五種無間,就是五種情況 面單指受苦報來講,有間是受苦有 ,純粹是情,一分想都 ,那是最重 沒有 獄 間 就是 , 有 的 隔

大 佛頂 首楞嚴經講記 【十六】

純情的就墮入阿鼻地獄,就是五種無間的地獄

但是誑 間 阿鼻 勞, 像 重罪 的 誑 毁 的是貪圖 妄說 罪 水 的 謗佛所制的禁戒。另外是 是濫 這 氾 報 人家 地 、十種 若沈心中,有謗大乘, 還 濫 妄 個監獄壞了,他的刑期還沒到,轉到另外的監獄去,所以更生十方阿鼻地 法 獄 給你 說 沒 那樣 收 人家信他、施他,信眾會送他好東西。「濫膺恭敬」,「濫」是沒 還有「虚貪信施」,「虚」是不懂佛 完 墮 大 法 阿 罪業,這樣「更生十方阿鼻地獄」,為什麼更生呢?墮入這個 ,你才接受,沒有任何功勞,儒家世間法 ,把佛法扭曲了, 他濫收人家的恭敬。 ,「膺」是接受。我們中國文化講「無功不受祿」,不能濫收,你有功 鼻地 這個世界毀了,他再到他方世界,他方世界也有阿鼻地 獄 的壽命長得很 毁 「誑妄說法」,怎麼誑妄說法呢?講經說法是有功 佛 說得不對,說錯了,任意按照自己意思來說 禁戒 除了上面講的 , — 純 墮下去就是一 情往 法 下沉的心中, ,他 以外,還有「五逆十重」,造五 不懂也敢隨便跟 ,都不接受,何 劫 ,那 還 個時 加 上毀謗 間 長 人家 況佛 獄 有止 大乘 他受地 說 法 等於世 一世界的 ; 這 法 境 佛 德 獄 的 法 為 濫 獄 逆 4

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

幾句是結論: 講 邪 那 這真正有功德 知邪見 大 麼重。 道 毁 理 謗大乘 7,這個 要知 保 道毀謗大乘佛法這些,是斷 佛 險 0 罪跟五逆大罪是同等地重。說到這裏,我們勸人家學佛,不要隨便 佛理不是不可以講,深怕我們不小心講錯了 法 的 辨 法是: 毀謗佛 勸 的戒律、誑 人家念佛、 妄說法等,為什麼跟五逆十重的 人家的慧命, 教 人 家深 信 因果 阻 止 , ,這要注意的。下面這 人家學佛 老實念佛 罪 04 深 人家墮入 相 信 等呢? 因果

## 循造惡業。雖則自招。眾同分中。兼有元地。

到 造 由自己造業,自己招來這些苦報,但是在「眾同分中,兼有元地」,比 地 什麼業, 獄裏去, 循造惡業, 他 所受的報 他原來造 雖 則自招」,以上講的,情多想少等等,造的這些惡業 的地 ,還有些差別的 獄業 ,是那一種業?兼有元地,他原來造的什麼業, ,同之中有不同 如 雖 同 然都是 樣墮落 各

### 第二三六講

# 阿難。此等皆是彼諸眾生自業所感。造十習因。受六交報

是以 就是 就 是墮地 屬於助工夫。現在講戒這部分,剛才念的經文,是接著前面講眾生造了種種的惡業, 時候各不 這些惡業怎麼造的呢?都是各人自己起惑才造業。造了業就要受苦報,苦報最重的 戒持得好,定工夫才能用得上。講到戒,前面也講,這裏講幫助定功有兩部分,先 修楞嚴大定,要保護定功修得成,必須有幫助的工夫,什麼幫助工夫呢?就要講戒, 開始講佛法 也有些不同 戒來 講二 首先我們把前面的經文,稍微回憶一下:這部經開始是由於阿難尊者的因緣 獄 十五 相 助定的 ,同樣墮落到地獄 同 圓通,後來講真正用工夫,離不開修定功,就是這部經講 的教理-就是教明心見性的理論,教理講完以後,就講修持的 ,所以在地獄裏受的苦,也因為過去造業的業因有所不同, 工夫,戒講完以後,就講魔—講五陰魔,需要有智慧來辨別 ,所受的報也不完全相同的 ,這都是講因果 的 , 在 楞嚴大 所受的苦 因 ,這也 方法 地 定 的 ,

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

根、 意六 眼、 情最 如 謂十習因 業的眾生,自己造了業,由自己造的業力感招來的 感」,受的苦報有同的,同之中有不同,也有差別,這是什麼原因呢?都是那些造 所感」,「此等」 話 六 十習因」,業有業因,有十種習的業因,然後「受六交報」。前面講凡夫眾生想的成 分多,就升上去,在六道裏往上升,升到天道、飛仙等,想的少、情多,就往下墜 我 根 六識 根 耳、鼻、 重的 妄 ,藉著六 語 講 ,由 就 經 戒 就 用 後 文, 舌 律 由 墜到地獄,「此等」就指這些情況,這裏講這些情況都是自業所感 根 根 面 六根發識來造業。在造業的時候,業從那裏來?都是由六根 前 舌、身、意,「報」是果報。果報為什麼叫交報?我們的眼耳鼻舌身 發出識 就指起惑、造業、受苦這些事情,這些事情都是「彼諸眾生自業所 釋 犯 戒律禁 面 會一條一條地分析,這裏先說六交報,「六」指我們眾生的 的 講 迦牟尼佛 的 止殺生 殺業用身根犯的 ,造了罪業。換句話說造業是由六根發識來造 貪瞋癡慢疑 告訴 偷盜 阿難 ,由這些起惑、起煩惱 、妄語等等, 就是由六根。「交」是什麼呢?不是單純 尊者說:阿難 。自業所感,造了什麼因呢? 這都要守住六根 ,「此等皆是彼諸眾生自 ,有這 些煩 不造 的 惱 作 我 出來 就 六根 犯 們 在 有 戒 我 所 造 的 比 們

邊殺 面 的時候,六根相關的,受報的時候,六根也是相關的,在一起受,這叫六交報。下 交報,交互的 就受苦報 不只單純 的 分別講十習 生、一邊起惡言,很多。 比 如 的一根,一造惡業的話 造殺業, ,受苦報也不是單純的 因 ,一是造業、受報都在六根上,再是六根 要用身體來造 换 ,六根幾乎都相關 句話說眾生造惡業的時候 ,要用眼睛看 ,苦報來的時 候 、用耳朶聽 (, 六根) 的,都在那裏造。造了惡業之後 同時造業、同時受報 同時連帶地都受苦。這 ,由六根 還有用 舌講 造,不只一 有些人一 。造業 叫六 根

鐵牀銅 云 大猛火光於中 避火 何十因。阿難。一者 坑 柱諸事。是故十方一切如來。色目行婬。同名欲火。菩薩見欲 -發動。 如人以手自相摩觸。煖相現前。二習相然。故有 。婬習交接。發於相磨。研磨不休。如是故有

者」,第一 迦牟尼佛 個 因 說:「云何十因」, ,「婬習交接」, 造的十分 講到眾生受苦報 種因是什麼呢?下 ,最苦的就是地 面 告訴 阿 獄 難 , 而 說: 造業的生 阿

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

請拿出來,我們先看講表,這張表折起來有兩面,後面第一段,看「習氣」 在 死 這 根 裏講 本, 就 的習氣 在婬 欲 , 所 有他的 以在十因 講法,前幾回印的講表,第四十六講表,各位帶來 開 頭就講姓欲 ——婬習交接。十習因 的 習 這個 是習 的 表: 話 氣

八識 惑 這 就 行 就 樣 引 起 相 就是外面 現行 萌 了。 起 就是種子起來 一切 就變成業力,造成業力了。造成業力的 裏安安靜 所謂習氣是什麼?有「種子」習氣、有「現行」習氣。在我們的第八識 種子習氣,就起了現行,現行也叫作習氣,可是現行的習氣,它就直接來「造 這是兩 了, 外境成就」,要造業的時候,最初是在心裏面萌生出來一個 的 的境界在 種 造業要起現行 靜 子, 種 的 關 , — 這都是習氣, 係 沒 那裏引 方面 起什 一個是種子習氣 起惑 誘 麼作用, ,有現行的習氣,現行也是由種子來的。種子原來在 我們每個眾生都有六根, ,種子在第八識裏是一種習氣, 我們造業就是由 要起作用 · — 時候 個是現 , ,下面有 就出現了 種子起了 行(由 兩 ,行為, 六根對外 惑業, 條線, 種子來的 就 如果變成現行 然後才造業 引到下面來,心 起了 面 相,心中 的 也是習氣 現 六塵境界 行 裏 -的相 起 面 第 那 起 現

惑怎 心中 了惑 萌 種子習氣、有現行習氣,種子習氣是屬於起惑的惑,它是惑,現行習氣屬於造業的 必有外境來引 生出 (有兩 麼起. ,起惑就造業了。 就起了業相 來 根直線 來呢?就是由 然後怎麼會起惑? 誘。 奉下來)。 , 沒有外境,這個惑只是種子、只是習氣,外境一引誘的 對習氣有這麼 所以上面 於外 面 的 起惑也是由種子引起來,惑也有種子, 一個 兩個箭頭,種子變成現行、起惑就直接 境界來引 認識 0 誘,讓它起來 所以在圓瑛老法 的 , 師的 ジ \_ 注 動 解裏 的 種 時 八造業了 子惑 說 候 時 習氣 在 候 自 起惑 就 起 起 有

業 發出 互相 交接 習交接」,「習」是習氣 , 現行 交接 的時候,「發於相磨」,發生相磨。「研磨不休」,在那裏研磨不停止,「如是故 因 此 解 的時候,怎麼發現行呢?必須有外邊的境界、內在的起惑,這樣才成就造 這 之 交接是由於種子的習氣 ПН 後 就 「交接」。交接是兩方面 看 釋迦牟尼 ,過去種子的習氣 佛 告訴 阿 ,起了現行, 難尊者說十 , 比 如甲乙二者,要發生雨 由 過去世很多習氣發出來 再由現行習氣 種 因 , 第 個 造業的 兩 個 個 敵 因 齊互 對 起了 的 就 相 是「 身 現 1發生 行 婬

是講 得 就 這是 猛 以 相 太 中 婬 雖 有 是 自 嚴 火 很 火 然 大 欲 表裏講 重了 光一 簡單 光我 講墮地 己 從當 看 火氣,形容一 猛 , 不 的 無 火 雙手 發動 ·見, 事 論男 們看 , 光 0 祖師 婬 的 於 獄 人 合起: 它在 示 中 的 性 的 欲 的 注解這 時 到 這 心 因 N'S ` 發 個人 候, 女性 這 中 , 可 來,雙手在摩擦、在接觸,這一摩擦 裏就發生出來了 個事情,尤其受戒的人,一犯了戒,一發動的 動 個 相萌」,心中火光這個 的 以體 非常嚴重的。火光發動,雖然我們自己都看 不懂佛理不 人 研 n 臉 上 紅 兩 的 磨不停止 者一 身中 驗的 交接 紅 , 的 知 比 0 的 起來就 下面 道 , — 如 ,叫火氣 時 我們 , 發生火 候 說 從經文裏 相就生出來。 非常猛 人 比喻:「如 就 很 的 光 身體一 發生火了, 旺 這 一講 , , 火 就 , 手暖起來了 人 光 種大猛火光,「 動 在 • 以手自 大猛 祖 在 這 , 就 這是大 師 他 個 火光一發動 時 的 \_ 有熱氣 相摩 身中 話 注 候 猛 , 解 不見,這裏是講 預 觸 火 就 現 , 猛」是猛 煖 等 發 熱 光 就 地 相 就 於 知 , 動 氣 獄 現前 這 如 地 道 經 相 一上升 這 獄 這 個 同 文 烈 人 的 個 講 就 大 ジ

下 面 說 「二習相然 ,故有鐵牀銅柱諸事」,這是講果,前面講因 。「二習」是種

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

沒有 律, 子 這是 燃 那 種 因 現 些都是外面 地 些 工具。 行習氣 , 要受種 起來 受 就 在 種 現 刑 燃 經 行 種 焼 這 典裏 罰 的 兩 ,遇見外 這 種 種 的境界,遇見那些境界,心裏的種子就起現行,種子一起現行, 種 刑 的 , 兩 四智氣 罰 エ 的 到生命終了的時候要墮地獄。墮地獄的時候,有鐵牀 エ , 種習氣「相然」,「然」是火燃燒起來,我們現 具 具 刑罰。受懲罰的時候 燃燒的燃就是「然」,加火字旁是後來的字。兩種習氣在燃燒 , 銅銅 是懲罰 面 ,墮地獄要受地 的境界 種子習氣 柱 就 的 叫銅柱地 , 比 原來 如我們現在看電視 獄 很 級的苦報 有種 獄,到地獄裏受銅柱鐵 安靜 種 的 的 ,每 ,等於在 刑 具, 個 、看 人 鐵床 人間造 雖 報 然 紙 銅柱是地 有 牀,就在那種地 了罪業 在學的 、看 這些習氣 那些娱 獄裏受刑罰 銅 , 犯 加 在第八 柱 了 樂節 仁這些事 個 國家 火 就成為 字邊 獄裏受 目 識 的法 的 在 那

念佛 不能造惡業,這是助工夫,正工夫就是一句阿彌陀佛,平常要這麼作。到壽命終了 念佛 什 麼 的 有 エ 鐵 夫 牀 好 有 , 還要助 銅 柱 呢? 工 夫 阿 助 彌 陀 工夫就是守戒律 經》 裏講我 們 所 以 罪業不 能 夠 往 能 生 造 當然平 要造善業 時 要

時候 女子 懂 未 的是 道 報 作 候 顛 知 的 時候 道 得 倒 現 顛 斷 用 , 男子 前 道 倒 氣 他 呢?他平常在 那 就 , 心 分不清楚 真 見 所 以 就 的 理 就 見的 這個 完了 最重 顛 的 要追 時 到 的 正 是 男子 行 候 倒 佛菩薩 地 鐵 了 婬 一要的 道理比照來看 溯 所見的 就 牀 相 獄 相 他 斷氣 婬 不能 銅 地 相 是 種 。平常男女行婬的時候 看 柱 所 獄 欲 心 的 還是跟平常見到 見因 來 相 鐵 以 ,固然不知道,到生命終了,要墮地獄的時候,他還是不知 因 往生了。 不 不要經 牀 有 出 了 顛 , 鐵 就 就是 銅 現 , ,要墮落地獄 倒 見到果 牀 柱 就 , 他看 最重要的 受苦 銅 兩 , 認 過中陰身 ジ 性 柱 一這些事 不得 不見 顛 報 在 遇 的 行 倒 到因 , 地 就是心不 婬 0 , 這裏一 樣 不 情 有床墊、有所抱 他還是跟平常一樣,男子見到女子相 欲 平生工夫 認得 狱相 就看見果,但是眾生不 ,男子是見到 的 0 時 鐵床 斷 旦 顛 出現的時候 候 氣 在 倒 再 , 銅 臨 , 這 好 這 那裏 命終了 柱 個時 女子 樣平常的工夫 的 正 就 對象, , 候 工夫 這是苦報 到 的時 的 旦墮落到地 起了 地 行 • 知道 到生命終了 獄 候 婬 猛火 助 了 相 顛 工 現前 才能發生 。怎麼不 在發 倒 夫 女子見 獄 要斷 再 的 ,苦 這 動 好 時 個

但是 方 自 到 個 人 自 面 口 極 不 既 然 樂 能 ,現代人能夠這樣作也行 都 八世界就 然 然 太 斷 結婚 多了 很 快 都 等於 不行 就斷了。另外我們要明瞭,古人結婚的目的在傳宗接代 ,有了家庭,注重夫妻在生活上互相關懷、 現 在的 斷 了 我們學特 人沒有兒女也不必著急,即使結婚, ', 有那 麼好 别 0 法 門, 的環 當然 境,跟諸上善人生活在一 這一生也很 難 互相 有的 斷 , 照 能 也不 顧 起 夠 , 往 注 , 心 生 ,現在各國的 重傳宗接 相處在 不在染欲這 就 行 往 起 生

字作 佛 是一個名目, 就 來」,不但我們娑婆世界釋迦牟尼佛是這樣說的,十方世界一切的如來,「 現 看 ,他們「色目行婬」,「色」是什麼呢?就指前面的因,果是這樁事情,拿 在是小結論 代表 到果、從果 下 面說「是故十方一切如來,色目行婬,同名欲火」,前面一 婬欲 佛 就 的 有 把事實看清楚了,對於行好這樁事情的看法,「目」是用眼睛看 追溯 因 那 招來地獄的苦果,苦果叫色, 個 到 因 因 ,因果是連在一起的。真正說起來,因果 就有墮地 獄 的果 。「是故」 如來把色看得清清楚楚 是因 此 所 以 個因 就 在 + 、 一 方 如 的 起 個果 來 。一目 個 從 切 色 指 因 如

裏去 欲火 裏去 主 火,「同名欲火」,同樣叫作好欲之火 不 就 持 相同 代表 。他把所有的人引導到地 人講些話 所 煽動 如 以 來對於這樁事情的一 我們凡夫看的是這種看法, 我 欲 火。 們 引導人,再加上實際的 看 換句話說 現 在 這些人 , 那些節目主持人就把我們眾生一 獄裏,他自己沒有關係嗎?他自己第一個 很 種 可憐 看法 。比 人物 的 如來看的是什麼呢?他看行好 佛對 表 如現在我們看電視的娛樂節 要知道 演 於這樁事情的 他 們 同 認 名欲火 為是講 看法 個 娱 跟 樂 個 我 統 在 地 們 目 就 引 統 佛 , 凡 陷到 是一 那 導 看 夫眾生 些節 到 來 地 地 個 就 獄 獄 目 欲 絕

道 的 的 這是第一 所以菩薩 他修到 除 了 佛 這 這 個 個 樣 一見到欲這種事情的時候 程度, 看 。下面是第二個 法 以 當然他也知道 外, 還有菩薩 ,既是諸佛都 ,「菩薩見欲 ,就恐怖了,趕快逃避,就像逃避火坑那樣 把行好叫作欲火,菩薩當然也 如 避火坑」,菩薩自 己 要修成 知知

冽。如人以口吸縮風 者。貪習交計。發於相吸。吸攬不止。如是故有積寒堅冰。於中凍 氣。有冷觸生。二習相陵。故有吒吒波波羅羅

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

# 青赤白蓮寒冰等事。是故十方一切如來。色目多求。同名貪水。菩薩

見貪。如避瘴海

跟 成水,水再凝固起來,變成寒冰,所以「於中凍冽」,「凍冽」是把人凍得非常嚴重 吸一種氣 計較。然後「發於相吸」,發生相吸,「吸」是什麼?起了現行就造業,造什麼業? 道有多少,起了現行,造業又有了種子,種子起現行、現行薰種子,交互地在那裏 上貪求,這叫交計,互相在那裏交計,「交」是交叉的,「計」是計算、計較,種子 起了貪心的人,這個貪是從種子習氣來的,種子習氣發起了現行,由種子現行再加 它屬於惑,起惑造業的惑,惑是由習氣來的 把人家的東西貪求過來,無論是名也好、利也好,吸收人家的過來,彼此 吸攬不止,如是故有積寒堅冰」,這怎麼說呢?我們自己可以試驗,我們 以現行 互 「二者,貪習交計」,第二個習因是貪習,「貪」是貪瞋癡的貪,是根本煩惱 相 就是風 交 計。我們凡夫眾生為任何事情煩惱,都是由種子起來,舊的種子不知 ,風聚積、聚積,多的時候就是一種水氣了,有水氣 ,所以叫貪習。怎麼貪習交計呢 的 都在 用 時 口 ? 吸 候 相 , 積 吸 個

過來 這 受不了了。這就是寒冰地獄裏的現象,叫 種 再 。這就像 吸攬不止 「有冷觸生」,再變成冷觸,發生積寒堅冰這種後果,結果了,前 一個人用他的口來吸外面的空氣,把空氣吸足,就成一種風氣。有風 ,就是我們凡夫眾生貪求,貪得無厭的就是吸攬不止 凍冽。下面說比喻:「如人以 口吸 把一切都貪求 面是講 縮風 因

這 冷的那種聲音出來 裏受苦的眾生 厚重起來,因此就到了地獄。到什麼地獄?寒冰地獄,寒冰地獄是大地 現 在、現行習氣又加上了,種子習氣是因,現行習氣又來造業,又有了習氣,雙重的 一種 行又 兩 。在痛苦的聲音之外,還有「青赤白蓮寒冰等事」,「青」是青色,「赤」是紅色, 種習氣互相的,「相陵」是什麼呢?愈加愈多,種子已經很多了,起了現行 「二習相陵,故有吒吒波波羅羅,青赤白蓮寒冰等事」,「二習」是種子習氣還 。到寒冰 再 加 上一重種子,愈到後來,愈堆愈多,這就是互相陵,「陵」是高 一發出 ,地獄裏,寒冷得怎麼樣呢?「吒吒波波羅羅」,這是形容在寒冰地 ,話說不出來,只發出受苦的聲音出來,這種聲音叫吒吒波波羅 那種聲音,無法言語,都說不出話來,沒 辨法 說 , 只發出遭遇寒 獄裏其中的 起來 獄

裂出那種 了, 裏一冷,冷得頭腦都裂開來,凍都凍裂了,就像蓮花開出來,蓮花沒開時是完整的 表 蓮花一開 的眾生,冷得聲音說不出話來,身體的 白 示 出來 就像蓮花開了一樣。這是寒冰地獄裏「等事」,除了上面講的聲音 是白色,這些顏色的蓮花 形狀 更多的 瓣 ,提出這兩種作代表,除了這兩種以外,還有很多很多,以「等事」 痛苦 辦 的 ,還多得很,這是等事。 都裂開來了。「青赤白蓮」 0 地 獄裏有什麼蓮花?這是形容的話 頭部,我們人的頭長得很完整,墮寒冰地 形容地 獄裏的眾生 墮 、身體 頭部 在 地 凍裂 獄 的 獄 頭 裏

故 地 這 些事情 這 理 」,「是」是此 個「色」,前面指行婬的事情,這裏指貪習-貪求的習氣,十方如來看貪求的這 就 個叫貪水 下 知 面 道 把前 對多求怎麼看法呢?用 ,就跟貪泉一樣的 世間有一處泉水叫 面 ,因此之故,「十方一切如來」,十方世界所有的佛,「色目多求」, 的 因果 , 作 個 ·,你一貪上這個,放不下了 貪泉 個 小結論:「是故十方一切 名 詞來說,「同名貪水」, ,人一喝, 水好,愈喝 如來」,釋迦牟尼佛說「是 愈想喝 ,非貪求不可。 就叫貪水。 04 貪泉 研究歷史、 世間 因此 那

看人家 種 大多數當然是 些想追 1食水, 的 求 懂 好 財富 貪水 得 東 道 西 他 的 窮 理 , 人 的 他 困 , 貪圖 人 不 , 知 偷 有些不是窮困 道 ,心裏覺得不舒服。這是貪心引起來的習慣 這 , 個 這不得了, 負圖 , 那 他偷 個 愈貪愈到後來 , 人家的 並 不是 東西 他 缺 , 乏什麼 就要墮落地 心裏才高興、才 小 偷 獄 偷 非常渴 了 人 舒 家 所 服 東 以 , 西 這 把 眼

它的名字叫

是 瑛老 别 發 隔 台灣大多數 的 人 病 大熱,先冷後熱,他不死, 天發作或是每天都發作,每天一定的時候,比 ,或者 法 什麼是瘴海呢?海邊有種瘴氣 熱得冒汗 菩薩見貪, 師 的 隔 的 講 義裏 人 一天,都是這樣的, 他 不 如避瘴海」,菩薩看見這個貪心、 講 知 一冷的話 道瘧 我們 疾,在大陸上的人都知道,過去一發生瘧疾,那 , 人要是不 要蓋上好幾條棉被,才能解除 病不死的,纏上了這種病 一發病時先冷,冷得半死,雖 ,我們人一吸了那種瘴氣 知道 , 把瘴氣 如今天上午發病,明 貪的習氣 吸到我們身體 ,非常痛苦。 那 ,就得 , 就如同 然 種 苦 在 裏 大熱天 , 冷過 這是他吸了瘴 天上午就準時 種 逃避瘴海 就 怪 成 很 之後 病 難 為 的 時時 , 好 瘧 在 , 就 的 疾 樣 圓

氣 得 的 怪 病。菩薩見到 貪 就 如 同要逃避海邊瘴氣一樣害怕

佛號 想地 這個 不下去了,所以我們研究這個重要。 處引導我們造殺盜婬妄,環境如此,遇到環境引誘的時候,心裏一動念,受不了 獄 就能提得起來 時候要想辨 了 相 解 這 現 , 個 即使 能幫 法 。不如此 外 ,了解地獄可怕,從因就看到果,心裏一想:這是地獄相現。一 面有再 助持戒 ,不了解這個厲害的時候,外面境界一 好、再引誘的境界,心就寒下來,心就伏下來了,然後 我們念佛的人,持戒很重要。生在現在這個環 出現,佛號也念 境,處 了。

## **弗二三七講**

水。如人口舌自相緜味。因而水發。 三者。慢習交陵。發於相恃。馳流不息。如是故有騰逸奔波。積波為

是前 眾生都有傲慢的心理,我們遇見人,自己待人,任何人都免不了 是由種子來的,種子就是習氣—種習,由種子起現行,現行是造業的業習。這裏講 由 由 交陵」,由於過去多生多劫以來的煩惱 隨煩惱,根本煩惱有六種,慢是根本煩惱之中的一種。慢習的「慢」屬於煩惱,「習」 在十因之中,第三個習因是慢,貪瞋癡慢疑的慢。我們眾生的煩惱有根 姪習交接,第二個因是貪習交計,現在講慢習。我們看經文:「三者,慢習交陵」, 種子原來那種習氣 種習起現行了,慢習原來的種子起了煩惱。「交陵」是什麼呢?先是一個 面講的兩種習:一個是種子的習、一個是業習(就是現行習)。這裏講「慢習 繼續講眾生墮地獄,墮到惡道裏去是由於眾生造業,造業有十因,第一個因是 傲慢的習氣 ,再加上現在起了現行,這怎麼說呢?我 ,這個慢煩惱本來屬於惑 ( 惑業苦的惑 ),惑 ,就有一種慢 本煩惱 慢習 們任 、有 眼 何

怎麼 習氣是過 傲 裏 前 再 又 的 境界 慢 加 待 加 面 上 上一 有 出 人 現 0 接 遇 現 兩 行習氣 去的 層, 的 物 種 到 如果我們不遇見人 習 呢? 人 這 等於 氣 ,現在又起了 方 跟 就 , 面 , 雪上 是過 一是 這 人羣交往 樣 我 加 去傲 增 種子習氣 們 霜 加 傲 ,現行, , 在 ,比過去更厲害了, 的 慢 慢 得更多。 時 的 的 社 候 種 行 \_ 會上不跟 又表現出來傲慢,這種 子 為 自 是現行習氣 就 己 沒 表 的 有 現 人來往 傲 種子不 出來 慢表 這 , 叫 有這 會起 現 的 這 交陵 出 話 叫 兩 來 現 , 現 我 種習氣 , 行 行 傲 兩 才 們只有傲慢 的 慢把 的 種 有造業 習 , 習 傲 氣 過去 氣 互 慢 0 相 種 的 這 的 過 的 交 子 個 行 去 種子習氣 種 陵 遇 為 現 的 子 習 到 行 · 在 待 習氣 種子 現 氣 ジ 在

大 恃 恃 傲 慢 , 的 , 的 他 ,「恃」是有所依靠。 發於相 對 個 N'S 理表 人 傲 慢 就 侍」,這是就 現 的 有所恃了 出 人, 來 或者 種種 他的 起現 他 我們問 也傲 的 財產很 行的 ,不只這幾種 慢; 一個 傲慢行為來講 多, 或者他學 傲慢的人: 憑這 ,太多太多了 問 個 很豐富 , , 你憑什麼傲慢? 他 有傲慢表現出來的 待 人 傲慢 0 他有學 即使當乞丐的人 或 問 者 憑什 他 他 人 麼 對 作 就 别 官 他 是 都 作 , 人 有所 也有 有 得 他 很 所

子了 丐也 背幾 們豐富得多。 所 0 這個意思就是說我們任何一個人都有傲慢,慢心是根本的煩惱 收 個 有 這 袋 徒弟,老乞丐背好幾個袋,你看他背幾個袋 財產沒 個乞丐頭子也有他的傲 新 你看,當乞丐也有乞丐的傲慢,他有所恃的,他所恃的是他乞丐的 加 有 入 的乞丐,只能背一個袋 地 位 也沒 有, 慢 他 , 同樣是乞丐, 也有傲慢,他怎麼傲 ,裝人家送他 我 ,就知道他是乞丐之中的 有多年的 的 飯 慢呢?在 送 經 他 驗 什麼 內地 我 東 的 當乞丐 經 西 驗 個 老乞 比 經 你 頭

驗

堕地 你老 在 財 的 因 富 エ 上造成的 之長 悶不會作 人:你是老闆不錯,我這個工人有技術,我會作螺絲釘,我作螺 獄墮得愈兇, 、在 有 這 政 個 治上當皇帝,那更不得了,傲慢比任 他 根 , 種 就憑 ,我會作 本煩惱, 他的 墮到最苦的地獄裏去。所以這裏講十因 子習氣跟現行習氣, 。他有他的傲慢,這就是根本煩惱,各有所恃 一己之長來對人傲慢 在這裏講「發於相恃」,各有所恃的,任 兩種交陵,「陵」是互相駕陵,種子起了現 。老闆有大資本 何人都高。 ,就是講墮地 說實話 ,他開 何一個人, 傲慢 工 絲 廠 的。至於有大 釘 獄都是自己 愈高 作得 當 他 工 很 的 2都有 廠 好 裏

各有所 流 河流 個 ジ 一座大 行 理都 慢 , ジ 的 現 馳 這 的 流 恃 山 行 水 像一座高 從 的 個 再 那麼高 人,他 壓過 高 人 , 馳 任 處 的 山 何 傲 • 心裏是不會安靜的 往 ,山有多高,水也有多高,山上有水 是奔馳 超過 下流 慢 那樣。因此「馳流不息」,他一直往上高,比喻山 人他有一技之長,講到地 種子習氣 ,流得非常急,這是說比 ,像水那樣 般 在經典裏比喻:慢高得像 種子習氣 ,他是流 往下奔馳 位高的人、大財 又 動 ,流得不息,不停止在 回 的 喻的 就就 過 頭 話 來再 像高 ,山上有瀑布、 山 , 那 那 麼高 造業 就是一 山的水往下流 主,更不 , 互 個 個 相 有 上的流 那裏流 必說 有河流 傲 往 傲 慢 上 慢 樣 了 ジ 加 じ 水往下 動 理 , 的 那 慢的 就 加 是 個 得

傲慢心的人積波為水有何關係?後面會講,這十因把因果講得非常徹底,要墮地 奔波」是追逐水的波濤。「積波 騰」是往上升騰 如是故 自己的行為 有騰逸奔波」,像這 ,「逸」是放逸 切 都是放 ≥樣,故, , — 為水 縱 的 個傲慢的人,他自己把自己舉得高高的 有 他 然後變成一片大水。現代 這 ,「故」是所以 種 心理行為表 ,所以就 現 出來 有 人不知 就像 騰逸奔波 奔波 道 高抬 樣 獄 個

水 為 就發出來了, 西 斷 相 水發」,這可以實驗的 他 知 水以 的 道 地 人 , 縣味」,「縣」當連綿講,不斷的意思,雖然我們沒有吃東西,我們用舌在口裏不 慢 活 , 我 把 就是將來墮地獄的 動 後怎麼樣呢?看下文 舌在口裏上下左右來 從當生的 心一高舉, 們 這個 現 在 這可以試驗出來的 活 一研究佛 現象就看見了, 久而 動就像自己在吃東西當味 久之, 經 比 現象,現在在地獄的因地 , 如我們一個 回地 相信 變成水 這樣活 傲慢的人自己不知道, ,因而水發。一個傲慢的人,他就積波為水 佛的大智慧看得那麼徹底, 人 了 動 的口,用舌抵住上顎,或者用 , 下 作當味道的 0 面 用 說比 舌在口裏尋找 ,因地就 喻:「如 佛 想法 知道,大菩薩 顯露出來了,積波為水 人 ,不需 我們也知 口 味 舌自 明 很久 相 明 舌在口 道 緜 根據 , 口 。 一 裏 口 味 積波為 **'**, 積波 裏 裏 沒 佛 法 的水 有東 因 也 自 而

的

#### 習相鼓 0 故有血河灰河。 熱沙毒海 融 銅灌 吞諸 0

個 現行習氣 這是得了果報,「二習相鼓」,「二習」指一 就是業習, 造業的習氣 ,這兩種習氣「相鼓」, 個種子習氣 ,由 互 相 種 子習氣起惑 在那裏交陵 互

大佛 頂首楞嚴經講記【十六】

是什麼呢?根據 得 流 熔 還受得了?「毒海」是受的苦毒就像大海那樣無邊。還有「融 打在罪人身上 海」,「熱沙」 就 相 口 化 裏 得 像 在 翻 了, 吞 就 滾 兩 鼓 下 像 座 動 的 去 大 變成流 那 大 種 河 , 山 故 , 那 這 湯 是河沙地 、大海一 把自己的身體夾在中間 有 質 水 \_ 《地藏菩薩本 血 個 類 河灰 , 堕地 就把熔 的 熱就好像經過洪爐把沙燒得發紅 樣,叫「血 獄 河一, 諸 , 獄 事」, 化 堕入 的 什 願 的 人 麼是血 河沙 經》 把身體投 銅 不只這幾種 河」。「灰河」是灰河地獄 ,從地獄眾生的口裏灌進去 裏講 地 河 獄 這些墮地獄的眾生, 呢?一 裏 入灰河裏 墮 , , 由 入地獄的眾生, 堕地 還有很多很多,這是果 熱風 ,受灰河 獄, 一樣的 吹 那不得了,墮 , ,那裏又是灰、又是熱 , 那 的煎熬 他身體 把黑 銅灌吞諸 把 銅 沙 미니 個 熱沙 吹得 (金屬品) 的 「灌吞」, 還有 血 到 事」, 打 既 肉 合 熱 「熱沙毒 流 在身上 山 又 出 融 地 燒成 從他 猛 來 獄

就 到 是在 死 的 前 生前 時 面 候 的 , 慢習是 他 墮 心裏的傲慢心那麼重 入 地 因 獄 , 佛 就受 在 這 血 裏講得清清楚楚 河 灰河 。現在人放在心裏還不算,還要互相你罵我 、熱沙 這個 毒海 人還在人 那些 痛 苦 世間 痛苦怎麼來的? 他 積 波 水

些人 危險 差 成了 獄是 我罵 慢心是墮地 翻 你 不多,不是 都 一定 ,推翻你 你 不懂 將來 當事人不知 的 互 獄 道 死 相 ,不能說可能,是一定要墮地 交罵 絕對 之後 理 的 後 ジ 0 他自 的 古時候有皇帝 道 ,我來作皇帝 所謂 , , 所以 自 非 然 你 的 不可 然就 我們看這 口 水戦 受到 ·, 有 野 0 0 他的 辦事唯有我能夠這麼作, ,罵得流 那 類眾生非常可憐 N'S ·公 種 果報 的 理就是覺得自己一定比 獄,為什麼呢?現在積波為水 人說得好聽: 了 口 我們、 水 , 分析 0 那 慢心愈重 就 你這個皇帝不好 是水 分析 别 人都作不好 不論 我 一的 人家好,其實人才 人 們 古今中 看 這 了 他 將 我要推 這 外 個 覺得 來墮地 個 因 造 傲 那 很

### 是故十方一切 如來 。色目我慢。名飲癡水。菩薩見慢。 如避巨 溺 0

度古時候有個池子,喝了池裏的水之後,就變成愚癡了, 名字出來,「名飲癡水」,就像喝癡水一樣的。 如來」, 上面 所以十方世界一切佛,「色目我慢 的 因 果, 事實 跟道 理 都 說 明了 就把我慢這種煩惱看作什麼呢?定 什麼是飲癡水?「癡」是愚癡 就 說這 個 因 愚癡的人喝了 的 結論:「是故 ,當然不必 十方 ,在印 \_ 個 切

間 有 出 本 貪 那 說 人 同 以 泉 智 性 喝 來 古 這 也 114 , , 是平 慧 裏 代 了 有 飲 的 他 即 意 講 不 個 的 癡 癡 使 懂 思 大 等 水一 十 最 所 傲 池 水 慢 皇 得 方 就 以 的 4 聰 0 是 一帝 平等 樣 世界 是 貪 在 這 明 , 這 泉 在 這 不 跟 的 在 的 裏 以 現 地 法 個 我 的 , , 人 本 講 平 就 佛 們 在 獄 水 0 , 來 變成愚癡 中 等 裏 佛 喝 十 任 把 只 方 じ 何 的 法 我 不 你 國 要 作官 來 眾 講 得 也 世 慢 人 到 平 界 有 待 來 生 這 0 那 等 了 很清 跟 比 在 人 種 個 , 在 印 切 諸 , , 0 煩 , 池 真 佛 什 這 雲南 廉 佛 所 惱 度 子 有 麼 如 定 那 裏 就 以 來 的 他 是平等 本 個 他 比 有 把 個 , , 的道 性 名字出 喝 池 個 我 愈 喝 , 講 子 了 慢 傲 都是平等 池 了 呢? 理 慢 定 到 的 那 子 池 愈愚 真 , 個 個 來 水 11 裏 有 這 泉 4 名 如 啞 , 的 字 的 什 我 癡 個 本 癡 水 泉 水 麼 性 法 們 水 , , , , 以 道 4 身 就 喝 他 人 , , 後 理? 變成 都 有了 喝 切 就 愈 了 飲 智慧都 是 了 是 水 癡 不 他 真 貪官 \_ 任 就 懂 水 這 就 就 變 變 平 樣 如 何 種 變成 是從 等 愚 了 大 傲 啞 的 本 煩 家 法 慢 性 惱 癡 了 , 愚 喝 平 我 自 所 了 , , 癡 筝 真 了 大 他 們 就 以 在 了 沒 的 如 所 廣 ジ 如 叫

這 裏 有 個 結論 是: 只有愚癡 的 人 , 才是傲慢 的 , 我 們 見了 傲慢 的 人 不 必 對 他

癡

的

水

把

水

喝

下

去

,

人

人

都

變

成愚

癡

了

生氣 憐 憫 ジ 愈是 不 傲 必 跟 慢 他 計 他愈愚癡 較 你 這 愈是愚癡 個 人怎麼這樣?甚至生起氣來 他 將來 必 然墮地 獄 的 , 不 我 必 們 , 只有對 實實在 他 在 發出

這

些人非常值得憐

憫

的

是自 對待 位 都 典 到 愈高 自 講 慢 提 滿 到 滿 任 講 (再來人) 寫出來的, ,還要謙虛 , 慢 了 謙 何 就 受益 人, 夠 十 傲 認為自己比 如 , 如 了 慢 同逃 方佛,再講菩薩:「菩薩見慢,如避巨溺」,菩薩要求成佛的,他見到慢 じ 都知道尊敬 避巨 跟著 避那 滿 不謙虚 滿就是一種傲慢在那裏 招 溺」,「巨溺」是大水, 愈高 任何 損 個能夠淹死人的巨溺 <u>,</u> 人都高 就 人家,不會自己高高在上,看不起任何人。 謙是很謙虚 角滿 講到最究竟,就是教人家成為聖人, 所 以 中 明 。一般 馬上就 國 古 的 代 講傲 招 的 ,不接受任 。跟傲慢相反的是謙虚 像大 就受到 損 聖 慢心 一人教 海 受到 很多益處、 水一樣的 人 跟著自己 損害。 不要這樣 何人的意見 能夠把 中 的地 國 很多好 , 這些經 聖人比大菩薩還要 謙 位 , 剛 人 受益 提 人心 中國 處 淹 愎 高 書 裏 死, 自 , 身分 儒 你 用 都是大 家 他 就 滿 謙 是 的 一見 , 虚 地 切 滿 經

之中 高 找出來了。 此。到最後,堯帝說:你們既然不幹 也 己抬舉自 研究 不 夠。 我 就 們 那 沒有 己。 跟 比 位 這 照看看:「菩薩 古代的事實俱 能夠 比 一個 個一 如在 來接替我 樣,古時候讀書的老儒生, 人有傲慢 《詩經》裏說,堯帝想要禪讓 在 見慢 天子的 心 , ,就是這樣 捨我其誰?只有我出來,才可 如 位 避巨溺 置? , 好 的 ',那就 四 , 讀中 大諸 他 中國 侯 就 國經 再找。往外找 都 懂 的 的時候 得 謙 經書說得 書 修 讓 , 說 ,詢 到 就跟 • 相 當 以 問 很 , 找 我 讀 含蓄 辨 的 四 程 佛 得好好 道德 方 度 經 到 的諸侯 民間有 絕 ,絕 仔 不 樣 對 夠 細 不是如 : 不 往 個 能 你 會自 裏 力 們 面

名 故 四 利 有刀 者。瞋習交衝。發於相忤。忤結不息。心熱發火。鑄氣為金。如是 0 故 刀 劒 山 有宮割斬 鐵 。菩薩見瞋 橛 劒 斫 樹 0 剉 劒 0 如 刺 輪 避誅戮 槌擊諸事。是故十方一切如來。色目瞋恚 。斧鉞鎗 鋸 。 如 人 銜冤。 殺氣 飛 動。二習相

本煩惱之一— 四 者 瞋習交 - 瞋習, 衝 瞋是好 第 八發脾氣 四 種 因 是什 瞋恨了 麼呢?是瞋恨 這種 「瞋習交衝」, 心 , 貪瞋 癡 的 瞋恨 瞋 心跟 也是 他 六 的 種 習 根

這是 息, 都 不論是對 恨 樣 的 不是聖 互 意見 件 所 熱惱,發了火 不停止。「心熱發火」,跟 彼 相 造 交 此 你反 人, 的 這 的、不對的,一概加以忤,跟人家唱反調。你說的,我不同意你這種說 反 衝 業 個 對 對 了。 忤必有「我」,你反對我 有的是不對,其中也有一些合乎道理的,遇見了「我」 。「忤結不息」,因為忤才有了結 跟 前 ,反對的意思就是忤 這 面 個 的意思還是 業「發於相忤」,「忤」 人家鬧意氣 一樣 ,就是忤逆的意思,「忤」是由於瞋習交衝 、我也反對你 \_ ,反對這個 種習氣交衝 是互相指責對方,你的意見我反對 就是鬧意氣。各人有各人 、反對那 , 互相 衝 有糾 是衝突, 個 結 , 了 自己心裏形成熱 就 這 然後就 不 樣件結不 分是 的 所見 變成 法 非

我

瞋

氣

這

沒問 這 是什麼呢?以我們身體來講,氣出自肺部, 個 題 氣 跟 是 人 不 家鬧意氣的時候,一 跟 正 常 人家 延 發生糾 伸 出 來 纏 的 不 方面 清 4 氣 心裏發熱,發了火,再方面,氣是氣體,生了 互 0 普通 相 指 人呼吸 責 • 肺是管氣的 互 的氣 相 反 很 對 平和 7的時候 ,肺是五臟之一,配合西 的 , 在身體裏 這 個 氣 愈來愈盛 流 轉 , 那

瞋 獄 你 方 ジ 恨 臟 還 的 在 五 預 ジ 熱 的 行 兆 因 時候 就 了 地 配 合 有 , , 藉 五 火, 現 臟 在還是人身的時候 心的熱氣變成火,火就把你的氣體鑄成金屬。好了,變成金屬了, 由 火 五 方 「鑄氣為 , 肺 的 氣 金」,五行就在 在 ,變成金就是地 西 方 西 方 人 照 的 五 獄 五 行是屬於 的 一臟裏邊 預 兆 ,「鑄氣為金」 金的 人一 發脾氣 ジ 熱發 就是地 、一有 火

把尖 專 的 座 造 一刑 聚 人 種 山 成 罰 武 而 刀 下 。一劒樹 聚 因 器 成的 04 工具,就如同一個人銜恨怨仇 面 造成 集 刀 就結了果:「如是故有刀 鎗也是武器 山 ; , 劒 像 了 斧鉞 輪」, 鐵橛 必 山 那樣高 然墮 鎗 呢? 劒樹是用劒塑成 鋸 λ , 鋸是刑 地 , 斧鉞 橛 往 獄 山 , 是棍 一罰的 是由 上爬 墮地 山鐵橛」,這就講果報了,在 棒, 一樣 , — エ 種 獄的果報怎麼樣呢?有「 具 棵樹 種 鐵 的 上去 如如 ,要報復人家 金屬裝飾成一 橛是鐵棍子 那麼大 就遇見刀 人銜寃, ,「輪」是車輪 , 那些刑罰的 , 殺氣飛 個 鐵棍子來打擊地 徧 山 大斧, 人道 都是刀 刀山鐵 動」, 斧在 在 死 劒 工 橛 具 輪 由 地 古 , 也 那 時 獄 獄裏受刑 刀 , 是由 就 裏的 鑄 候 刀 個 像 業力 也是 成 山 是 這 劒

遭 個 遇 人 這 銜 著 種 殺 種 氣 很 飛 深 動 的 的 怨恨 刑 具來 懲罰 變成 種殺氣 在 那 裏飛 動 0 墮落地 獄 的 眾 生 就

是 發 愈 招 竹 或 頭 宮割斬斫 什 砍 脾 . 積 的苦 棒 種子習氣 麼東 掉 氣 來 愈增長得厲害 就是男子去勢,司馬遷就受過宮刑 下 果 面 打 西 還有 就判他受宮刑 說 他 ,「宮割」 , 的 二習相擊 身體 刺 現行習氣 到 剉 他身體裏去;槌、擊這兩者屬於古時候 ,因此 刺槌擊」,到是把身體像 是宮刑 槌 0 這 地 擊這兩者都是打身體 瞋 故有宮割斬斫 ,古時候的中國 獄裏也有這種 恨 兩 這個 種 **理習氣** N) 愈到 ,司馬遷是好人, 相擊」,種子起現行,現行再回來 剉 刑 剉一 , 、外國,都有五 後來愈重。「故有宮割斬 刺槌擊諸事」,「二習」是兩 就是去男子 的 樣的 0 種 , — 種 這些事 層一 的 的答 他替李陵說話 種大 婬 勢。「 層剉完;刺是用尖刀 情 刑 刑, 笞刑是用木棒或 都是二習相 斬斫」是斬首 斫 宮刑是其中之 種習 , . 積 所 漢武帝 以 種 氣 擊所 就 子 有 就

地 獄 裏 的 刑罰 包括 前 面 講 的 刀 山那些刑具, 不過是藉用古代人世間的刑 具作

受地 器 在 現 就 到 在 一科學人 從前 草一木都變成武器了,兵就是武器,現在就是草木皆兵,那些生物、化學的東西 在 什麼程 的眾生,他 個 刑罰工具,比過去更厲害了,有毒氣、有生化武器。古時候的人講「草木皆兵」, 有 獄的苦果,也比過去愈深 說 些人 面 明 講 度, 而 員手上,變化一下就變成武器了,那個武器非常厲害。不管人間 研究 已 的「瞋習交衝」、「心熱發火」來的,萬法唯心,由個人心理自己造成的 瞋恨心發得那麼多, 都比不上地獄裏受到刑罰的工具,要這樣想。這些工具從那裏來的? ,實際上地 N'S 理學,這才是真正的心理學,從因到 微裏的 刑具,比 心裏的仇恨心結得那麼厲害, 這個超過多少倍數。這還 果,講得 墮到地 非常圓 不算, 獄裏 滿 現 的武器變 所 在 所感 以 |的武 現

眾生的瞋恚,十方佛就這樣看待瞋恚。十方世界的菩薩呢?「菩薩見瞋,如避誅戮」, 鋒 到 瞋恚眾 , 4 下 利 面 刀 講:「是故十方一切如來,色目瞋恚,名利刀劒」,十方世界的佛, 生的瞋恚心,把它叫作利 劒 ,不是普通刀劍 ,最鋒 刀劒。 利的刀劍。這個最鋒利 瞋恚的定義是非常鋒 的刀劍那裏來的 利 的 就 像最 ?就是 他們看 利 的 刀

菩薩 時候是砍 見到 頭或 這 個 者 瞋恚 腰斬 就 , 現在 如 不同要逃 有現 在的 避誅戮 方法 ·, ,很多,都 誅戮」 是犯了死罪的 叫作誅戮 人 要執 行 死 刑 古

大 什麼樣的眾生,對待我們怎麼樣的沒有道理 的 侮辱 我們修道 我們忍不了的時候 的 人想想看,不能發脾氣、不能仇恨 , 想到這部經裏講的 工,我們 人家 ,有這樣的苦果,心裏自自然然 都要行菩薩道,都要忍辱 。眾生都是迷惑顛 倒 遇到 不管

就平下去了

# 第二三八講

切 田 五者。詐習交誘。發於相調。引起不住。如是故有繩木絞校。如水浸 如來。色目姦偽。同名讒賊。菩薩見詐。如畏豺狼。 。草木生長。二習相延。故有杻械枷鎖鞭杖檛棒諸事。是故十方一

五 有升有沉 個 因 看經裏講的,眾生在六道裏面,有的墮落到三惡道去、有的生到人間、天上, ,前 淪的 面 四 ,升與沉淪有原因。墮地獄的因一共有十種,剛才念的「五者」是第 種因已經講過了,現在從第五個因開 始研究

五圓 果,但是有些眾生,他的習氣太深了,不相信,所以在經文裏把這些事實都說出來 惡業呢?就是不相信有三世因果,儘管佛門裏有很多大菩薩勸人家首先要相 說:為什麼墮地獄?為什麼墮到其他惡道裏去?就是人在世間造惡業,他為什麼造 通,各種修持的法門也非常透徹,現在講幫助修道的方法,也非常詳細 這 部 經的 好處 在那裏呢?前面講 明 ·公 見性 的理 ,講得非常透徹,後來講到二十 。比 信因 如

那學佛 了 事 解 的 · 生 決 話 實之中 死 0 它 學佛對 就 的 重 的 也 不 點 有 重 能 沒 於了 點 造 理 有 這 在 論 生死 此 把 些惡業 握 造 的問 了 住 , 這 因此在這裏講這些,就是提醒我們學佛 先要保持住人身,繼續在人世間學佛 題 個 就提 因 , 不 他 ·起信 死 後 必 心來。學佛如果不把了生死擺 然要墮地 獄 的 這些事實跟 的人:要了生死 才能 把生死 理 在第 論 不 問 明 位 瞭 題

門 詐 好 交 祖 有 人 家 現 論 騙 的 誘 師 來 行 的 利 注 前 的 方法 裏 解 詐 的習氣 益 面 目 講 欺 講 的 「哄誘」,哄人家,拿不實的事情來哄騙人家、引誘人家 就 就是佛 的 的 。「發於相調」,「調」是愚弄人家,一般講調戲 , 是要 二十 傲 時 0 慢等等 候 這裏講 法講 個 人家給他 這是由 隨 的 「詐習交誘」,「交誘」是什麼呢?跟 煩 , 惱 名利,為了名利來誘惑人家,他誘惑人家 都是根本煩惱 一些好處 種習氣 之中有諂 , 我們眾生過去 ,好處很多, 向 ,這裏講詐欺的 人家行諂媚 的 無非是要求得自 種子習氣起了 的諂),詐欺就是那 詐, ,調戲就是玩弄人家 人家互 詐是隨煩惱 , 己 現 相來 這 不用事 行 好 04 的 , 誘惑人家 , ~ 誘。 樣 起 名 百 實 譽、 現 的 這 法 行 0 明 用 向 有 種 就

愚弄 愚弄 這 此 治 勾引,就引出 面 直 上 這 叫 的 造 樣 了, 的 0 詐欺 相」。 事 互 愚弄是 當然造業的人非常重,受他愚弄的人,引起他的種子習氣,也是造罪業 情 這 相 04 利 的業,沒有停止 比 發於 講 來了。「引起不住」,有外面 用 如現在我們看社會上,現在社會上有很多詐欺,有金錢來往 相 的都不是真實的話,互相愚弄對方,對方也有 , 相調 調」, 引起不住 。因為凡夫眾生的 對方 的時 ,不住就是不能 所以接受這個 候 的人來一引,受愚弄的人心裏 心裏,都有這些煩惱 况停止 人的愚弄,本身也有些習氣 **一,** 互 相造業,彼此 種子 所 企 互相 圖 , 外 詐 就 面 所 起來, 不是單方 欺 的 以 的、政 ,這 境界 才被 的 彼 樣 他

校是 上 的 木」,古時候給犯 刑 使他 木 具, 如是故 頭 就是戴 的 作 頭 的 有繩 不能 現 枷 罪的人受刑罰的工具, 木絞校」,這些人一直在造業,結果怎麼樣呢?他所感受的 鎖器械 轉動 在看 0 不到了,各位看京戲 繩子包括鐵鍊這一類 這 類的 。「絞校」,絞是繩子這 有的用繩子把他綑 , 就是用木 的, 把 腳鎖起來, 頭作 \_ 綁起來, 類 的 枷 的 現在還可以 放 把 有的 在罪 他 絞 人的 用木頭作 纏 就是 看 起來; 頸子 到 繩

呢? 像 造 在 在 欺 受之後, 感受未來 自 用 ジ 一造業 裏 自 · 造 騙 用 由 鐵 己 地 就 鍊 一條繩子把鼻子拴起來,你攀緣我、我攀緣你,這樣惡性循環,大家都得不 過 就 了 的 的 來 結 在 獄 在 的果 農田裏的稻作、草木等等就能夠生長了,就是不知不覺地生長。生長什麼 地 那裏 手、 時 未 了 ,自 都 來 候 綑 獄 造地 綁得 己很得意,覺得自己很能幹。豈不知 的 , 造了。為什麼呢?許習交誘 腳 果 就 他 上 自 獄造成功, 如 刑 非常厲 堕地 己 同 具 不知 把水放到農 0 獄的果 害 這是在 道 的 , 0 一死就墮到地獄去 下面 心裏就有這些繩木絞校,處處陷害人家 0 造業的 不懂因 田 說比 裏,水很快就浸到農田裏,農田完全接受 時 喻:「 果的人 , 他 候 , 來欺 他 如水浸田,草木生長」,這種 , 的 0 他在實行欺 他總是欺 心裏就 騙人家,人家又來 前面講「如是故有繩木紋校 起了這 騙 騙 人家 人的時候 些受 , 互相 把 刑 人 罰 自己 家 欺 的 自己 的 造 騙 工 2業所 就就 東 具 在 到 就 西 接 就

「二習相延」,「二習」是過去所有的種子習氣、他在有生之年造業的現行習氣,互 二習相 延,故有杻械枷鎖,鞭 杖檛棒諸事」,這是墮地獄了,就講墮地 獄 的

外 還 罪 讀 有 簡單?地 了 的 般 相 有 斷 在 解 頸 的 讀 紐 讓罪 人, 的 一枷 氣 種 鞭 子 那 丑 兩 裏 夾 杖 工 就 狱裏這 把他的 在 種音 起 墮 具 人受的 檛 只是藉 延 南 棒 來 鎖 地 , , 方有 都可以 我 獄 **, ,** , 延 用人世 是 兩隻腳 們 些刑罰的工具,不知道比 刑罰太多太多了, 鞭是用竹子作的 四 些地 枷 很少看到;棒是木頭作的 是持續地 種 墮地 , 0 0 方讀 間 我們中國地方大, 用鐵鍊子鎖起來,這是械 還有鎖, 一般講上在腳上的叫械 獄 犯罪人所受的 紐 就 牽引著他 。「杻」是一 有「杻械 鎖也是鎖 這只是代表而已 也 有用 刑 枷 因 具說 各地的 種 住 鎖」,「 經文字面 此 皮 刑 , 他 作 說 用 這些事情 具,「械」也是加 這 的 言語 杻」有 木 。古時候 而 個 這大家常在電視 板鎖 上這幾個字嚴重到多少倍數 已, 人, 都 ` 114 讀字的字音常有不 起 實際上在 , 兩 從 鞭 來 種 這是舉幾個代表 加在頸子上的木 人 子 0 讀音, 道壽命 這些 在罪 杖是 地 一事情 上看 獄裏 人一受 木棒 終了 種 到 讀 刑 豈是這 板 我 同 , 丑 的 的 在 檛是 們 抓 的 , 時 工 地 把 到 能 一種 具 候 還 他 獄 另 麼 夠 犯

下 面 講修道 的 人、行菩薩道的人了解因果這些事實, 遇到許這種事, 非常害

每 讒 怕 都 方世界都有無 這是結論 把 賊 一方世界都有菩薩,看到詐欺這種煩惱,起現行就造業的,如畏豺 0 它看 經 讒賊 文 作 說 所 是 這 數 是故 種 以 個 十 的 賊 十方 寇 讒 佛,一切 方世界的一切如來, 賊 ,「讒」是諂媚的 0 切 看詐欺 如來「色目姦偽,同名讒賊」,看到詐欺姦偽這種事情 如 來 色 ,就是奸 目 ,這是十方如來。 十方世界,無論那 一姦偽 詐虚假 同名讒賊 的 04 十方菩薩呢?十方世 偽 菩薩 個 統 世界成 見詐 統把它的 , 佛 狼 如 的 畏 名字 叫 每 作

豺 正工 見 這 也是要觀心的 那 樣 狼 到 一宗, 夫在 自己 才懇切。我們念佛的人,正工夫是早晚功課在念佛,或者到道場裏定 起來了,恐怖。恐怖誰呢?恐怖自心裏面起的, 學菩薩道要求成佛,要求成佛最重要的就是時時刻刻要觀察自己的 念佛 就 心裏有一念不誠 今天來 ,平常也要觀察自己的念頭,自己起了什麼念頭,自己要明瞭。 不是只有禪宗這一宗才觀 講,普通法門禪宗最早的時 實,這一念是屬於詐欺的 ·公 , 候 任 就是觀 何一 念頭 就像豺狼這樣能夠 宗都要。 ジ ,「如畏豺 , 觀 自己 就是我們 狼 的 Ü 吃人 這 1 期地 念佛 其 理 一念就像 的 他 念佛 法門, 念頭 菩薩 無論 各宗

六者

誑習交欺。發於相罔

0

誣罔不止。飛心造姦

。如是故有塵土屎

狗

種

小

是不是損人利己?還沒有用言語、行為表達出來的時候,這些起的念頭,念頭一起, 念頭就是造業的因,菩薩在 念要想詐 、老虎 己 談 孩 什麼不 這 , , 子, 不上 其 豺是豺、狼是狼,牠長的體型有一點分別, 就 牠是獸中 餘 類 知 也好 人家 說 道 的 的 了。必須平常自己起了什麼念頭,起念頭要說話的時候,這話是不是誠 遇 時間 猛 形 , 到 之王 , 牠 的 狀 虎?中 就應該警覺。菩薩就是這樣,菩薩見詐 念頭, 差 所以 小 不多, 如果不明瞭自己的念頭 牠 孩子就逃不了,非吃不可,最毒的 國的虎是萬獸之王,在印度是獅子, 成為萬獸之王,牠還不隨便來傷害人的 就好像豺 不像豺狼 不 過 這裏就害怕 牠的性 這樣 狼的 格 的 心理出來了, 非 , • 豺 常兇殘 這是詐欺。下面第六是誑 ,起了什麼念頭,自己不 狼 是最 但是就像野狗或家裏養的 的 毒的 因 , 般講菩薩畏因 如畏豺 此 0 菩薩 普通 豺 獅子是萬 狼 講豺 遇 看見自己 狼 ,那是大動物 見 0 獸 豺狼是什麼呢? 習 狼 人 明 , 這就是因 之王 瞭 分開 在 じ 裏 那 狗 鄉 、大猛 獅子也 來是 起 下 助 , 實? 了 都 遇 工夫 跟 動 兩 見

為

自

就

好

獸

墜漂淪諸事。是故十方一切如來。色目欺誑。同名劫殺。菩薩見誑 如踐蛇虺 穢污不淨 。如塵隨風 。各無所見。二習相 加。故有沒溺騰 擲。飛

是誣 下騙 習氣。「交欺」,現在由 現在人藉著科學,犯罪的工具更多更容易。有的登報紙上的廣告、有的在 有這個誑的習氣,習氣就是種子,種子習氣,所以這個人多生多劫以來,就有這 發於相罔」,把沒有的說成有,完全虛假的,他說是真實的,這就是發於相 飛心造姦」,他愈造業,心裏愈欣賞自己造業的能 一種習氣,叫現行習氣,「交欺」就是拿誑惑這種習氣來欺騙人家。怎麼欺騙法呢? 誑習交欺,發於相罔」,什麼是「誑習」?我們凡夫眾生從過去世,多生多劫以來 罔 人的陷阱,叫人家受他的誑惑。一直在那裏作,造業不能停止。這 第六是講誑 。「誣罔不止」,他拿這些虚而不實的 ,誑也是煩惱 種子習氣起現行,起了現行來誑惑人家,誑惑人家本身也是 ,根本煩惱 之外有隨煩惱 、編造的事情來 力,比如在網路上詐欺人家 ,誑是隨 騙 人 家 煩惱 04 之中的 個造業的人 網路上設 家上當, 罔, | 罔 | 種 種 編

女 , 造 得意,這叫「飛心」。心飛動起來,他愈作,愈覺得自己了不起,這個 很 造姦」就是講起惑、造業。 謀奪過來,就在那裏「造」 不 事實來 錯 不是用在好事情,完全製造好謀的事情,怎麼樣把 ,自己覺得很得意,愈是得意,心裏愈飛動 誑 惑人家 ,我們普通人大概還辦不到 -編造、造作 , 這就是造業 他 們 ,自己覺得了不起 這些人運 0 人家的 從 發 用 財 N'S 網 物 相 路 罔 心飛起來「 愈作 種 他 到 種 們 的 設 愈洋洋 飛 權 計 得 造 力 じ

很 灰 這 的 獄 般 的現象 個 來 髒 塵隨著風 讀尿 的 ジ 欺 造業之後,「如是故有」,因此就有下面這些預兆出來了,造業的這個時候,地 理 那 騙 人家 些不淨的東西,都從心裏顯現出來了。為什麼呢?一般不說真話 ,屎是大便,尿是小便。「穢污不淨」,除了屎、尿以外,還有種 就 不清淨就是地 , 到處傳播 在 ,心裏就是這樣污穢 心裏就 顯出來了, 獄 、到處飄散,飄散之後,那個塵人家還看不到。比 的 那 種 現象在心裏出現了。「如塵隨風,各無所見」,就像 有什麼呢?「塵土屎尿」,尿也有讀雖 ,污濁不堪的,比 大小便還要髒,就是不清 的 種 如我們的 的 污 尿水 淨的 穢 用 假 的

看了 看, 當 大眾 些誑 身體 來 方 目 出來是一種誑 知 臉上有多少灰塵 不 道 動 活 面 愈看愈喜歡 惑人 穿了 都 都 他 傳播這些工具,說的那些話沒有幾句是真實的 教人殺人 動 ,我們看 見 看 相 過 活 不到 些時 的 信 動 衣 不 人 到 服 放 把色聲香味觸 , 他 不到 候 ,受了害, 的事情, 0 , 全。那個: 塵土 火 看就當 既是當 ,你手摸摸臉 用種 就受它的 這個 誨 飄 淫 作 這就 塵 灰塵不要風,空氣就是風,隨著空氣落在我們身上, 面 種的方法,設種種害人奸巧的陰謀,讓人家不知不覺的看不 不進去, 誨 看 自己還不 真 ,「各無所見」,誰能看得到?看 欺 盗 不到 的 用影片放出來 如同塵土 騙 的 就就 就受它 但 那些事情, ,害人的程度可 就 有灰塵在 是我們臉 知 學習 道 ,灰塵隨著風 欺 到 騙 上面 上沒 全部都是誑 了 明明那 所 有蒙 以 就是各無所見,見不到它毒害的 以 , 是假 我 說 在 話,很多欺騙 ,到處來害人的,人家看不到 電 們 住 無 人的東 東西 視 往 不到 個 你 裏 而 到 人一天不洗 不 , 西 照 外 網 在 這是說 片 路 人 面 可是你還是喜歡 今 照 裏 的 去, 日 的 話 那 什麼呢? 臉 或是在家裏 之下, 些娱 假 偏 你看看 的 我們不 偏 你看 樂 我 連 地 節 起 們 那

習 的苦 你 就 起 們 就 有 那 因 ジ 有多高 是 了 看 的 墮 沒 氣 在 些 也最 屎尿 黑沙 前 到 事 與 造的業最 現 溺 就是什麼果,完全相符 人 下 在 熱屎 情 間 面 騰 現 面 ;所以 擲 世 行 深 講 燒得那些大便沸騰 的 講 間 地 壽命終了 結果:「二習 的 氣 造業的習氣 讓受罪 他 大 愈有 獄 他 溫 所 \_ 墮 0 的 , 以 四 他讓 堕地 他一 地 知 十 的 じ 就 裏 幾 的時 獄 識 有「沒」 人 整個 獄, 墮到 起 度 就 隨 • 相 墮 能 這 著 了 , 候 加 或燒開 溺一, 世 就淹沒在熱屎地獄裏 起來 地 力愈強 塵土 到 兩 0 風 間 獄裏 造業的人心裏,時時 者加 馬上墮地 飛 沙 故 的 沙 什麼 往 , 有沒 地 就 水燒到 ,整個 塵土飛揚起來, 的 飛 上 起來,業力就造成,造成就要受果報了 叫 獄 人, 叫 騰 じ 溺 熱屎地 裏 在 獄 沒溺?前面 , 騰 造 就是一個 騰 去 他 0 \_ 擲 墮地 掀 女妓 百 之後又擲下來 飛沙 起世 獄。 度, , 飛墜漂淪諸事」,「二習相 。 一 獄 じ 比 堕地 間一 那 之後 地 裏 大便池,燒的 刻刻就起塵土屎尿 騰 講 任 就 獄 在 他 擲」是什麼呢?是飛 裏 股 獄 何 飛 不得了 , 心裏起的 人 的 受的苦報 風 那 動 造 人, 個 潮 04 的 了 塵土 , 掀 騰 擾亂 他 那 都 起 擲 是什 高 因為在 這 個 不是有屎尿 世 、污穢 溫 那 世 個 間 間 溫 度 他 麼 飛墜漂 個 那 加 堕地 生前 些飛 度 呢 大 沙地 , 比 ? 風 擾 不 不 造 淨 獄受 如 嗎 什 淪 亂 知 種 ジ 沙 獄 麼 裏 的 吹 我 道 ? 故 子

是形 下來 惑 的 業,受的果報是這些事情 容上 ,「漂淪」 面 那 句 指熱屎地 話 **,** 飛 獄 墜 是 有 時 在 候 飛 漂 沙 在 地 熱 獄 屎 被 上 風 吹 面 起 , 來 有 時 , 隨著 候 又 沉 飛 沒 沙 下 往 去 上 了 , 然 造 後 了 又 誑 墜

了 子 摘 佛 就 形 欺 的 這 他 教 神 裏 騙 , 他冒 我 本人來講 段 徒 通 講 前 把 人 家 佛 們 的 面 , 誠 充 這 知 是 那 法 講 • 也屬 佛 為了誘惑人 道 裏 ら 的 就 詐 誠 摘 理 , 教 學 他 徒 意在學佛 於 歪 這 般 佛 對佛法根本就 段 這 曲 世 裏 那 出 來 的 講 \_ 俗 有 家 人把 類 講 來 人 誑 什 來 , 的 , , , 我們 希 佛 麼 自己 寫 作是誘 說 , 望 這 法 辨 , 文章或 不懂 人家給 個 不 這 法 不 沒 敢 好 呢? 罪 有 樣 騙 更重 好 講 者 證 人家 欺 ,連佛教 凡 果 我 地 演 , 騙 是那 不 們 按 說 , , 人 這 能 照真實的意思告 家當然是要墮地 誑是欺瞞 說 種 是毀 些冒 說 自 種 徒都不是,這樣的人在末法時代多得 我 己 的 們 人家是這 了 充 證 好 要是 佛 了 處 人家智慧的慧命。 人家 果 , 教 聽 樣 故意裝出 徒 , 他 ,最重 自 訴 0 的 獄 的 也有不是 己 人 人 的 話 家 沒 要的都是用 還有 他 有 \_ 就受 , 從 副 神 如 佛教 凡 果 善 佛 通 比 到 是 傷害 經 知 我 這 裏 徒 正 說 識 們 個 言 式 是 為 這 的 嚴 的 語 裏 情 的 有 樣 了 重

很,這種人當然會下地獄的,這要特別注意

名字 受報 十方 目 欺 一切 的事實說完以後,現在就講「是故十方一切 誑」,色目是看待,看待欺誑這種煩惱習氣,「同名劫殺」,都把這種欺誑 下 叫作劫殺 面 如來 講 佛 苦薩 ,色目欺誑,同 對 於 這 種 用 名劫殺,菩薩見誑 誑 來 欺 騙 人 的 話 ,如踐蛇虺」, 如來」,所以十方世界一切佛,「色 心裏所持的 觀感。看經文:「是故 把前 面起惑、 造業 取 個

多少人?中國古代有篇文章叫〈弔古戰場文〉,裏面描寫古代戰場,死 殺 那種境界了。 有多少。 也是武器 方不死人嗎?也有死 害。這還是有數目字,除此 劫 殺 那是古代,現代武器比過去的刀兵,那更不得了,進化 ,就是弓箭這 這 個 災難 現在在戰場上,就講那個武器投向兵士(軍人),有五百多人 不得了,古代叫作刀兵劫,刀兵就是武器, 人。劫殺 一類的,這些動起來, 以 外, , 所以互相殺那個災難是難以想像的 沒有報導的數目字更多。被投 就是作戰,互相 古時 殺害。 到 古 候作 的 人 兩 0 死 不可 的人 軍作 十方世界所 , 勝 戰 用 想像 同 利 不 戰 刀 時 知 的 , 被 兵 這 的 道

千萬 害人 今日 佛法的時候,就是全世界的人都把佛法說錯了,我們還是講真話 樣,不說實在的話,互相欺騙,我說一句不實在的話,也沒關係,這叫作同流合污 書人,要養成自己高尚的人格,不要與世浮沉。什麼叫與世浮沉呢?現在大家都這 重要。要了生死,雖是整個世界的人都不講真實的話,我們還是要說真實的話 殺不是我們凡夫眼裏看 有 的 不可 之下 佛 ,人家跟 看 以 待 ,我們學道的人要注意,中國 , 欺 即使全世界的人都這樣 他這樣學,互相欺 誑 凡是欺 的一般害生命,經文裏講是殺害慧命,那更不得了。尤其在 誑 的 人 誑 ,自己害自己,害自己怎麼樣 , 害人家也要墮地獄,所以把欺 ,我們不可以這樣。為什麼?我 固有文化,凡是讀儒經 的 呢?要墮 人都 誑當作 知 們自己了生死 道 地 劫 獄 一個 殺 他 說 也 劫 讀

你 度呢?「如 他 一碰到毒蛇,中了毒,那生命就不能保了。菩薩看見這個誑惑,自心中起了一念, 要起悲心 菩薩見誑,如踐蛇虺」,菩薩是要學佛、要成佛的人,他看見誑,看見人家誑 來教 踐 蛇 化 虺」,「蛇」是總稱 ,自 心中如果有一念誑心起來的時候 ,叫蛇 ,「虺」是蛇之中的一 ,也要恐懼, 種 恐懼 這都是毒蛇 到 什麼程

我們 想誑 要預見未來的果,看見沒有?起了這一念,就是地獄的因,要在這上面用工夫, 能力讓人家覺悟。既是要讓人家覺悟 就是受了苦難 說因不懂,結了果,他還不知道呢。現在世界這麼亂,大家都在造業、都要受苦, 菩薩畏因是什麼呢?心裏一念這個因 念佛的助工夫就非常好了。 惑人家的時候,馬上就感覺畏懼,心裏覺得好像腳踩到毒蛇 ,大家都還不知道 ,那沒辦法。我們學菩薩道,想盡辦法 ,從因就馬上直接見到果。我們凡夫眾生,別 我們自心更要覺悟,從一念之中,因 一樣的, ,盡我們的 那麼畏懼 上面 那 就

## 第二三九講

是故十方一切如來。色目怨家。名違害鬼。菩薩見怨。如飲鴆酒。 撲。如陰毒人。懷抱畜惡。二習相吞。故有投擲擒捉。擊射拋撮諸事。 七者。怨習交嫌。發於銜恨。如是故有飛石投礰。匣貯車檻。甕盛囊

夫 隨時這樣警惕自己 地 什麼因,然後墮落那一種地獄,特別注意在造業的時候,造的什麼業,就跟將來墮 經典上學,知道一些,也不怎麼清楚。在這部經裏講得非常清楚,墮落地 的 獄 怨。這裏講的,我們在六道裏的凡夫眾生,很多人自己不知道 助工夫在那裏講?就在這些地方,起心動念的時候,我們的心是在那裏?當下 的事實完全相符。見到這個,了解以後,我們日常在念佛的時候 繼續講墮落到地獄的因果,前面講到第六,現在從第七開始,第七講的是怨恨 ,就是學佛的 ,要講究助工 獄種的是 人從

現 在看「七者」,第七種墮落地獄的因是什麼?「怨習交嫌」,我們眾生都有根

是自 習氣 是自 隨著 理有 他 遇 很 嫌」,「怨」是怨恨,「習」是過去所留下來的一種習氣。只要跟人家結了怨,無論 本 毒的 層一層 不 的 不得了,也在我們心裏面變成自己的種子了。怨恨種子就是習氣,可見這個怨是 煩 ,多麼厲 到 己有 怨恨 言語 瞋恨 惱 好 己有理 現 事 這 在 的 還 加加 情 兩 理 的 、行為有些不好,不論對我們本人是不是有利害,這不必說 的 ジ 人 有隨 種習氣 害 種 由 起 重了。 , 緣 由 習氣 子在 我們 來 , 有 人家來欺負我們 煩惱 或者自己沒有理由,自己沒有理 就 的 這個嫌把過去怨恨的 種子習氣 對 那裏 起了 ,我們普通講萬法 包含種子習氣 他就 瞋恨心是根本煩惱,怨是以瞋作根 隨 現 ,現在看見這樣的 煩惱是隨著根本煩惱延伸出 起 行 和 了一 0 現 比 行 種怨恨 如 ,我們心裏忿忿不平,有了怨恨 的 我 由種子習氣 習氣 唯心 們看見一 種子又 じ 理。 ,在這裏 人,自然 交 嫌 加 為什麼呢?這就是由 個 現 深了。 由跟 在 人 遇 就知道萬法 起了現行。 起 , 來的 到 因為 人家結怨,當然是怪 現 這一句我們自己要仔 **况行又落** 一種境界 我們過 然後生出怨來。「怨習交 怨」就是一 唯心這 種子習氣 種 心,怨恨 子 去有怨恨 於過 那是緣 個 交 ,凡是見了那 去 じ 互 種 現 我 法 自 了 他 地 的 隨 細 行 己 , 們 習氣 人 嫌 煩 來深 你看 種子 又 的 惱 疑 有 這 就 ジ

於造了業,造業就有不好的後果 就受害了, 一下 我們處 不說 别 在 今日 的, 只要這一念對 之下,看見社 於那 會這些狀 些人 況 那 ,看見那 些事 起了 些惡人 怨恨 N) 我 的 們 話 無 , 我 形 們 中 自 就

還有 放在 車子 撲 的 刑 石子 投 裏 具的 這 礰 「囊」是一個袋子, 這些種 也能 的 麼一 車子裏邊,外面用種種 , 那 怨習交嫌 「甕盛」,甕是大甕缸 話 礰 傷害 懷恨 ,把罪人放到甕裏面去, 類 種 是小石塊 的 的 人 ,「如是故有」,這樣就 ,「發於銜恨」,「銜恨」是把怨恨銜在心裏面,就是懷恨的意思。心 家 叫匣, ,這些都是地獄裏懲罰罪人的那 的 身體。「 把罪人裝在袋子裏面, 、小石子,那個大石頭飛起來,當然可以把 貯」是把罪人放在裏面,「車檻」是車一 的東西把他閉鎖起來,這個人跑不掉的。除了這 中間 匣貯車檻」是什麼 很大 外面 有什麼呢?有 ` 用火燒這個甕 口 很 小 然後「撲」, 呢?「匣」是一 種 用來盛東西 刑罰工具 飛石 那 個罪 投 用種 礰 0 的 人是受不了 飛 , 個 類 種的工具打袋子裏 匣 石是石 古時 箱子 貯車 的 人家 或押 候 把 砸 檻 塊 用 犯罪 的 死 個 飛 甕 甕盛 ,投小 囚 起來 以 囊撲 來作 的 犯 外 的

的 罪人 4 囊 撲

手段 彈來 人家 厲 就 西 那 到 就 方 出 害 些 或 像一個 把怨恨懷抱在心裏,「陰」是人家不知道,懷了毒的,「畜惡」是把罪惡的事情 、參 造就 際 來 打 現這 所 刑 如 這 上 報 這 具 以 陰毒人,懷抱畜惡」,這些懲罰罪人的工具,是地 (,現 些刑 懷恨 講 講 這 加 是 個 復 古 人 任 對 種 他 時 在 何 緣 付 的 如陰毒人 我們自己心裏也起了:對方也可以 具出來。就等於現在看見國際上造飛彈、造生化武器,人家在那裏 好了, 敵 候 , 有飛彈、有生化武器 人,他有怨恨在心裏,他想對付他所怨恨的人,自己 ,當 方,自己心裏起了憤恨心的時候 人 由緣的事實一引發,我們心裏就有這些東西了 的, 我們第三者,由於過去多生多劫以 心裏一怨恨, 我們雖然也不是那些當事人,可是我們一看,不管站 懷抱畜惡」,就如同陰毒人,「陰毒人」是「 想要報復怨家的時候 (毒人的武器),我們心裏也就 用飛彈來報復他 , 心裏就起了那些飛彈 獄裏的工具, , 來有怨恨 自 じ 中 就 經裏講的 的 ,或者用 懷 生 生出來 種 這裏 心裏 出來這 子 抱 講 是過 恐怖 怨恨 了 他 現 直 比 /些東 在 在 用 造 想 喻 更 去 的 飛 遇 的 那

養 就 從 陰毒就是 的 是 在 就 經 是「 地 文裏 心裏邊 獄 毒, 飛 的 就 石 0 因 知 投 道 人家不知道 養在 0 礰,匣 這 , 個 一懷恨的 心裏養什麼呢?這 因 貯車檻,甕盛囊撲」這些東西,只要我們一懷恨 有了 ,自己知道。普通人自己也不知道,但是我 時候 之後 , 想報復 將來 兩 生命一結束, 句 人家 如 ,這些東西在自 陰毒 入 就結果 , 懷抱畜惡」, 了 心裏就生出來 這 們學佛 在 個 1 的 了 惡 的 時 候 指 這

我們 念佛 惱 候 所 以 , 正 佛 有工 不少 ら い い 不要對人家有怨恨。為什麼呢?還沒報復人家,自己先受害,要了解 可 這樣 工夫是念佛,除了日常的正工夫之外,其餘的時間,時時 ,看見任何眾生造業,不管是對我們自己或是對他人,看見這類人,我們都 法 以 告訴 夫 。我們生在這個時代,那一 拿 看 的 佛 起來,這還只是怨恨這一 我們 號 時候,任 來 壓下去, 我們 何這 在這個 一類的,跟 但是能 世間 夠用佛 天都接 種 , 人家結怨,任 學普通法門各有各的正工夫, , 前 號 觸 面 到。念佛人都知道任何煩惱起來的時 那些根本煩惱 知 道 用 何人對不起我們,再大 佛號壓,真正念佛 , 到 刻 後面還有很多隨煩 刻要存著悲憫 我們 這 的 學念佛法 的 人 個 怨家 不多 利 ジ 害

生 們 要拿悲 自 自 己 的 N'S 己就 正 エ 憫 理愈是懇切 夫 不會受害 ジ 來看 念佛 待 , 這 了。 的 他 樣 所以 在 進 以 悲 世 \_ 我們唯一 步說 間 憫 オ ジ 看 可 ,菩薩有慈悲心 待他 以 的 免 除 辨 自 這 法,沒有別的 己 些禍 心裏就 , 害 愈是 不會 看世 , 1起飛 我 間 們要存著慈悲心 這 石 些 投 狀 礰 況 這 些 他 東 , 度 西 加 化 上 眾 我

子先 現 的 此 果怎麼樣?「二習相 什 相 頭 在 在 就 吞 相 投 呢? 現 他 , 有什麼呢?「投 因 擲, 行 故 生命終 見 為 有投 熏習 , 現 在 到 還有「擒捉」,犯罪的人被法官、警察這一類的把他擒 有 什 了 到最 行又 擲 生 麼 擒 之 的 呢 熏種 時 ? 厲 捉 年 擲 吞 害 候 , 擊射拋撮諸事」,「二習」 投 擒捉」,一 子,這樣熏習 じ ,要墮地獄了 彼此 就是二習到 裏 擲 隨 要把對 著 投 在造 石 到命終的時候 頭 了 方併吞下去,只有自己,沒有別 怨恨 , 地 極點 愈熏習, 前 獄是事實, 的 面 ,要結果了 じ 講 , 地 就指 飛 愈到後來就要結果了 起 石 了 獄 現出 種子習氣 這些毒, 相 前 就 來了 下面 面 是 現 在 出來了 一就是果 下 事 じ 現行習氣 面 到 實現 裏 講 捉 面 , 故· 人, ·。 相 果了 起來 出 他見到 生 來 這 出 有」, 吞 就是 就 樣 來 地 是 \_ 地 的 的 是 獄 種 石 獄 因 結 習

來 裏 獄 不 獄 種 寒的 只 裏 的 種 , 這 這 的 的 獄 卒 罪 相,這 麼多, 工 來 具 類 人 抓 的 捉 射 拿他 就結了果 還有很多很多, 起 他 ,「撮」是地獄裏現出來的刑具或獄卒,像抓小 的 來。這些事情 身體 還有 **,** 0 拋撮」, 擊射 ,除了上面 沒有說出來的太多了 拋 這都 撮 ·, 跟 提出來的 擊 前 面 是打 相 應 ,跟前面 , 的 他 這就是墮地 **,** 的身體 拋 的 因 是拋 雞一樣的 相符以 射」是 獄的 起 來 時 外, 用 候 , 把 然 石 諸 見到 隨 後 頭 事 一到 跌 地 地 下 用

普 緣 我 的 種 不去 通 因 了 們要怎麼絕緣 把過去 法 因 這當中 雖然過去有這個因,只要在今生不要有緣,絕了緣,地 的 門 就沒 0 現 的 不 在沒 我們要了 種子伏 有這 但出不去 有緣 呢?我剛 麼好 得住 解 的 了 , 話 個事實,佛家講因果是簡單地說,講完全是因緣果 如果工夫不好,他後來又加上怨恨心,又有緣 ,還不會結果,這要了 才建議各位,我們時時刻刻要存著慈悲心 臨 你過去的種子沒有斷除 命終的時候,往生是一定沒有問題的, 解。 ,就是見思惑沒 比 如 我 們 獄的果 每個 有斷 這是特 人過 ,現在就不會有 就 **八不會現** 去都有怨恨 了 除 别 那 六道 ,過 法 出 就 來 去 墮 就

落 這就 有結果的。我們從這裏講的知道,一個人有了怒氣,所受的禍害非常大。 「二習相吞」是緣。那就是說我們現在遇見世間任何足以跟人家結怨的事情,我們 陰毒人懷抱畜惡」是講因,後面「故有投擲擒捉,擊射拋撮諸事」是果, 心裏怨恨的 了。 沒有緣了。沒有這個緣的話,儘管過去有地獄的種子,未來就保險了,就不會 這 個 種子不要起現行,不起現行,種子的習氣就起不來,現行的習氣也沒有, 緣在那裏?就這 一段來講 ,前面講 「如是故有飛石投 礰」,一直 那個是緣? 到 如

講, 這 害鬼」,「違」是違背一切 因 人家。普通講害人,總有一個理由,你過去傷害我,我現在傷害你,當然就 為這 點正當 個怨恨就如同違害鬼一樣的,時時刻刻沒有緣故來害人家,十方世界的佛都把怨 不應 下面講:「是故十方一切如來,色目怨家,名違害鬼,菩薩見怨,如飲鴆酒」, 個 該 緣故 的 理由 如此,不應該報復 ,十方世界一切的佛,「色目怨家」,他們把怨家看作什麼?看作「違 都沒有,無緣無故的,他違背正當的理由來害人。所以「名違害鬼」, 的真理,「害」是毒害人家、惱害人家,沒有理性地惱害 人家,但就凡夫來講,這還有一 點 理由 0 他 這 個 佛法來 違 害

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

來 害 恨 這 通鬼還講理 的怨恨 違害鬼如果是外面 種 東 西 ,那就跑不掉,這特別要知道。十方佛把怨家說是違害鬼. ,當作違害鬼,沒有理 由 的,你人不犯他,他不會害人的,違害鬼不是如此,他是毒害人 山的, 我們可以不碰他, 由可講的,這是違害鬼,誰 問題是自己心裏起來的,自己心裏起 碰了 —最毒的一種鬼, 他 誰 都受他 的

畏因就是這樣。這是第七怨恨的習,就說到這裏。下面第八見習: 是毒性最 是一種鳥 只要酒 人家結怨嗎?看見有怨恨的事情,心裏怨恨的種子敢起現行嗎?這就 再講菩薩:「菩薩見怨, 經 烈的 過鴆鳥的羽毛過濾一下,人家一喝,一下子就被毒死 ,鴆鳥是最毒的,牠 。菩薩看見怨,就像要他喝鴆酒一樣,非常害怕 , 毒到 如 飲鴆酒」,菩薩見到怨, 什麼程度呢?牠身上長羽毛,用那 就 如同 飲 ,這叫鴆 鴆 既是害怕 酒 個 一樣 不敢了 羽毛來 酒 的 這 還敢 **,** ,菩薩 瀝 個 酒 鴆 跟 酒

相反。 交 八者。見習交明 。故有勘問權詐考訊。推鞫察訪。披究照明。善惡童子。手執文簿。 如是故有王使主吏。證執文籍。如行路人。來往相見。二習相 。如薩迦耶。見戒禁取。邪悟諸業。發於違拒。出生

# 徧 辭辯諸事。是故十方一切如來。色目惡見。同名見坑。菩薩見諸虛妄 執 如入毒壑

所斷 了道 經 叫見道 知見上的惑(過去種種不正確的)、這些貪瞋癡等等,照正確講法是見所斷 拿出來,我們對照看一看,有兩面 文裏只 這個表。什麼叫見惑呢?按照佛法的名詞,正確地講 的惑 。見道在 見習」是見思惑的見惑,上回發的講表,第四十六講表,各位帶來的話,請 所 講 斷 的惑。 五 換句話這個惑不斷,他證 種 什麼時候?修小乘的 , 真正 這 個 表列出來: 把見惑很詳細地列出表來,有八十八使,這裏簡單講,因為 ,他證到初果了,證到初果,見惑就 ,在後面那 不到 初果,一 面 證初果,這些見惑就斷乾 。「習氣」的表講過 --見所斷惑,方便講是在 了 斷 了 的 看 淨了, 見道 , 見 \_ 見

我 們 的身體(這個生命的現象)當作是我自己,這叫身見 第 行 薩 迦 耶一, 經 文就是薩迦耶 薩 迦耶是什麼呢? 就是我身的意思 把

第二行「見戒禁取」,這也是經文的一句話,見戒禁取包含兩個:一 個是見取

普通 在修 戒 他 見 候 見 要守戒的 層 的 們 的 行的 外道 那 那 天看 人還常常洗 樣 把 個 些戒不合道 時候 它當 作 作是最後 是 ,其實不合理 他 就 戒 對、 作 們也 禁取 ,也有若干他 澡 (的真理 不那樣作就犯了戒。其他還有牛戒、 理 種 講 見 , 比 真 修行 保持身體  $\widehat{\phantom{a}}$ 理 ,這是他們外道, 如印度的灰身外道,他把自己的身體投在灰塵裏 , , , 個 升到 見取 們 他 見 的 乾 就 取 是把 戒 淨 取 那一層天 那 律 , 他們 種 他不是, 個 有戒條的 境界 成禁取 所見的 ,就得到究竟的 叫 戒禁 , 把身體 04  $\stackrel{\smile}{\circ}$ 見 境界 , 取 這 他 取 兩 見 , 放 們也有禁止 比 個 狗 在 戒禁 灰塵 如看 戒等等這些戒 境界,這叫見取 分別是 裏 取 見那 見是 什 的 面 — 麼呢? \_ 些事 這 層 什 就 麼 天 是 印 在 情 面 呢 , ? 以 他 他 就 度 , 我 們是 但是 古 那 他 他 把 種 們 們 所 那 時

是 是執著的意思,不是果,他執著是果,叫見取。「戒禁取」是非因 什麼果?天人還在 非 果 見 計 取 果 跟戒禁取有什 不是 六道 真 正 麼不 之內 的果 同?古代佛家 還在生 按 照 佛 一死輪迴 家來 講 的 , 祖 , 不算什麼果 師 證 了 們 涅 拿兩 槃是果 句話 ; 他 就 他 教我們分辨:「 計 把 們 因 它當作果 升 到 ,因是什麼? 天 上 計 見取」 那是

種 4 因 你 非因 有 見惑,「見戒禁取」 這 我 計因 們 個 佛家 因 , 把那個當作是因。這是兩者辨別的 然後 的戒是合理 才能 下面的取字,一個字作兩 得 到果 的 修行的是正因 , 你受了戒 照戒修行 正 個 不同 一確的 用 , 。經文就是一 因),他 就是見取、 然 後才得了 們那 戒禁 句話 個 果 戒 0 取 不是正 , 有 這 包含這兩 個 戒是 因

見不 了人 個 底 了 自 取 所 字裏 明 很 己 接 以 多好 外, 只這一種 瞭 作 觸 不明瞭因果,還要毀謗因果 第三行「 面 普通 包含 見到 事 凡是 了很多惡事情 情 不合 兩 的事情 邪 ,就拿這個作代表來說 人不了解 他沒, 悟」, 個 理 見:邪是邪見 有 的 所謂邪悟 他認為他明白了, 得 ,他這一生還是快快樂樂,很安全的 見 到善終 他看不清楚 解 都 。為 。 — 叫 、悟是邊見。邪見是除了上面 邪是邪見 邪 一說 什麼呢?因果的事實非常複 見。 般 他 人看 他說明 不明 我 ,邪見是他把一切的事情都看邪了 不出來 們 悟是什麼?這不是開 瞭因果 明 白 瞭最 ,因 ,完全是邪見的事情 、毀謗 主 果要 要的 因果 講 ,得了善終;有的 \_ 三 的我見、見取 點 世, 雜 就 這 悟 的 是 就是 講 的 不 三世 比 悟 明 邪 邪 如 瞭 某 才 見 悟 他 因 戒禁 把 能 這 人 人殺 作 邪 徹 兩 他

是人 還到 有後 了什麼都沒有了。這兩種都是邊見,都偏了,這兩種邊見都是由身見所起來的 我們人的生命一死了之後,什麼都沒有了,沒有後世了。常見還知道有後世,知道 要修練,讓生命一直延續下去,這是一種,這是最粗淺的常見。還有比這個稍微好 身見起來 ,這是他 世 , 他 人間來,生生世世作人,這也是一種常見。除了常見之外,還有斷見,斷見是: 邊見是什麼呢?邊見是不合乎中道的,這個 知道人有了生命,不能永久長存,要死,死了之後怎麼樣?下一生還是人, 他就 的,有了身見,有的人希望自己的身體永遠長生不老,要求自己長生不老 所悟 認為他悟了, 的, 這個悟是悟得不對,他是邪悟。斷見更不得了,斷見認為死 悟了什麼?我這一生是人,下一生還是人,生生世世 不合乎中道是怎麼起來的 以呢?根 都

種 見是邪惡 根本 見惑是六 煩 惱 的 知 見, 個根本煩惱之一,前五 由惡見分出這五種,這五種包括在一個惡見裏面,所以它是第六 種一貪、瞋、癡、慢 、疑,第六種是惡見,惡

見惑分出 五種來講 , 經文講 「如薩迦耶,見戒禁取,邪悟」,下面講「諸業」,

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

取 對 彼 個 生都有這些見惑,這些見惑彼此(這個見惑與那個見惑)互相牴觸的,這個見違背那 諸業是什麼?五種 此 見 • ,各種糾紛、各種鬥爭就這麼起來的 既是違背了, 戒禁取等等,都造了很多業 比 如邊見 ,常見與斷見相違背的 互相抗拒,然後出生相反的 見惑各造很多業出 ,叫諸業。「發於違拒,出生相反」, 來 ,邪見裏的戒禁取見等等, 薩迦 耶見造出很多薩 相反是我認為你不對、你認為我不 远迦耶 都是互相 見的 每一個凡 惡業 矛盾 夫眾 , 見

是執 生的 的 麼呢?有「王使主吏,證執文籍 定是不 文籍就是有文字記載的典籍,像帳簿,等於現在有犯罪的記錄,這個記錄來了, 是什 無始 行的 認識 煩惱 這五 合 人, 麼呢?「王」是地獄之王,地 的 他把 就是這樣 種見惑就 即 使 犯 任 罪的人抓來問案。這些人「證執文籍」,帶了很多證據 ,人人都有這些見惑。「如是故有」,如是這樣就有了 何講修養的 知道,我們處在世間,每一天都遇見,一般說彼此意見不合, ,如行路人,來往相見」,生出這些事情來了,「王 人, 獄裏的王派使者來了 他都有若干自己堅持的意見,為什麼呢?眾 叫王使,還有「主吏」 所持 有什

這 裏生出來,誰看見呢?沒有任何人看見,但是我們自己在造業,心裏起了業的 我們認為在心裏的事情,實際上就如同來往的人一樣,彼此相見,逃避也逃 來了。這 這些因就成就 心裏生出來,一定是非常明顯的,就像來往過路的人,彼此相見,看得非常清楚。 些記 錄 一般好像誰知道?就如同行路的人,來來往往的,非常顯著,來往 從心裏出來。「如行路人,來往相見」,他造業是從心裏生出來的,自己心 了,成就了那些犯罪的記錄,來破案、來問案的那些人,就在心裏出 避不 . 相 時候 見 了 的

偵 不能 有 簿裏面 訪」,「推鞫」是罪人不承認,用刑求,「察訪」,不僅用刑具來逼供 面是果:「故有」,因此就有,「勘問」 訊他 「披究照明」,用種種的分析,拿些事實來追究,「 不承認。「善惡童子」,當差的人,「手執文簿」,手裏拿著犯罪的 下面是緣:「二習相交」,有緣了,種子習氣、現行習氣互相交纏 ,「辭辯諸事」,那些事情記載得清清楚楚,讓他來對質,你不承認 。「權詐考訊」,用種種的方法來拷問這個犯罪的人(墮地獄的 是陰曹地府裏那些管理罪人 照明」是證據 **游確鑿的** 的人來 ,還要觀察 記 人)。「 ,增加了。下 錄 · 拷 ,這些證 問 讓罪 推 記 **,** 鞫察 在 。還 他 文

### 據都在這裏。

毒物就把你毒死 壑旁邊 的 妄」是什麼?無論世間、出世間,都有一些真理,虚妄與真理不相符,純粹是虛假 執,如臨毒壑」, 呢?一有了這些邪見, 惡見」,這叫惡見,根本煩惱的第六種,包括五種見惑,把這些惡見看成什 且壑是毒 同名見坑」,見坑是邪見之坑,坑人家的,邪見就是坑人家的壞事情。為什 概 , 還有 否定,這是偏執。菩薩看見這些虚妄的、偏執的 再講 ), 很深 這 壑 「徧執」,自己所見的都是虚妄,偏偏執著當作真的,不管人家 個 , 的 裏 禍害的可怕,「是故十方一切如來」, 那 面 0 盡是 種 切菩薩看見虛妄偏執,這不是一種,「諸」是很多很多,這些「 就如同看見毒壑一樣的,非常恐怖, , 毒 就墮入那個坑人的 山澗裏那個壑很深,「臨」是在邊緣,很容易就掉下去 蛇蛇 猛 獸 ,掉下去當然就沒有命,就算有命, 坑裏去 , 所以 就出不來了。「菩薩見諸虚妄 ,「如臨毒壑」,就好 絕對不敢接近 十方世界的一 光是毒蛇 切佛 對 像 麼 麼呢 到 不 色目 了大 叫坑 那 ? 虚 而 些 徧

#### 於誣謗」就是業造成就了。 的一 加 愈重, 種 0 我們 來誣

### 四〇

九者。枉習交加。發於誣謗。如是故有合山合石。碾磑耕磨。如讒賊 。逼枉良善。二習相排。故有押捺搥按。蹙漉衡度諸事。是故十方

煩惱 裏出來呢?「誣」是誣罔人家,人家沒 個人由於他過去這種枉習,種子習氣起了現行來造業了,就有現行習氣,這兩 人家,沒有那種事實, 切如來。色目怨謗。同名讒虎。菩薩見枉。如遭霹靂。 之中 愈增 ,「謗」是毀謗,也是沒有事實的,加以毀謗,造成這種業了。「枉習交加 繼續講墮落地獄的十種因緣,這是講第九種,第九種是枉習,枉習的枉也是隨 別人受他的害也可說是非常重。枉習交加,「發於誣 現在就看:「九者,枉習交加」,「枉」是什麼呢?枉是冤枉 罔人家、逼迫人家,這是一種枉。在世間的時 有那種過失 **)**,他偏: 偏編造 一個事情, 謗」, 候 來 這從 外,發 者相 他這 誣 蔑 那

碾磑耕 原來 滾 殼 上, 滾 子呢?一 磨」,碾是大的鐵輪子,過去在印度、中國,農村裏碾稻穀,稻收下來, 合 合 山? 這 的 掉 動 就 起來,這個 石 個 用 墮 的 呢?合石 兩 上面又有一個大石 人 下 而 一到 就 那 座 碾把它碾掉 磨」這些現象,這些現象是什麼?都是地獄裏那些受刑罰 面 且 拿這 個 114 大 那 由牛拉著石 地 就 個 山 有 碾 圓 獄 些經 現象 鐵是 形 相 跟 人還有命嗎?自自然然的,他的身體整個都壓成粉碎了,這是合 的 地 距 的 人 山 還遠 熱 獄 罔 現 不一 ,殼碾掉 裏 頭滾 好人 出 周圍都是用石 他 鐵 的 1看見雨 來, 一點 樣 頭壓下來,也把他的身體整個壓成粉碎,叫 ,把米 燒得 不是石 0 , 發於誣 ,再碾米皮,殼裏還有糠 ,他走進兩座大山中間,這兩 合石是下面有個大石頭,墮在地獄裏的罪人在 如是故有」, 座大 紅 放 頭 紅 在 謗這一 的 的 頭 山 鋪 熱 石 字是 知起來的 這 頭上面 鐵 類的 兩 這種業造了以後 石 座大 磑也是石 字邊 來 上面 都是對於那 山 足石 回 地 地 頭 有大的 , 就 用 獄 的 頭 裏 石 用 座山就 造 些心地 就 石 碾 我們 頭把它滾 下 的 輪子 不是 來 面 合起來 碾 人間 這 的工具,什麼叫合 說 石 的 合石 個 有 很 那個 碎了 良善 7「合山 頭 用 人 碾是 了 走到 的 外面 兩 滾 的 小 是 把皮 大 座 石 什 碾 ·磨子 合石 近處 磑 鐵 可 石 麼 的 山 山 作 糠 他 稻 耕 以 樣 頭

比

人

當害 善 害 奸 候 這 還有碾磑等等東西 事實的 在當時當然他是來害人家,實際上就在那 人 的 ,生起來。佛法講「萬法唯心」,這就是萬法唯心,害人之心一起來,自心中就是 個 , 人, 他自己 講 的壞話 的 人, 如 人 讒賊 用沒 他在 ,他的心思裏滿 他對著人笑,笑之中就有刀劍在裏面,從這個話我們可以體驗到 用 ,破壞 ·公 讒言害 中 有事實 人世間,在有生之年用他種 就生出來合山合石這些東西了。 這些 人。 人的名譽、破壞人種種 ,這怎麼來的呢?這兩句「如讒賊人 、莫須有的罪名來逼 害的 刑 心都生出傷害 具 什麼 就 如 同 人 ?讒賊人 呢? 人的 個 逼杠 種毀謗人家的言詞來逼迫人家 的利益, 迫那些良善的人。 ,「讒」是什麼呢?用他 那些武 同 時 良善」,「逼」是逼迫,「枉」是沒有 形容一個 器 那 他自己墮落地 、那些工具,這些武 叫讒, ,逼 人「笑裏藏刀」, 用讒言來害人的 這個 枉良善」,墮落地 獄的 人看到合 的 現象 言語專門說良 ,在這個 器生出 就在 任 山 有些很 何想陷 合 獄 他 石 ら い 時 的

預 害自己, 兆 就 將來受苦 報 的這種 刑具就生出來了 所 以在這裏 就是他 心裏顯 出來 了

出

來了

重重地 習氣 用 界都消失 血 往下壓下去,「故有」這些東西。還有「蹙漉衡度」,「蹙」是用腳把他踢起來,「漉」 他 種子習氣是先 相 把 的 秤 液 排」就是 統 罪 秤多少重量,這叫衡,「度」是用尺量有多長,叫度,一個是權衡、一個是度 心理成天在那裏誣罔人家,到了命終之後,他的神識看不到別的,別的一切境 ,到了後來又造業 下 統 人 往下按,「搥」是重重地用一 面 壓出 的 了, 講 種 正 身體放在一 來, 天 子 只見到地獄裏這些,「押」是什麼呢?押是壓迫的意思,「 式墮到地 的 的習氣 пЦ ,原來就 漉 ,又增加種種的習氣,這兩者在心裏面相 。「衡度」呢?「衡」是有輕重、有權衡的 個大袋子裏面 ,加上起現行的習氣,這兩者愈到後來愈加 獄了:「二習相排,故有押捺搥按,蹙漉衡度諸事」,「二習 有, 起了 種上刑的工具讓他伏罪,「按」也是用一個東西 現行,現行又有習氣 綁起來 ,然後壓榨他 0 , 個人與生 把身上所 排 身體 0 重,愈加 結果怎麼樣? 捺 俱來就有惡 有 掛在那裏 的 是用手 水

的時候 量, 不要經 前 面 就是拿這些東西來對付罪人的。「諸事」,除了上面的 講合山合石,他還在人間的時候,在他心裏生出來,二習相排,故有這些諸事 過 他在人間壽命終了,這裏一斷氣,不要經過中陰身,要墮地獄的大惡人 中陰身, 這裏 斷氣 , 那裏他眼看耳聽的 ,就是這些刑具出現 以外,其餘還有很多很多。 了 直接就

墮落

到

地

獄裏邊來

了

兇惡 虎,菩薩見枉,如遭霹靂」,「是故」,把上面這些事實、因果都說了以後 有這樣的人,「如遭霹靂」,「霹靂」是什麼呢?天上下雨的時候,或者不下雨 在什麼地 種罪業,「同名讒虎」,都把它取個名字,叫作讒虎。讒是讒言,用這 結論,「十方一切如來」,十方世界所有的佛,「色目怨謗」,看待怨謗這 人家,傷害這種罪惡,就如同猛虎一樣,猛虎會吃人的,用讒言傷害人家 的罪惡, 下面 位,只要還沒有成佛的 說佛菩薩對於誣罔人家的看法,「是故十方一切如來,色目怨謗, 就跟老虎 一樣 ,可以把人家吃掉。「菩薩見枉」,修菩薩道 ,都叫菩薩,菩薩見到誣罔人家的這種 種讒言來傷害 種事 的 人 ; 他 人 下面 同名 情 ,突 看到 不管 那種 讒 這 就

薩 然 些事實,菩薩馬上就覺悟了,一覺悟就感覺害怕,就像遭遇霹靂一樣的那麼可怕 壞 把自己打死了 個 下面是第十種墮地 話 霹靂 之間 不 必看 ,這個念 又是閃 就被 見 人 那麼 頭一 家 電、 雷打死了,非常厲害的。菩薩見到枉 枉 獄 起來,菩薩就知道,前面講的有合山合石、後面 ,自 又是雷 可怕。為什麼菩薩見到這樣怕呢?菩薩畏因,他知道這個 的因: 心中如果起了這一念,這一念要想誣 電光是突如 其來的 ,雷的聲音也是特別 ,就好像要遭遇閃電 罔 人家 講的墮落地 猛 用讒言說 厲 的 那 枉 個 遭 獄那 遇 菩 這

影。二習相爭。故有惡友業鏡火珠。披露宿業。對驗諸事。是故十方 十者。訟習交諠。發於藏覆。如是故有鑒見照燭。如於日中。不能藏 切 如來。色目覆藏 。同名陰賊 。菩薩觀覆。如戴高 山。履於巨 海

打 官司 種詐欺的意思,沒有事實的,好像說得有道理,誣告人家,這都是詐欺,這叫諠 第十 那 樣 種是 的 訟習,「訟」一 沒 有理由 找 般 出理 講 訴 由來,這 訟, 這裏講爭訟,發生爭執的 種 訟習交諠」,「諠」是喧嘩的意思 時 候 就 像 訴 訟

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

時候 覆 二次 常在那裏找理由來陷害人家 4 之中 種 交 這 起 藏 個 煩 互 來, 人家 諠是 地 , 比 惱 的 隱藏 在 如說了 那 由 不 種 這就是惡業。 唯識學講 上 起來,隱藏覆蓋 裏 訟習 他 他這個 起 的當 (訴 作 欺騙人的話 用 的,《百法》裏有六個根本煩惱、二十個隨煩惱,覆就是隨煩惱 人因為自己有了過失、有了罪惡,怕人家知道,他要掩蓋起來 訟 了 基於藏覆的 的惡習氣),那 研究這怎麼來的?怎麼發生的?「發於藏覆」,「覆」 他還想繼 ,或者作的事情是詐欺人的行為,怕人家知道之後 ,這是一種煩惱。 續 這種惡業、這種 欺 種惡習氣是由 騙 人家 他為什麼要覆藏呢?因為有了過失的 ` 繼 煩惱 續 種子的習氣 詐 人家 , 所 以 , 引 所以 起訴 起了 把 自 訟 現 己 那 行 樣 的 的習氣 也是 罪行藏 的 第 經

可 照 很 以照得清楚,叫「鑒見」,一鑒就見出他過去的罪業了。「照燭」指一種珠寶, 細 燭?「鑒」是古時候的 如是故有鑒見照燭」,有這樣的訟習交諠,所以就有了鑒見照燭 很光滑 的 , 那 叫 鑒,這個鑒能夠照見一 3鏡子, 我 們 現 在 用 玻 個 璃 人過 鏡 , 去 古 所照 時 候是 的 用 種 金屬 種罪 業 品 ,什麼是鑒見 這 把 個 銅 鏡子 磨得 它

了 現 就 那裏?藏 起來。怎麼藏不起來呢?一個人的影子,白天你看 在 照得清清楚楚 照出當下他的 能 上發出 象 地 白 發出 顯露出 天, 獄業 就 的 光 像 來了 光 的 人家看得清清楚楚的,「不能藏影」,我們在白天能把影子藏起來嗎?藏 白 不 來 起 時 天 , , 候 的 什 就像 就 照 來 的 麼 的 顯露出來那些現象,自自然然地隱瞞 , 如 地 燭一 人 他 同 心理,如果這個人的心理很奸詐,害人的這種心理,用燭光一 ,照得清清楚楚。這就 影 獄 燭 想隱瞞也隱瞞不起來。 的 樣的 子 樣 相 , ,用 就 照得清清楚楚,怎麼樣藏也藏不起來 的 如同那鏡子 , 珠 我 們 來照。前 中 國 比 講 、那個珠,鏡子的光、珠照明的光 喻: 面 蠟 這就是說鑒見照燭 燭 的鑒可以照見過去造的惡業 心裏既 或點 ,日正當中,要把這個影子藏在 了燈的燈燭 不起來。這不是隱瞞 然 有 那 種 如如 訟習交 , 這指 於 日 珠寶, 諠 中 别 照 , 自 人 | 燭是 這 珍珠 就 照 ジ 種 中 造 像

業 習 氣 到 下 種子加 壽命終了的時候,「故有惡友」,「惡友」是造業的時候 面 結果 了: 上現行,這兩種相爭, 習相爭, 故有惡友業鏡火珠 就在發生之中 披露 訟習交諠 宿業 , 跟 的 對 驗諸 他 不 同 斷 事」, 夥 地 的 犯 那 這 同是 些 兩

大佛頂首楞嚴經講記【十六】

獄 露出來 事情都應了驗,業果成就了 事實來 宿業」,「披」是把它揭開來,「披露」是揭露的意思,把他過去造的墮地 的 認 造業的 鑒 的 , 诗候 找證 鏡 人 。「對驗諸事」,對照他生前所造的這些事情,在這裏要應驗了,「驗」是拿 ,原來造 , 他 子是金屬品 ,這個時候惡友就出現了,惡友一出現,「業鏡火珠」,「業鏡」就是前 人來作證,惡友來作證了。這個惡友也是他自己 現在看見了,看見惡友來作證。一般 的因 , 作 的 現在要結果了, 能夠照見過去的宿業,「火珠」也是如 因、果符合了,這就應了驗,墮地 犯 了罪 , , 在他壽命終了 直接找 此 證 人來 能 獄 獄 夠 的 的 要墮地 你不承 業揭 種種 披 面

覆 住 上 目覆藏」,看待覆藏這個 ,自己從心裏生出來,人家看不到,自心中還不知道嗎?自己知道,偏偏把它掩 就是不要讓人家知道 面把因果都說清楚了,下面說:「是故十方一切如來」,所以十方世界一切佛,「色 是故十方一切如來,色目覆藏,同名陰賊,菩薩觀覆,如戴高山,履於巨海」, , .覆的煩惱,「同名陰賊」,都把它叫作 把它掩蓋起來,就藏在自己心裏 這叫陰賊 陰賊。「陰賊」是什麼? 。實際上藏不

學的 蓋 不懂 家使人家受害,實際上自己也受害,比人家受害還更深。所以儒家學問講 看不到的賊害 也」,不能夠欺騙自己。欺騙自己怎麼樣呢?十方佛把他當作陰賊,人家看不到 如 起 看見他 來。 道理 人學誠實,誠實是什麼?毋自欺也,不能自己欺騙自己。經裏講覆的這 的肺 的 儒家經典裏講:「人之視己,如見其肺肝然」,別 人 他 ,他要隱藏在自己心裏邊,不讓人家知道,這就是自欺 的肝一樣,所以儒家經典講的,跟佛法沒有兩樣。學問之道 人看這個 造業 欺 人 的 自 種煩惱, 欺騙 毋自欺 己 , 要 的 就

整個身體 把 走 帽子放在頭上叫 進大 菩薩觀 都壓 海 , 覆」, 就出 碎了,太重。「履於巨海」,「履」是走,走到大海裏,大海有多麼深 戴,把高山戴在頭上,想想看:戴得住嗎?高山 用事實來比喻,菩薩看到覆 不來了。高山、大海,菩薩看覆就是這樣 把覆當作什 的 麼呢?「如 壓頂 戴高 别 說 山 頭

下:前面講六個根本煩惱,到第六個惡習惡見又分開來, 種 墮地 獄 的 因 跟果 都說清楚了, 因 就是十 種習氣 , 有五種,這五 這 十種習氣 我 種都是隨 們 回 溯

厲 法 本 有 害沒 有 門 正 這 根 以 惱 工 的 起 任 本 起 任 個 夫 有 呢 種 何 煩 じ 何 現 共有· ? 子 說 惱、 行 動 , 宗 念 助工 種 明 這 , ` 新 都 出來 隨 外 7 的 部 是 煩 夫 就是我 熏 種 話 經 面 惱 我 不講 在 的 有 , 0 , 1,普通 們 這十 自 在這部經裏就 這 種子,互相 任 過 的 裏 己 們念佛特 何 去 松都是講 境界 種 就 話 講 無始 , 那 檢 唯識學,講 我們 , 點 增加 劫 正工夫用不上 都 自 别 用 學佛 己 能 把厲害說出來了。這六個根本 法 以 工 門 引起 來的 夫 ,結果那一 的 不 , 的 《百法》 習氣 也 我 人應該 能 , 都要了 用 們 犯 0 エ 的 了 種 必 夫 自己 種子 有種子習氣 , 說大家都 須了 的的 都 解 這 可 時 知 起 犯 解 個 以叫 道 就墮 候 現 這個 0 行 , , 有 不了 不 人家墮地 任 地 0 , 之後 在 知 論 起 何 獄 我 · 煩 惱 解 你 道 現 們 這 學 個 ,平常的一言一 行 厲害就 我 ,再 獄 凡 個 那 這 又 們 夫眾 的 新 人人 生 加 我 宗 在 熏 為 上隨 們只 隨 生 這 都 種 什麼 普通 時 裏 子 有 管 都 煩 都

惱

煩

可

個 來 因 後 十 這個著重點在講事相,事實的現象;現在講六報的時候,講究它 面 種 接著 因 講 就有果, 過 去 下 這裏為什麼還講六報呢?講十因 面 有 六 種 果 報 六 報 , 六 報 跟 前 的 面 時 十 候 因 前 就 把 面 因 的理 講 果 十 的 因 事實講 道 每

用

講

行

#### 云 何六報。 阿難 。一切眾生 。六識 造業 。所招惡報。從六根出

用一 請拿出 所招的惡報 比 如 下面 個 這幾句話把六種報的名稱說出來,然後再說總的意義,這是一個引子。詳 來 表 1,很扼 分 我 , 别 們 講 從六根出 六 對照看 要地讓我們先有個概念。前次發的第四十六講表,各位帶來的話 報 , 一下 ,下面又詳細 六報是什麼呢?眼根所見、耳根所聞,分成六種 講。 現在這幾句話 ,後邊會詳細講,在這之前 六識 細 造業 的

來攀緣 對塵 些罵 造 的 就有六種 根 圓 人的 一的 出」,什麼是識造根出呢?各位看這個圖,上面一個 要了 圈代表六塵,中間是六識 時 , 話 候 解 根向塵攀緣就是取 識,三六一十八,十八界在前面講過了。這裏這張表 、表現出來種種 我 中間 們凡 就發生識 夫在世間 的狀況,看在眼根裏面 ,取六塵 根 前 ,根、塵、識這三種。 、塵 面 講有十八界, 0 、識這三種都 比 如 我 們看見社 十八界有六根 出 我 下面 現 們 的 會上各種色塵 時候 圓圈,就代表六根 眼 是六塵 隨 從眼 , , 在最後一段 六塵 識 • 上面 識 就 一, 看電 籍著 , 就 根 的 是 取 根 視 塵相 那 根 ,下面 裏 些種 向 , 那 接 塵 根 識

取來 之後 天一 見 地 作 是變成影子 把它傳送到 識 到 ジ 中出 地 用 獄 之後,再由根把它收藏起來,收在識裏邊。 天地 就出 獄 ; ,就變化了,變成自己的東西。然後就出來,怎麼出來?就是到臨命終的 的 的 圖 講到起作用,再分為六和合— 現 左 現 來。 收藏 邊是 耳 的 象 第八 到第八識裏邊,就在第八識裏面生根,變成自己的種子,等於起了 收 造 就 ,自心中就 的業 在第 在識 出 在那裏出來呢?還是從六根出,那些六塵的影子收在第八識裏 取 識 現 取了 裏面 了, 入 ,首先就聽到聲音。 裏面去。這就是六識造業 識 過去眼造的 之後 裏面 見到地獄裏種種的狀況 ,將來要出了 , 第八 左邊有根 識 六個識 裏面 眼根 ,收藏在根本識裏面 他 線, 就 的出是在命終的時候 , 眼 起了 取 造業同時就 本來識只有 識 這就是外面的塵 到 造的業 了 變化,什麼變化呢?原來是從 , 那 個 影像 堕地 取 , 將來 個 這 取 個 送 獄 , 地 命終的 回來 到 的時 業 只有第 那裏 的習 獄現象就是從 以 候 後 去 時 氣 八 呢? 首 識 候 , 習氣 先眼 再 時時 面 命終 化學 由 根 外 根 候 , 自 既 根 本 看 面 取

地 這時墮落 獄 的 總 引 體 獄 裏去,是這 業,就引導第八識 這 這 這 個 個 個果 地 業 現 象在 獄 就 跟第 報 隨 個 那裏? 的 同第 總體 原 入 識 理 八識 到那一道去。他造的引業是造地獄的業, 0 在 ,第八識 這 個 \_ 起 , 現 那 0 象平常就藏 些地 本身不會造業的,造業是第六識造 他 本身這 獄的 現象早就造成 個業造成功 在自己 的第 的 入 功 時 識裏,第八 了 候 這就 就 就由他來引導到地 放 識是 的 一下子 在第 業 入 第 就墮落到 識 個 六 果 裏 識 報 面 造 的

出 凡夫眾生不必說,就是修道學佛的人,沒有把見思惑斷乾淨、沒有證果的話 上 造業,受苦報 識是藉著六 現 0 的 ,這是一 所 這 這 以 一條, 六 裏 識 根 講 個 造的 的時候,也要六根,六根也逃不了,六根也要接受,還要歸結到 的 這幾句 總 藉著造業的 特別 原理。心裏每起這一個念頭,前面講的十種 業 話明瞭了,後面分開來講,眼的報、耳朶聞的報 將來所招的惡報,惡報就是苦報,墮地 要注意: 工具 六識 , 六根雖然是工 造業 ,造業是識 具, 不 造 錯 的 , , 造業 六根 因, 獄 是一 的苦報 的時 都 可以 候 種 ,大致就差不 工 造 藉 就 具 地 , 隨 從 六 獄 六 根 六 六 的 時 個 根 來 根

後,今日之下不學念佛法門,學那個法門好? 這是穩妥的辦法。不是學念佛法門,學普通法門,這一生學不了,到下一生,下一 意,助工夫在這上面講求,念佛念得很好,把惑能夠伏得住,這一生能夠成就往生, 生不保險。這一生都不保險了,何況下一生。說實在的,把這些事實、道理明瞭之 都有這種危險。說實在的話,在末法時期,只有念佛,平常在這上面注意,能夠注

## 第二四一講

見猛火。滿十方界。亡者神識。飛墜乘煙。入無間獄 云何惡報從六根出。一者見報。招引惡果。此見業交。則臨終時。先 0

釋 面 說:「云何惡報從六根出」,怎麼說造的惡報是從六根出的呢?「出」是生出來,下 的時候,眼根見報。上回講到六根出,六識造的業,所招的惡報就從六根出。現在 然後受報 就解釋這個問 迦牟尼佛跟 前 面 在 把墮地獄的十種因果講完之後, 什麼地 阿難尊者說六根造業,然後從六根出,業是由根造的,生出罪業來, 題 方?也是六根受報 ,這就是因果相符。比 接下來講六報,上回講 如 眼 根造 到惡報從六根出, 的業 ,在受報

前 面那一段把六報整體地說「從六根出」,實際上造業怎麼造法呢?六根對六塵 這幾段 上 回 發 經文,就 的第四 以這個六根出,見由六根受報、下面「見業交」這些都有關 + 七講表 ,各位带來的話 ,請拿出來看一看,把表看了以 後 , 往 的

是在 然 各 有 執著 六六識 後六 位拿表出來 耳根 , 識 他就造業了。在我們一般看造業是由眼根,這是在眼這方面;耳根 六識是分別的 這 就 出 方 看: 現 面 ,實際 上面 講六根出 ,有分別、有妄想執著,這都在識 上說 起來 , 現在就解釋這個問題: 六根本身不會造業的 這方 , 為什麼惡報從 六 根 面 0 由 對著 識 這 六 六根 樣 塵 的 ,耳識 出來? 分 時 别 候

業是 塵 業 了 報 因 具,在造因 與果來交會了,「交」是來會合,果來會合因,果報會合業因,這是一種講法 • 要受報 自業 有交 眼 業就是因 表 的 根對色塵以 業 前 0 的時 了 那麼交業是什麼呢?這有兩 面 有 , 候是造業的工具,受果的時候,也由眼根在受,這是因與果相符的 造業就是因,也叫業因,報是果 報 兩 「報」,報是果報,造了因以後要接受果報。報 也由 眼 種 根為主 0 眼 自業就拿六根 根 來受 ,眼根造 0 因 來講 為 的 眼 種講法 業 ,六根 識 ,說起來是眼 藉 著眼 ,眼識 那一 ,業因、果報 根 根 造業, , 對著 眼 識 根是 , 遇 眼 那 到 個 識 0 有雨 塵 緣 造 在業因 工 具 以 的 , 種: 後 業 比 , 是造業 如 方 , 報是業 因 眼 眼 面 緣成 識 根 , 有自 的 造 對 就 的 色 工

是根 意識 在 我 起 初 麼 什 他 同 的 的 上前 看 深 麼 各 時 個 作 分 在造 時候 六識 純 種 出 好 的 東 用 刻 也 别 這 粹 0 同 物 話 西 現 的 能 個 的 分 事, 當中 講 時 ? 品 時 的 力 因 交業稍 眼 別得最 那 起來 也 緣 候 初 根 也 時五 看 眼根 對 好好 根也好、耳根也好,它沒有什麼分別能力,不會造業的 比 很 識的 還是有 的 他 如 微 塵 微 一俱意 深 在 這個 來 時 的 眼 弱 由它來 再 一造業, 刻 看 時 候 根對色塵 能力最強的就是第六識 分析 的 不好 識 眼 這 候 他 只是. 起分別 必 就是第六識 根 個 以 實際上它這個造業能力很淺 當然 及眼 剛 得要第六識 下, 的 人: 有 因 剛 , 我們 這 識 相 緣?是仇 就 前 這個 看 個 點 接 發生 面 眼 人是我 印 的 ,只是一 講 我們普通看見一個 象 眼 時 之中的 起 看 過 分 外 候 而 識 人、還是恩人?這就 六 别 認 己 面 0 , , 根 個 這個 眼 在 識 的 五 應 也有 時 個 人像 發 俱 根對色塵的時候就 的 該 候 生 五 對 意 都 一俱意識 還是不 眼 象 識 而已,再一分析, , 不能 點 我 識 , , 人,前 第 比 們 這 分 的 認 造業的 如 别 個 六 時 同 識的 我 對象是 分 識 般 時 候 面 們 别 但 的 人 就 ?這 第 起了 這 眼 不 出 五 了 個 。分 看 根是沒 個 懂 六 俱 現 人 人,看見 就 意 意識 個 這 也 眼 分 0 別是 那 是第六 别 種 個 識 人 以 好 識 有 過 為 沒 人 的 眼 跟 分 , 由 是 去 或 這 分 别 識 五 眼 有 五 了 識 看 是 其 跟 識 就 那 就 俱 識 識 别

## 是第六識在起作用。

第六 音 耳 報 個 方 六 在 的 的 的 的 受 時 滿 婬 識 五 候是 業, 恐 鼻、 有 識是最 所 欲 那 報 根 講 牽 怖 種 以 到 , • 墮落 墮落 他 境界 引 其 舌、 如 五 交 業 舌 由 的 此 識 強 餘 要當鐵 第 身, 這 到 到 的 的 , , 意根 是 地 眼 地 六 種 也 加 , 也各 第 上第 獄 識 取 力量 都 由 獄裏受的 為 第 九 之 引導到 有 的美色 六識造了好欲 有業, 後 連帶 主, 六識 那 六 , 把這 種 , 識 地 其餘是附帶的 幫 交報 眼 關 的 刑 , 個人牽引到地 罰 看 耳聽對 它造業在 獄 五 係 助 地 其 來 俱 的 , (交業報 之後 意 這是引 工 受 獄 餘 具 那 方 報 識 五 些受 的 .什麼 根 , , 0 墮到 身體 業 那 造 ,在受報 的 比 · 時 獄裏去,他是主要的造業者。其 刑 種聲音,身體 , 的 五 如 其餘 交報是:一 罰 地 業 也要接 候?第六識在造好業 墮落 識 獄 的 , , 那些造 自 工 裏去,這是第六識 的時候也是這樣 那是交報 到 觸 具、 業 地 沒 刑 獄裏去, 個 耳 接 有第 罰 的 主要造 業 聽 觸 的 的 色, 業 , 工 地 六 具 到 獄 識 就 0 的 這 這 裏 地 的 , 幫 , 拿 因 意 這 造 獄 時 那 都 兩 犯 助 引 是 裏也 是 的 根 種 候 種 , 婬 導 引業 只 在 震 為 餘 欲 到 是其 都 因 撼 犯 眼 在 主 的 來 要受 地 看 了 地 造 的 眼 講 第 他 業 獄 造 聲 對 餘

道 裏 去 然 後 在 地 獄 道 裏 所 受 的 種 種 苦 報 不 只 種 六 根 都 有 六 根 都 受 114 交

報。

業 起 要 眼 下 地 六 第 面 引 來 報 來 五 見 識 六 獄 的 導 的 就 的 俱 圖 來 識 我 • 以 耳 造 們 到 起 後 引 以 圓 , 聞 最 第 地 外 外 他 了 圈 圍是 要靠 獄 上 眼 六 解 , , 鼻嗅 那是第 見 其 面 識 這 之 , 後 五 五 他 或者引導到 的 114 • , 耳聞 識 俱 • 圓 第 的 引 , 舌當 起識 業 有自業 七 六 卷 五 , 識 五 識 識 裏 • 身體 識 畫 才 造 自 , 身觸 其他 第七 業 了 連著第 能 的 眼 ` 有交業 夠 很多黑 接 識 地 0 的 造 識 觸 造 獄 各 , 這是 業 業 那 業也由 下 六 位 • 看 識 面 點 舌 , , 子 所 引 這 就 道 五 五 , 每 嘗的 第六 在 導 是 根 俱 個 , 引 中 那 個 起 有 這是第八 到 表 間 個 到 識 識 五 地 識 , 鼻子 意思: 是第 那 識 的 自 獄 報 引 導 己 圓 有 0 , 道 五 圈 識 所 自 造 那 六 , 是第 的 嗅 業 識 的 識 就 眼 , 業 第 受 那 本 的 造 識 個 分 身 第 六 的 個 4 出 , 的 八 的 的 業 識 識 這 作 來 自 六 因 能 都是 業 識 04 自 的 分 下 力 第 引 别 報 受 引 業 面 很 交業 業 他 能 六 的 弱 起 交報是 識 來 任 跟 力 自 , 受 還 很 的 根 報 業 何 的 五 報 是 根 外 弱 短 報 0 看 那 由 除 個 韋 線 到 同 , 第 就 自 時 需 有 接 了 自 了 下

是 自 業 報 其 餘 的 就 是 交業 報 0 這 就 說 清 楚了

智信 受 備 很 禮 但 人 個 儒 人 是 道 的 這 了 家 信 間 品 的 裏 果 方 來 品品 這 得 有 所 德 剛 0 報 面 些 講 德 オ 過 到 , 五 , , 也是 當 同 舉 種 也 人間 以 的 他 人 , 樣 不 然 那 的 , 就 , 的 , 其 佛 都 如 來 個 的 他 人 相 義 是 的 餘 的 引 品 要有幾 的 同 此 過 法 地 品德 業 時候 報 去 的 德 來 0 獄 有 講 義 為 講 就 世 , , 分 信 引業引導到 主 跟 的 滿 就是仁、義、 ,要受五 現 , 禮 為 的 人 說 用 這中間 分 在 都是 家 重 話 的 • 我 有深 智 , 不 , , 們 戒 如 有差 同 人家不相 有 比 到 信 有淺 些 如 畜生道裏去 此 0 , 人 其餘 戒 别 以 禮、智、信。 , 人 間 前世 不 仁這 殺 , 的 的 來 差別 信 能完全沒有 的 義 , • , 這 他 戒盜 都 欠 個 以 到 不 因 樣的有多有少,這 可 仁 , , 缺 人 沒 , 同樣墮落 同 為 ` 以 很 間 仁 戒邪 這 有信用;有的說 多 仁義禮智信這五 主 來一 麼說 到畜 , 很 , 成分少一 強有力 婬、戒妄語 雖 到 定具有人格 生道: 然 我 到畜生道 , 但 也有 們 也是 是 的 人道 點 到 \_ , 生到 一種品 仁 如 人道 \_ , ` 但是 , 來了,義也有 句 戒飲 他在前世也具 就 此 就拿狗來講 人 來 話 德 人 引導我 欠缺 的 墮落 間 , 酒;合乎 , 人 來 仁 任 不 德)。 家 何 到 義 們 少; 就 禮 他 到

有 的 作 了 流 浪 狗 有 的 到 富 有 之家當家 寵 物 狗 這 兩 者 的 享受 受 的 報 那 就 差 别 很

大

這是

自

業

與

交

業

的

關

係

業 掉 就 那 了 那 不 報 六 是 裏? 條 根 教 解 同 0 , , 看清 我們 清 這 想逃 五 因 不墮落三 自 淨 個 與 根 這 你 了 楚 才 道 果 避 樣 在過去造 人 交業 解 能 講 理 逃 , , 往 夠 古 你 途 的 到 逃 時 所 下 不 時 我 因 而 那 與果 造業 六 已 裏 候 們 的 不 候 避國家法 要了 `業有多有少、有淺有重, 個 , 同 的 , , 還是在 只 影子 善 的 因 , • 出 解 造 有怎麼呢?六 知 , , 律, 了 按照 一六道 就 就 識 是下 個 因 六 講 跟 有時候 道 就 眼耳鼻舌身意 道 0 到 理: 面 普通 裏 必然要結果 那 如 這幾個 裏 面 影 很 因 不 根 隨 , 果 巧 能 在三善道裏 不要造業 這 形」,就像影子隨著身體的 八根清 妙 相 講 個 所 地 符 的 影子 的 可 六 的 以今生五 , 根 以 雖 淨 跟 , , 絲毫 逃過了;自身的 然引導 六 這 , , 六識 三善道還是在六道裏 就是不造惡業 根 個 根 不 清 人 爽 所受 就清楚了 到 淨, 分 0 那 不 的 這是 開 個 道 報 的 形 因 人 , 徹 , , , 狀 五 它的總原 果 在 也 只造 底 如 有深 根 世 的 影 間 能 逃 都 善 隨 辨 要受 淺 把 逃 避 造 業 法 形 則 這 到 不 了 的

是 它來 境界 要接 看 沒 於外 這 我 子 緣 經 麼 不 伏 裏 經 有 個 們 引 就是 惑 很 念佛 可 特 清 面 觸 起 文 講 造 楚 起 教 那 以 了 就 現 , 深 别 的 靠 境界 些外 暫 容易 我 的 法 想 因 人 行 要時 墮 不 時 門 們 家 工 , , 了 內 緣 不 要 夫 地 殺 住 想 面 種 時提 特 想 子 的 結 解 , 獄 在 盗 0 的 , 壓 我們 就是 别 想 0 果 的 緣 不 了 婬 都 結果 在 醒 那只有學淨土 到 如 種 妄 0 , 壓 念佛 果 只有證果 自己 外 過 這 地 子 的 不 裏 獄 看 起 面 去 那 住 見 現 的 什 造 也 些 , 見 有 學普通法門 這就 麼 那 行 的 エ 緣 研究六報的 些 夫 緣 了 業 了 辨 , , 法 害怕 呢?; 境 如 外 法 不 因 , \_ 果工 門,在這 界 夠 面 接 把 , 什 造了 過 任 了 觸 , 在電視裏看的 , 去 麼 夫還 或是對於 ジ 何 馬 經文, 業 不像 還 那 的 辨 地 L 在 不夠 因 境界, 法 \_ 個 獄 就 生了 佛 種 呢? 因 那 知 起 , 佛理 號 裏 現 子 道 , 0 現 學了 當下 這 浮 解 再 那 斷 在 你 每 行 認 藉 這 用 種 動 些, 除 用 著 個 這 就 識 力 佛 段 了 佛 就 , 部 量 號 念佛 把 教 佛 道 法 造業 經 不 , 夠 壓 理 經 那 號 那 文 那 人 把 還 家 才 麼 下 都是 就 個 把 , 緣 , 真 大 是 佛 殺 把 好 緣 種 去 斷 惑 法 伏 斷 造業 盗 子 正 絕 講 , 這 掉 認 很 行 婬 壓 伏 不 不 這 了 部 了 不清 妄 得 下 下 結 難 個 就 去 經 不 果 來 住 斷 的 意 受 · 要 講 那 我 , 絕 思 報

對

個

不

種

只

了

得

讓

把

他

果 見業 像 家 由 現 六 根 要是 片 在 佛 見 報 識 的 在 第六識來教他分別,沒有第六識分別是不行的,這裏說是見業,見報招來的 出 ,「此見業交」,「見業交」是什麼呢?在 是 八造業 業交 受報 裏的聲音在 婬 從 表 的 , 第 事 六 主 六 由 演 人 情 根 眼 的 根 個: 犯 戒 就 古 偷 時 所 來 就 識 律 從 , 其餘 人講 謂 造 拍 候 眼 講,「一者見報」,「見報」是什麼呢?就是眼 要受報了, 的 云 講 出 的 工 見業交 根出,「 , 何惡報 來, 春宮,現 夫 比 那些是從 眼 其餘五根 如 不 不 普遍 眼 夠 ,在造業的時候 招引惡果」,眼 從 看 看見誨 , 這裏問一 六根 外面 在 犯 地 \_ 看見 講好 , 同時在那裏, 作成光碟來送給 出 境界 淫, 見業交是從 **\_**, 個問 事表演 那 的時候 前 這幾天電視上說 個 根 有幾 題: , 面 起 講 眼 , 那是交業,因 因地 ,業沒有造 的眼 犯 眼 睛 六識 種 為什麼惡報要從 人家 識 就 情 這個人在生前 造業的時候有眼 識 在造業的時候, 造業 在 形 造 造業 ,如果人家不是學佛 , 的引 那 在 , , 所 了 個 所 眼 地 業招 , 週 招 以拿世間 造的交業。 根 刊 見業在 眼 六 的 惡報 獨 引 , 根 根 惡果 眼 耳朵也 家報 由 識 出 起 根由 眼 造 犯 從 的 呢?分成 當然這 識 墮落 了 導 六 罪 眼 見報 引 眼 聽 的 出 0 根 識 的 業 識 看 人 來 出 到 在 人

造業

,

六

根

從

六

招

的

惡

一定是

惡果

那

裏

眼

主

招

引惡

那

個

影

,或是

把

人

聽

那

個

地

獄

來

講

果 , 就 招 引 地 獄的惡果, 是苦報 ,「此見業交」, 還有其他 的業報 交業) 共同

起。

霧 外 量 間 在第七 第七識執著第八識 的 猛 見業) 烈 的 人 一發出氣分,很多高樓的大火,燒死在火裏的人,有的不完全被火燒死 衝 獄」,所謂飛墜,猛火上上下下的,他的神識隨著猛火上下,一會兒跟著火 , 上去 , 他 沒 的 氣)把他嗆死的,是那種味道。這裏講乘煙 下 識 有 火 面 見到一片猛火,滿十方界,然後亡者的第 的「神識」是第八識,第八識 說: , 這 别 所以第七識跟第八識永恆地 後來火的力量稍微 的 東 則臨 個 西 猛 烈的火在那裏呢?「滿十方界」,編處都是一片 ,我執、法執都在第七識 ,這是見業 終時」,到壽命終了時,「先見猛火」,首先他的眼見到 (引業) 弱一 點 加上第七識,第 所招的。這時「亡者神識」,「亡者」是要 纏在一起, 他 就隨著墜下來,「 裏面, ,隨著火的力量飛 無始 八識跟第七 這就是神 八識純粹是一 以 來 煙」是火 識 ,俱生的我執 識 。亡者 「飛墜 猛火 上去,又墜落下 個果報 上 的 的 的 乘 , 一片猛 神 除 煙 煙 識 的 被煙 霧 法 了火 由 報 的 執 火 眼 主 使燒 力 無 以 煙 識 都 死

來, 比 無間地獄之後,下面說: 煙氣直接到了 有時候也有中陰身,到地獄裏是罪大惡極,大惡業招來大的苦果,這中間沒有中陰 如這一生是人,他如果再轉生到人道來,他還要經過中陰身的,或是到畜生道裏 乘著煙 中間沒 的那 有間 無間 種毒氣,這時候就「入無間 隔 地 的 獄 , 04 0 無間 他這是由見業所招的惡報 。沒有中陰的間隔 獄」。「無間」是什麼呢?不經 ,看到一片猛火 ,惡報就是無間地 神識 獄的報 就隨 過中陰身 著火 到 的 了

## 發明二相。一者明見。則能徧見種種惡物。生無量畏。二者暗見。寂 然不見。生無量恐 0

睛看 是 出 前 眼 無量的,說不清、數不清的那種畏懼,這是明顯地看見。「二者暗見,寂然不見」, 面講從六根出,這是從眼根出現了兩種相。「一者明見」,第一種是明見,「明見」 看得 到 這 地 主要是見業所招的,見業的引業所招的,「發明二相」,這「二相」都是見業, 清清楚楚的 獄裏很多惡的 ,看得很分明 、可怕的那種東西 則能 ——刑罰的那些工具。「生無量畏」, 徧見種種惡物」,一墮落無間 地 獄 心裏生 他眼

是看 第二 更是不得 ジ 裏生出 不到 種是 無量 了。 任 暗 何 見 沉寂 東西 一的 , 看 恐 懼 下來 不 什 到 麼 任 , 什 都 何 沒有 東 麼都看不到,這也「生無量恐」,這個墮地獄的人,他 西 • ,「寂然不見」,「寂然」是一 明見」是看見地 獄 裏 種 種 無 可 怕 所有 的 惡 , 這 物 種 大恐怖 暗見」

作沒 家 眼 使 個 相 要學經 他睜著眼 真 裏 符 統 世 統沒 有看 沒 間 這 有看見 其他 這 的 個 有, 要見 見一 個 睛造惡業 人 果 什麼東 人 自 報 什麼都沒 到 造 樣 在 對著 己 世 這 體 人 種業 作了 西 的 , 驗 才感覺不寂寞 因 明 時 , 地 體 有,想想那 目 造業的 或者在曠野裏看看天空 候 ,所以一 很多喪心 驗 張膽地造惡業,墮地獄就看見種種可怕 , 不到 昧著 時候 墮地 良心 , 祖 病 , 個 就是 狂 ,為什麼有明見 師就注解出來, ,看到 心裏恐怖到什麼程度。這就說明 的 獄就是暗見, 事情 見 不 就 到 、自 造了 如 人 同看 , 然界 住 一無所有。想想看 那些大惡業, 所謂明見, 不 在 暗見呢? 到, 的這些東 屋子裏 眼 裏看的惡事情 這 佛 ,看看 西 他好 的 個 經 那 人 裏 那個 還 屋裏 ,我們人在這 些東西 像若無其事 在 的 有 世 涵 人 所 的 義 的 在世 見 , 時 陳 很 因果 他 多, 候 設 間 假

造業 所引 的地 切 獄惡果,這是眼所受的二大苦報。下面 不在乎, 目 中 無人 • 無天理 無因 果 講交業,交業是其他各種 所 以 到地 獄裏是暗見。 根受的 見業所招 報

經文說:

焦丸鐵糜。燒觸 如是見火。燒聽 0 0 能為鑊湯洋銅。燒息。能為黑煙紫燄。燒味。能為 能為熱灰爐炭 。燒心 0 能生星火迸灑 。煽鼓空界

屬 於耳根 湯 是見火,燒聽 時 滾 裏去煮,叫作烹煮,「鑊湯」就是鐵鍋裏煮一 候 品品 的 得噗噗地 大 講完見業引到地獄來,由眼所受的兩種大苦之外,下面講耳, 剝 鍋 銅 剌剝剌, ,後來世間法五種刑具之一 這 柱這 響, 個 地 」,眼裏所見到的地獄猛火,這個猛火能夠燒聽,燒耳根之聽,聽屬 一類的 那個聲音聽在耳朵裏,耳朵聽起來恐怖。洋銅是銅器 獄 那個炸開的聲音,就是憑耳根聽的力量在接受,他一接受火燒這 之火 見猛火燒為什麼變成燒聽呢?想想看 能為」, 能夠變為 , 煮一 大鍋 大鍋的滾水,「洋銅」是燒的 「鑊湯洋銅」,「鑊」是古時 的滾水,把受刑罰的罪 煮 一大 分別講了,「 **,**候煮 用火 鍋 人 那 放 的 個 一燒的 水 飯 到滾水 銅 金 水 如 煮

些東西 家 報 那 , 個 這 個 叫的淫聲,到地獄裏就受這個交報 交報就是在造業因的時候 燒 的 水、 燒的. 銅 , 他一 聽 , , 心裏生出無窮的恐懼。 比 如 眼 在 造婬 欲 , 眼 睛看婬色, 這是耳根在 耳就聽旁邊人 接受它的交

丸燒 了 地 聞 舌 就 根當味道 這 他 是 個 頭 獄 到男子身上也有香,用鼻根聞的。 在造業的時候 焦了 燒成糜,燒爛 人在 火 黑煙紫燄 下面:「燒息,能為黑煙紫燄」,「息」是呼吸,呼吸的是鼻根,鼻根管呼吸的 在 世 世 的 燒這個鼻子, 燒焦的 的 , 的 時候 因地 就 時 候 能 的時候 鐵 毒殺 貪圖 了。「燒觸,能為熱灰爐炭」,這是燒身體,身體接觸 當 他鼻根聞到 丸不得了, 那 燒這個呼吸的息了,它就「能為」,變成「黑煙紫燄」。 個 人 那 種 ,舌嘗味,這個「味」指在姪欲之中,也有舌嘗味 , 氣 覺得味很 那不得了 味 這個味道很 一到舌頭上,就把舌頭燒糜了,燒紅 呢? 在因地由鼻根造這個業,墮地獄的時 好好 到地 。「燒味,能為焦丸鐵糜」,「味」是舌 , 好、 獄 堕地 的 很香,男子聞到女子身上有香 時候就受苦報,變成黑煙、變成紫燄 獄 ,焦丸鐵糜 , 九 」 的 鐵 是 , 身根接觸 鐵 就 候 根 把整 ·、女子 ; 接 丸 , 誰 這 個 舌 個 吻 鐵 4

等於 變成 業是婬業 薩 就 迸 灑 道 能 個 就被燒掉了。在因地不懂、不知道,到果地就知道,來不及了。所以菩薩行菩 在 夠 熱灰爐炭 把 生 或 因 煽鼓空界」,「心」就是意根,燒心 那 一出星 者已 些火 地 ,到這個時候,這個火要燒意識,意識一燒,「能生星火迸灑」,在意識 的 用 火 了。 時 經是大菩薩 扇子 候 , 不能 那個火 身體 搧 接觸 樣 往外爆 見因 接 的 , — 觸 , 接觸 火花 **掮到空界上去,空界是一無所** 就 覺得 見到 就是熱炭在那裏,用身體去抱 四 很好 果 處迸 , 這個火一起來的時候,本來是由 ,可 菩薩畏因就是這樣。「 灑到各處都是。一直「煽 是到 地 獄 受果 有 報 焼心 嗎?一 就是 , 熱灰 鼓空界」, 抱 能 眼 生 爐炭 星火 身體 裏 見

勸 帶 的 上 的 的 我 本 交報 地、水、火、風是循業發現的,沒有發現,講到本源,就是清淨本然 們 祖 師 學 源 佛 注 ,講得清清楚楚的,這部經把因果交代得一絲一毫也不含糊的。古人注 這個火 解 的 到 人 這裏, 說果 自然 然能 就沒 把什麼業、什麼果,由見業造的 把 有。火自然沒有,不會墮落到 見業反妄歸真,不見外面 那 些生滅的色塵, 主因,由其他造 地 獄。 前面 講得清 見自 的交業 己本性 周編法 清楚楚 , 附 解

是智慧光明,那就是我們覺悟不覺悟的問題、修持能不能照這樣修的問題。 界,原來就是清淨本然的。我們不要造這個業的話,這個火就不是地獄猛火了,就

口

向

眾

生

雙 超

空

有

中

道

悲

不

壞

智

有

為

無

為

中

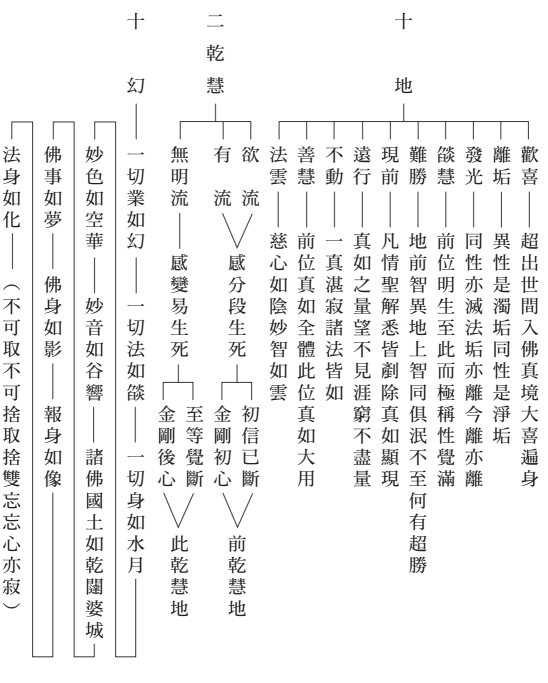
道

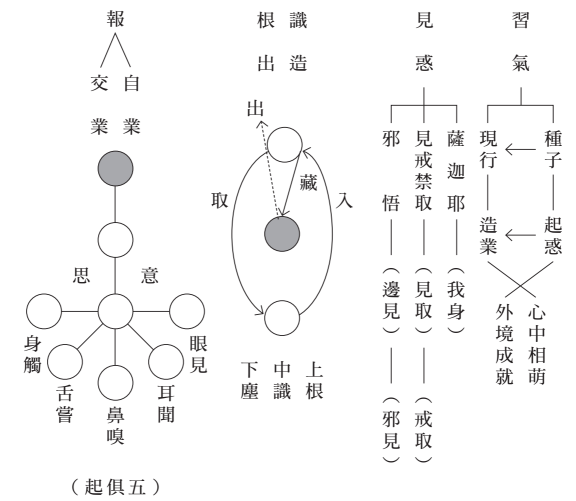
智

不

壞

悲





## 聲明書

公 文 字 開 書 口 徐 籍 述 醒 • 或電子書(文字檔光碟),所有著作之重 民 先 公 生所 開 播 送、公 講述之佛學及儒 開 傳 輸 及 流 學 通等 經 典 行 為 經 整 同 製 理 意 成

意 均 更 得 改 自 內 由 容 利 , 用 改 , 變 但 著 任 作 何 原意 人 均 <u>ن</u> , -不 影 得 響 加 大 註 眾 版 權 權 益, 所 有 亦 , 不 或 得 任

皆

不

受

時

間

地

域

•

次

數、

對

象等

任

何

限

制

任

何

人

作

為

營

利

為

目

的

之

用

## 國家圖書館出版品預行編目(CIP)資料

大佛頂首楞嚴經講記.十六/徐醒民講.一

彰化縣花壇鄉: 雪明講習堂, 2019.08

面; 公分

ISBN 978-957-9649-58-2(平裝)

1.密教部

221.94

雷

話

四

<u>-</u> <u>=</u>

 $\equiv$ 

七

八

八

+

 $\equiv$ 

號

限

公

司

兀

八

七

108013405

居

士

堂

公

元

九

年

八

月

恭

印

結

緣

贈

送

品

## 住 電 講 承 住 出 印 版 佛 者 話 者 者 址 址 頂 : • : : : • 首楞 臺 봎 彰 雪 徐 化 中 盛 九 縣 嚴 市 印 花 西 明 醒 經 壇 屯 刷 鄉 講 區 七 事 長 記 講 民 永 春 業 輝 十六 村 路 有 八 福

德

巷

號