# 大佛順賞 楞嚴經

雪明講習堂印行祭醒民居士講 "一一"

| _        | _      | _ | _  | _  | _  | _ | _ | _  | _  |
|----------|--------|---|----|----|----|---|---|----|----|
| _        | _      | _ | _  | _  | _  | _ | _ | _  | _  |
| Ο        | 九      | 入 | セ  | 六  | 五  | 四 | Ξ | =  | _  |
| `        | •      | ` | •  | •  | •  | • | • | `  | •  |
| 定        | 即      | _ | 禁  | 是  | 云  | 阿 | 由 | 由  | 阿  |
| 光        | 以      | 切 | 戒  | 食立 | 何  | 難 | 因 | 因  | 難  |
| 發        | 此      | 如 | 成  | 辛  | 名  | 0 | 世 | 世  | 0  |
| 明        | ジ      | 來 | 就  | 人  | 為  | 如 | 界 | 界  | 由  |
| 0        | 0      | 密 | 0  | 修  | E  | 是 | 愚 | 留  | 因  |
| 明        | 中      | 圓 | 則  | É  | 種  | 眾 | 鈍 | 礙  | 世  |
| 性        | 中      | 淨 | 於  | 摩  | 漸  | 生 | 輪 | 輪  | 界  |
| 深        | ·<br>流 | 妙 | 世  | 地  | 次  | 0 | 迴 | 迴  | 虚  |
| <b>\</b> | 入      | 0 | 間  | 0  | 0  | _ | 0 | 0  | 妄  |
| 0        | 0      | 皆 | 0  | 菩  | _  | _ | 癡 | 障  | 輪  |
| 唯        | 圓      | 現 | 永  | 薩  | 者  | 類 | 顛 | 顛  | 迴  |
| 進        | 妙      | 其 | 無  | 天  | 修  | 中 | 倒 | 倒  | 0  |
| 無        | 開      | 中 | 相  | 仙  | 羽  | 0 | 故 | 故  | 動  |
| 無退       | 敷      | 0 | 生  | 0  | 0  | 亦 | 0 | 0  | 顛  |
| 0        | 0      | 是 | 相  | +  | 除  | 各 | 和 | 和  | 倒  |
| 名        | 從      | 人 | 殺  | 方  | 其  | 各 | 合 | 合於 | 故  |
| 不        | 真      | 即 | 之  | 善善 | 助  | 真 | 頑 | 著  | 0  |
| 退        | 妙      | 獲 | 業  | 神  | 因  | 7 | 成 | 成  | 和  |
| Ü        | 圓      | 無 | 0  | 0  | 0  | = | 入 | 入  | 合  |
| 0        | 0      | 生 | 偷  | 不  | _  | 顚 | 萬 | 萬  | 氣  |
|          | 重      | 法 | 劫  | 來  | 者  | 倒 | 四 | M  | 成  |
| •        | 發      | 忍 | 不  | 守  | 真  | 0 | 7 | 1  | 入  |
| :        | 真      |   | 行  | 護  | 修  | 猶 | 枯 | 精  | 萬  |
| :        | 妙      | • | •  |    | •  | 如 | 槁 | 耀  | 四四 |
| •        | •      | • | •  | •  | •  | 捏 | 亂 | 亂  | 7  |
| :        | •      | • | :  | :  | :  | 目 | 想 | 想  |    |
| :        | :      | : | •  | •  | •  |   |   |    | :  |
| _        | _      | _ | •  | •  | •  | • | • | •  | •  |
| 四        | =      | O | 九  | 七  | 六  | 四 | Ξ | _  | :  |
| _        | 二五     | 九 | 九三 | セ  | 六三 | セ | _ | セ  | _  |
| —        | 五      | 九 | Ξ  | セ  | Ξ  | セ | _ | セ  |    |

## 大佛頂首楞嚴經講記【十五】

| 附   | =        | ニニ           | =    | =       | =    |
|-----|----------|--------------|------|---------|------|
| 講表  | 二二五、     | 一四           | ニニニ、 | 111,    | ニニー、 |
| •   | `        | 四、           | `    | •       | `    |
| :   | 如        | 種            | 形    |         | 住    |
| •   | 是        | 類            | 成    | 地       | 戒    |
| •   | 乃        | 出            | 出    | 心地涉     | 自    |
| •   | 至        | 生            | 胎    | 知       | 在    |
| •   | +        | 0            | 0    | 0       | 0    |
| •   | 是乃至十方虚空滿 | 窮            | 親    | 俱       | 能    |
|     | 虚        | 未來           | 為    | 得       | 遊    |
|     | 空        | 來            | 佛    | 明       | +    |
|     | 滿        | 際            | 子    | 明了      | 遊十方  |
| •   | 足        | 0            | 0    | 0       | 0    |
| :   | 微        | 三世平等。        | 名    | 遊       | 所    |
| :   | 塵        | 世            | 法    | 履       | 去隨   |
| •   | 0        | 平            | 王    | +       | 隨    |
| :   | —        | 等            | 法王子: | 履十方。    | 願    |
| :   | <u> </u> | 0            | 住    |         | 0    |
| •   | 塵中。      | 十方通          | 0    | 得       | 名    |
|     | 中        | 万            | 表    | 無留      | 願    |
|     |          | 迪            | 以成   | 留       | 心住   |
|     | 現十方界     | 達            | 灰    | 礙。      |      |
|     | 十十       | o<br>H       | 人    |         | 0    |
| •   | 力田       | 名            | •    | 名       | •    |
| •   |          | 無            | :    | 修行      | •    |
| •   | •        | 無盡行          | •    | 11<br>住 |      |
| :   | :        | 11           | :    | 一。      | •    |
|     |          |              |      |         |      |
| •   | •        | •            | •    | •       | :    |
| =   | =        | =            | _    | _       | _    |
| ニミセ | ニニミ      | 一<br>()<br>七 | 九    | セ       | 五七   |
| セ   | Ξ        | セ            | _    | 五       | セ    |

# 大佛頂首楞嚴經講記(十五)

## 徐醒民居士講 研學小組記

## 第二一一講

阿 如是故有卵羯邏藍流轉國土 難 0 由因世界虚妄輪 迴 0 動顚倒故。 。魚鳥龜蛇 和合氣成八萬四千飛沈亂 。其類充塞 想 0

開 生死真 來 剛 類 才念的 正用工夫的 一類 地說 這段 ,這個說清楚了, 話,那才用得上。 ,是接著上回講 到眾生有十二類 我們就知道在六道裏為什麼有輪 , 現在把十二 類眾生的 迴 因 然後要了 緣 再分

性 性 個 本來性是明圓 字是 明 性妄見生,這裏的「由、因」是接著那個意思來的。那個意思就講到眾生 圓 我 根 們看 故 據 因 前 經 文, 一段 明發性,性妄見生」,「由」是由性明 又光明又圓滿的 釋迦牟尼佛叫阿難說:「阿難,由因世界虚妄輪迴」,「由因」兩 的意思來 的,各位看二九五頁第五 ,就因為不明瞭,明上再加明,妄念發生了 ·公 , 行,佛告訴 性本明圓,「因」是因 阿難:「 由性 顛 明 然後 明發 倒 ジ

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

覺 背了 講 間 顛 就 就 形 到 就 面 如 任 之 成 來 藏 講 何 本 成 倒 形 動 • 繼續 後 我們 器 藏 現 世界 性 成 為 是 與本 世 行 與 動 了 就 上 不 (真心 清 動 起了 間 就 凡夫眾生不 知 從畢竟無成究 , 任何現象發生,表現出來都是清淨的。我們凡夫不了解自己的 沒有這些現象。本性有什麼現象?已經成佛的 淨 來 這 顛 所 0 道 , 不停 個 動 現 的 的 倒 以 相違背就是 在 因 真 起 世界是由虚妄來 這 相 此 是 じ 惑 地 這 , — 真法 轉 就 相 知道自己清淨本然的 個 , \_ 悖 種虛 動 念不覺就 竟有 種 由 起了無明 界完 顛 的 種 , 那就是一 不明 妄輪 因 倒 。 沒有不覺,真正大覺的 全真實的; 本來這 瞭的 起了 的 就根據上面 動 迴 ,無明是虛妄的 就是 , 種風 虚妄 惑業就起來 無明 動顛 個 顛 世界, 不 輪 ` — 本性 倒 , 倒 了 無明 迴 那幾 故 種 解 0 顛 , **,** 眾生 怎麼虚妄輪迴呢?我 的 風 就 句來的 , , 自己起了無明,虚妄顛倒 倒 пЦ 由這虚妄就形成了我們 時 有 氣 在 就 世 時 動 , 候 動 那裏妄動 在 間 有動 ,「由因世界虚妄輪 候 顛 顛 那 人隨 • 裏 倒 起 倒 , 器 了 之後 就 故 亂 , 世 緣 明 妄 有 0 , 動 間 就 動 什 動 不 瞭 不變的 覺 鼓 自己 麼 就是 從 那 們 就 114 的 動 跟 業 裏 的 凡 顛 無 , 一真法 真 夫眾 真 的眾生 隨 來 倒 明 迴 因 ? 種 就 緣 的 Signal Control じ ? 起了 生 此 相 無 風 動 所 界 前 違 如 氣 不 就 世 明

氣 的 風 千 那 位 分 不 他 這 靜 這 生 是 眾 和 裏 有屬 氣 態 個 個 的 的 想」, 生 樣 \_ 的 合 顛 飛 煩 這 , 的 種 與 跟 卵 於 沈 惱 倒 , , 「虚妄輪 真心 妄 生眾 煩 氣 段是 剛 亂 更多 這 胎 由 同 想 生是 奮的 想 惱 分 樣 動 樣是亂 和 有八萬 發出 相 生由 ` 講 , 想像力 成 由情 合 迴 合 煩 卵 飛 陽 的 惱 沈 來 生 他 想, , 成為一 剛 ,不是。 四千那 就是妄想,有妄想在那裏 亂 無 , 就 的 那 的 想像 有飛 成為 , 種 想是從那裏來 盡 由情感的 卵 氣 隨著陰陽 風 的 生 分, 個 麼多 、風 的 有 這個 品結果, 說 眾 由 沈 八 陽 氣,「和合氣成」,和合氣成是什麼呢? 情 1思想) 生, 0 萬 虚妄的妄動, 剛 個 八萬 什麼叫飛? 和 四 的 -陰氣 八萬 前 的? 大概 合的 一千飛 氣分往 發 四千是講一 面 四千 有 就 、陽氣的 生的 沈亂 0 , 有 從 這是由 張 上,往 亂 八萬 這 上 表 想」, 就 想 直 面 個 , 這 跟 想和 氣 四 個 一種 一不停地 跟 個 , 的 上飛 真 想 八萬四千是針 千煩 各 跟著 具體 動 思想當然指 1 合的 就 氣 位 顛 揚 相違 分, 惱 在 都 動 的 上 倒 的 那 介 , 數 面 , 背 和合而 裏 因 想是妄 目字 這 紹 動 和 種 的 造業 - 合氣 此 過 顛 個 的是虚妄的 氣 對 這 了 倒 所 動 分,有 我 了 裏 如果 成 想 成 的 卵 以 , 們眾 的 說 卵 , 不是清 的 4 生 是 飛 有 跟 動 0 陰 詳 氣 的 動 沈 八 那 跟 由 生 矛木 細 思 來 顛 動 形成 萬 想 亂 個 胎 分 的 的 物 淨 想 倒 每 想 氣 生 四

陰 有 飛 沉 的 的 氣 有沈 分, 下來 氣 分是陰柔 的 , 就是有 的 就 飛 往 沉 下 的 沉 淪 亂 0 想 這 類 眾 生 雖 然 都 是 卵 生 卵 生 出 來 的 眾 生

邏藍 受報 滑是 是 那 母 不是 小 卵 如 體 羯 4 雞 我 最 軟滑 羯 這 邏藍,「羯邏藍」是印度文的字音,翻成中國字的意思是 裏 就 的 們 了 如是故 邏藍 初 種 話 4 可 卵 的 的 凝 這裏是講卵生 逐 以 也是羯 , 看 滑 漸 它有最 , 有 有水分的滑, 這 形 得 還有其他 0 卵羯邏藍 個 卵子 成 見 邏藍 時候還分不清是卵生 凝 初 的 滑 的 的 , 狀 家裏 卵 的 凝 , , , 後面接著就講 滑 物 到 況 就是凝 不是一 流轉國 體 不 人 的 養 道 同 動 的 來 聚的 體 那 的 雞 種堅固 土, 的 , 個 ` 0 這都 除 胎 鴨 胎 \_ 胎生, 如是 、是胎 生 了 , 小塊物質(物體 位 的 是。 還 這 牠 , 狀 畜 不 個 生下來 --像這樣, 況,這是羯邏藍, 生。 生道 剛 卵生、胎生在最 很 卵 清楚 剛 以 也有 換句話說胎生的最初也是這麼 形成 外 的 蛋是 卵, 的 ,還有水裏其 故有— 的 胎 ),是一種 叫 只是 生 羯 的 邏藍 初 「凝滑」, 所以 卵 有這 , 都叫 裏 剛 點 滑 有 面 , 點 入 他 個 動 作 胎 胎 可 動 的 就 的 有什麼 生 羯 的 以 凝是 物 物 流 情 邏藍 體 時 的 孵 那 轉 況 候 動 得 凝 而 個 或 呢? 物 就 出 , 聚 印 土 比 羯 在 也 來

請 有 這 個 專 卵 個 狀 門 生 況 國 土 的 研 卵 眾生 究 就多了 生 這 一的最 , 流轉到各各國土裏 類 初 十方 眾 現象也是這 生 世界的 的 專家 國土都 , 個 你 東 面 叫 西 有這 , 他 這 來 卵生眾生的 研究 一類眾生 統 統 114 他 作 也 種類太多太多了, , 羯邏 那 研究不清楚究竟有多少 一個 藍 國 卵 土 羯 都 邏 有 藍 數 流 不清 任 轉 何 環 國 0 種 土, 我 境 都 們

遍 蛇 的 生 以 飛 水 太多了 一的 在 去 這 動 族 ,豎窮就時間來講 物; 水 ,是飛 , 經 是按 裏邊 可 類 文 想像是低沉的,是陰柔這一 的 裏 以 其類充塞」,「充」是充滿 照 的 在 舉 0 魚 動 水裏 幾 牠 按 物; 也 的 照 個 游來 可 想 這 例 龜 併在往下沉這 子 ,這些眾生在過去世、現在世、未來世,永久是有的 幾 可 游 想像力),想像力屬於陽剛 類 去 來 以 舉 在水裏,也可以 , 牠 分, 什 麼 生存的 舉出魚鳥龜蛇 例子 ,「塞」是無處 類的想像,很消沉的這種,牠就往 類 ? 依 的 深生 報 魚 在陸地;蛇大部分是在陸地 就是在水裏面 鳥 0 龜 像這些飛也好 上 蛇 的氣分, 而 ٠, 面 不在 經 以 文講 狀 ;鳥是飛 就成為飛鳥這 講到最多的 況 「飛沈亂 來 沉 分 也好 的 類 的 , 下沉 想」, 在空 就是豎窮横 , 當然也 比 ,豎是豎 種 淪, 中 類 牠 類 如 受卵 飛來 魚 太多 飛 可 是

窮三 際 横是横 遍 十方 在空間 方 面 十 方 世界那 個 世界都有 這 04 充 塞 下 面 這

一段講 胎 生, 經 文我們 先看 一下::

有 由因 胎 遏蒱曇 世界雜染輪 0 流轉 迴 國土 0 欲 顚 0 人畜龍 倒 故 。和合滋成 仙 0 其類充塞 八萬 四千横豎亂想 0 0 如是故

世間 著情 歸真 相 成了世界顛 欲顛倒」。「欲」是由情進一步形成欲望的欲,欲是顛倒,前面 雜染輪迴」。有雜染不斷地在那裏循環演變、在那裏變化 違 欲 背的 「雜染輪迴」,前面講卵生,這裏講的是 雜 由 發展 歸 染 因 到真心 講情 倒 , 跟 就是情欲 就 前 這是 生 也 。這是說明生死的來源 面 死輪 好 \_ 、講欲也好 「由因世界」。 樣 ,情欲發生的 迴不 的 斷, 由 於眾 要了生死 , 這都是跟 現在 就 生 114 不 , 世 雜 明 的 胎生就是「欲顛倒故」,有這些欲望 界 染 瞭 本性 話 胎 顛 自 , 倒 己 胎 生,卵生是由想發生的 就要反妄歸真,這都是虚 相違背 生是 的 本 時 性 候 因為情 , 0 因 就 , 著 就 就 因 有了 就 才有 成為 為 起 講它跟自己本性是 跟 眾 的 了 輪 本 生 無 性 迴 , , 明 了 因 相 胎 這 妄 妄 違 此 些眾 生是情 的 這 這 想 背 裏 4 情 要 順 作 講 生 形

欲 迴 , , 這 欲 顛 個 情 倒 故 欲是不正 」是起惑造業的惑 一常的 它是 顛 迷 倒 惑 的 違背 起了惑就 本 性 造業 的 先 把 這 個 說 清 楚 0 雜

輪

較 的 這 這 相 水 不 的 分 種 好 時 合 同 了人胎 眾 講 個 了 滋 亂 生 入 候 下 上面 人 點 胎 想是什麼呢?起造業的思想,八萬 面 , , 之後 兩 說: 那 的 就 , 情感 不僅 性 正 看 就 種 和合是氣分,陰陽之氣的 在 滋 投 他 ,生下來 派 和合滋成八萬四千橫豎亂想」,這也是講 和 講 潤 用 顛 胎 合滋成,自己就貪欲了, 水分 人 了。 的 點 倒 狀 類 到 可 為 他 的 況 , 什 得的 也是 麼 '什麼投胎?前 以 入 這是個 成。 胎 程 人身是直的 亂 度 ,畜生也有胎 怎麼 想 緣 顛 , 和 雖 0 倒 ,這裏是「和合滋成」,「 然 兩 合滋 情 面 是亂 性 四千的 , 況 講 由這個 他身體是直的走在地上。 和合滋 成?就是父 生 不 公欲 想, 的 亂 樣 , 顛 關 是豎 想, 成的 的 比 倒 係 如 」,起了惑,再遇 所謂亂想, 和合, 一的 牠 母 比 話 就 要入 兩 如 , 成為八萬 自 還 性 到 這個 己 滋 胎 比 和 人 的 合 較 道 , 有横的、 牠 是 生命 正 來 和 的 四千横豎 畜生 · 合 原來是欲 直 的 辟 到 跟 顛 , 候 種 父 上 呢?牛馬 點 欲 滋 有豎 倒 , 母 跟 就 潤 面 亂 之 這 和 所 他 顛 形 • 的 想 緣 是 成 合 以 比 個 倒

【十五】

有」, 有這 横 轉 中 個 只 胎 直 個 七 能 立 生 的 羊等家 國 國 上 天 階 114 麼多的 動 , 的 因 之 段 但還是橫 意 羯 物 牛羊馬這 此就有,有什麼呢?有「胎遏蒱曇」,「遏蒱曇」 後就 思叫 都是横 邏藍 畜 (第二個 流 亂 • 轉到 皰 想, 野 形成一個 , 的 到 \_ 的 生 那 位置) 大的 為主 這 走 類 的 肉 個時候 路 的 動 皰 個 , 這 ,猴子走路還是橫的為主, 動 皰 遏蒱曇了, 物 分別有橫的亂想、有豎的 或 了,在第一 物 , 上都 就表示亂想有橫有豎。「 就是 牠 ,根據古代大德注 牠 的 有 能 亂 胎炮 叫胎遏蒱曇 直 想是 個 立 位 嗎? 横 皰 置還分不出來是胎 的 叫 猴 遏 子 解,大概入了 所 ,先認出來這是一個 捕曇 比 以 亂想,「如是」,像這樣的話 有時候牠還可 如是故 較 λ , 胎 精 確 之後 明 認 就胎生來講,是進 有 出來這是一 胎 點 胎 • 是 遏辅 出了 以 , 卵 比 後 以直立起來 胎 , 曇, 不上 , 胎 到 剛 個 流 遏辅品 了 人 入 牠 胎 轉國 二 胎 自 了 曇翻 λ 還可 的 , 己 セ 其牠 到 土 就 時 成 第 故 是 流 兩 候 以

道眾生 這 些 胎 ,是直 生 一的 眾 立的、是豎的 生 這些眾生多得很 ,這個豎的 0 ,從原來亂想是豎的 也舉幾個例子: 像 \_\_\_ 人畜 亂想,所以入了人 龍 仙 ·, 人 胎 是

代表,這 之後 也 的 跟 , 後歲成 前 修成 面 仙 人; 類 樣 的 的,横豎這些眾生,是由那些亂想來的。「其類充塞」,他這一 話 畜生是横 豎窮橫 他跟 人類 遍 的 ,無處而 的形狀是一樣的, 龍也是横 不有 的 我們 龍 他也是豎的 人道眾生, 蛇 這 類是橫 那個 0 就拿這幾個 的; 世界只要有眾生的 仙 是 作 例子 人 類充塞 這 作 類 地

### 由因 有濕相蔽尸。 世界執著輪 流轉 迴 國土 0 趣顛 0 含蠢蠕動。 倒 故 。和合煖成八萬 其類充塞 四千 0 翻覆亂 想 0 如是故

方就

有。

下

面

講

濕生的

,

經

文我們看一看:

的 麼 抓 的 妄想, 執 個 水分相合的時候,就能夠由濕來成為這一類的眾生。「趣顛倒故」,「趣」是趣向 東西 執著輪 著法 由 因 他 ?執 ,你執持不放,你的手一 迴是: 是前 「執著輪迴 著 就 面 他虚妄 表示 那 個 ·合的 0 因 顛 凡是一 , 倒 意思 因著那些妄想造成「世界」,這 的這 種執著,一定要跟那 定跟那個東西能夠合起來,不合, 種思想與 濕 生的 動物 濕 相 以 合。 合 濕是一種水分, 前 個 面 物體 講 個 過 相 妄想是屬 以 合 相 的 合來感受生命 你執著 , 他藉著水分 比 於 濕 如 , 你 生 你怎 手 眾 裏 生

什 就 趣 又 也 他 就 虚 麼 到 向 不 呢? 一樣 是 那 妄 濕 跟 分 個 分 來 他所攀緣 地 的 他 别 變 方 , 本 這 成 來 動 , 種 執 就是攀緣攀 的 顛 的 的濕 真 著 倒 , 是 所 輪 N) 的 相 以 迴 以 1、境界, 氣 違 叫 , 到 分來 背的 趣 繼 那 顛 續 個 就是妄想執著,違背了本 形 倒 在 成 地 這 那 0 方, 裏 114 他 , 欲 的 趣 不 他 停 趣 顛 顛 所 倒 倒 , 攀 是 見 他 0 的 到 以 前 這 情 地 水 面 種 方 分 是 欲 趣 都 變化 的 欲 向 是 性 溼 顛 以 顛 出 氣 倒 濕 來 倒 , 水 的 的 再前 他 , 就 , 分 114 濕 往 面 的 趣 生是 是 那 濕 顛 個 動 倒 以 境 顛 顛 趣 倒 倒 為

那 類 氣 分 四 種 種 眾 那 7 , 境界 由陽 緣,藉著這個緣,他的生命就變成這一類眾生。這 個 生 翻 由 來 溼 覆 於 上 氣 氣 亂 這 面 樣 換 把 想 相 溼 合 的 句 再 氣 話 違背,就起了惑,起惑以後就 ,單有溼氣相合是不夠的,還要蒸發,蒸發是有煖 和 加 說 一蒸發, 合媛成,媛成是什麼?這 上有煖氣一蒸發的時 , 這 種 眾生由 濕與煖一和 於 他 合起來,是他 的 妄想 候 就變成他 , 要造業,造業 類 這 的眾生, 種 的 妄想是趣 類眾生有八萬四千翻覆亂 緣 自己的生命了 , 他 他藉著 八之後 雖 向 然 有 **,** 溼 氣 與 溼 和 氣 溼 氣 合煖 煖 和 就 氣 合爱 有 氣 轉 成 水 到 屬 要 與與 氣是 這 八 分 於 想, 陽 萬 的 水

覆覆 多了 樣 亂 陸 定 顛 八 的 萬 地 的 想 倒 上有 煖 的 四 有大 濕 千 他 濕 顛 0 自己 生 , 都是一種貪戀的 倒 的 他就轉成那 是違背本性 的 太多了 太多太多了 眾生太多太多了。 也不明瞭 有小的, , 甚至 種濕生動物 別人也沒辨 他 , 翻 出於 完全是虚妄的妄想 覆 一我們 亂 變成 自己 想 肉眼 , 那種 法 那 都看不見的那些小的眾生,水裏有 翻 知 濕生的眾生,這個最危險了 \_ 覆 任妄情的 道 類 他 的 這 現 濕 , 兩 在 生眾 這裏的妄想完全是 ジ 個 理 的 字是 生不 N'S 、虚妄執著的 理 顯 ,完全看當時 定 示 這 , 種 翻 覆 翻 亂 0 じ 濕生 亂 想 理 來 想是 接 覆 , 的 一的 就 觸 去 空 太多太 114 到 沒 前 氣 反 什麼 有 翻 面 有 覆 反 講

軟 肉 轉 後 肉 這 到 , 而 因 個 這 這 己 裏 此 \_ 肉 類眾 體 0 而 的 像 形 有 這一 生, 「 牠 相 , 執著軟 有什麼?「濕相蔽尸」,濕生的眾生,「濕 Щ 類的 作 如是故有」, 蔽 肉 尸 牠 ,「蔽尸」是印度文, 肉裹沒有骨頭, 不是胎生,沒有羯邏藍 就 由前 面 翻覆亂想來的 我 們 翻成中国 人 的 胎遏蒱曇 肉 國 體 , 字 有骨 相 翻覆亂想是造業 的 , 意 是有牠 頭 思 撐 只有蔽 4 起 來 軟 的 尸而 肉 形 牠 相 0 造業 己 是 所 , 開 謂 這 專 軟 始 之

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

是軟體 是 生都 生眾生。 濕 牠 ,三際的 生的眾生。「流轉國土」,流轉到 叫 所感受得的 的 含靈,含有靈性 所以下 , 在那 時間都有,十方世界也都有 裏活 面講「含蠢蠕動」,「含」是含有,眾生都有生命的這種……有情眾 種 生命 動。這一類眾生有多少?也是「其類充塞」, 那一 的 果 個眾生都有本性 報 這是初 所有的 生的 國土裏都有,凡是有國土 。牠是蠢動的,含靈 這種形 相 , 這種 形 相 **-**過 的 長成 動 去 地 的 方 以 這 現 後 些 在、未 三動 都 有濕 就 物 是

化生是由變化生出來的眾生,經文我們先看一看:

有 由 化 因世界變易輪迴 相羯南。流轉國土。 。假顚倒 轉蜕飛行。其類充塞 故。和合觸成八萬四千新故亂想 0 0 如是故

麼? 那 成為世界,這個世界是顛 個 化是 相 由因 合, 變化 世界」,這類眾生也是由於有妄想變成的 這 個 ,與原來 不是 化 的 要 倒 生要離開 離 的,然後才有這個眾生 開 跟 前 所謂離開 面 的合不 ,「變易」 相 同 ,這個眾生是化 , 由 前 無 114 明 面 作 的 不覺,變成 離 濕 , 生要藉 跟 生的 那 個 著 種 0 化 種 緣分相 水 生是什 妄 分 人想而 離 與

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

是喜 是 新 就 先 種 的 把 體 種 那 的 變成新 跟 起 故 原 轉 講 成為「八萬四千」 假 個 , 變為 法: 亂 歡 那 惑 來舊的 舊 法 然 後 想。 新 的 世間 的 另 類 起了 才 的 這 種是 變成新 的 , 就 能 種新 就是 輪 緣 惑就 拿身體 變成 厭 個 分 迴 無 物 離 故 不停 造業 相 任 的 而 這 體 舊 亂想也是不淨的, 那麼多的眾生 來 接 何 個 為有, 的 , 法 講 眾生 變化 觸 ,這都是顛倒 個 , 都是 生命、 所 , 故 原來是沒 成另 正 這 以 報 假 種接觸就是造業了 所  $\neg$ 是舊 身體 外 和 的 的 以 身體 合 , 叫 的 有的 特別 觸 個 , 就 成」,「 這 這叫 物 , 變易輪 看接觸 舊的 在 種 體 把 ,忽然化生出來叫有;再 舊的 化 顛 變易輪 0 厭惡了 倒 這 生更為顯著 觸 迴 到 都 完全與真如本性相違背的 變成新 0 那一 是接觸 迴 04 他怎麼接觸?「新 變易怎 。「假 作 個 不要了 化 的 緣分, 生, , , 顛 麼 這是 就 他 倒故 講 所 變 跟那 變成 喜歡新的 呢? 假 以 化 這 顛 個 那 0 這 種 變易是 倒 個 所 緣 故亂 變易 個 以 分 類 由 變易把 了 化 假 的 想」,就 這是 這 把 生 顛 眾 和 一有 原來 個 這 就 倒 生 物 就 兩 114

如是故有化相羯南 **\_**, 因此就: 有化生的這種形相, 這個形相叫 羯南 我們 按照

有多 蜕 化 跟 現 生的眾 現 前 在 飛行,其類充塞」,多得沒辦法算 少 成 面 的 呢 軟 音 的 生, ? 這 肉 讀, 這 麼 不 如 相 這還是一個大概分 果 個 類眾生也是太多 同 按 形 照唐 這是硬 相 , 매 朝 肉 硬肉 的 古音 0 因 太多了。 0 這樣的話,「流轉國土」, 為他是化 詳 叫 細 分無窮 羯 有 •哪 生, 八萬四 無盡 <u>'</u> 不經過軟 千的 羯 的 南 0 亂 因 肉 想, 翻 此 流轉 那 成中 下 就 個 面 有 階 國 舉 切 段 八 的 的 萬 的 意 例 國土 四 思 子說:「 千這 變化 04 , 硬 麼多 流 就 肉 轉 轉 成

呢? 出 動 孵 脫 那 去; 離 的 成 個 原來 硬殼 那 蛾 比 轉蜕飛行」這一句,「 還 種 如 有 動 的 化 人 脫 家 蛇 物 原 掉 成 來 養 皮了 蛾 , · 牠 是 自己 有 的 以 種 後 蠶, 吐絲的蠶 鳥雀 這叫 會 的身體 飛 把 , 繭 作蜕 , 的 蜕」是什麼?蛇、夏天樹上的蟬, 牠 離 動 咬 破 開 可 物 轉蜺 ,蠶養老了以後,牠 了, 以 牠 就飛出去了 化成蚌蛤這 的意思有幾種:有飛 蛇 可 老的 以 化 成不 時 候 \_ , 會飛 這 類 , 自 就是 的 吐絲作繭, 的 己 0 蜕 把 所 , 在 飛 的 蛇 以 轉蜕 陸 體 , 地上、 有 牠在轉化 由 脫 在繭裏牠慢 行 掉 蠶變成 飛 的 , 行 在 牠 水裏 自己 的時 飛 這 蛾 的 慢 是 可 蛾 的 候 轉 孵 什麼 身 以 就 , 蜕 化 行 把 飛

幾 生 化生還不只剛才舉 像鳥雀變成蚌蛤這一類的。 來不會飛的, 就 一的 類 把原來舊的身體 而已 ,鬼道裏也有化生的,都有,化生太多太多了 ,還有不 變成會飛 的 知 變化 那幾 道 了, 的 類 , 這很多,我們只是舉個例子,我們人道眾生所知道的這 變成新的身體 像蠶變成蛾一樣的;或者原來會飛的 ,天道眾生絕大部分是化生的,地獄道的眾生完全是化 很多很多,所以其類充塞 ,新的身體就變成另外一 ,充塞天地之間,太多太多。 ,變成不會飛了, 個生命。或者原

### 第二一二講

由因世界留礙輪迴。障顚倒故。和合著成八萬四千精耀亂想。如是故 有色相羯南。流轉國土。休咎精明。其類充塞 0

己都 了生 世界 手 脫 死 無 這 三摩地(就是修大定怎麼樣修),佛告訴他:你要真正修三摩地,必得先了解眾生 就是由 ,用功 輪 死 明所幻現出 迴? 死 顛 的 不 繼續研究十二類的眾生,前面阿難尊者請求釋迦牟尼佛開示什麼是真正修行的 脫 知 倒 這樣 自己 輪迴 分類 於我 道 的 因 簡單 來的 才能真正 不 有十二大類 們眾生顛倒。所謂顛倒,就是不認識自己真如本性 。我們眾生為什麼不能得楞嚴大定?為什麼長期在六道裏輪迴 就有個一 知 道 說 假 , 相當作自己 一修行 我們 所以 頭緒了。不知道顛倒因,墮落在六道裏的十二類 八在這裏 ?現在在: 把十二大類 。修行不是一說就能修得上的 ),這就 人道, , 把這些都 外的每一 顛倒了,由這個顛倒 我們為什麼到人道來?將來怎麼藉著 研究明瞭 類怎麼墮落到 之後 , 必須把 ,真 這 的 原 \_ 正 類 因,在六道裏生生 ,只了解無明 弄清 這些事實 才知道從 楚以 争 生 後 那 這些 裏 類 死 人 ? 把 道 下 自 想

道 剛 オ 理 念的 都 清 這 楚 以 \_ 段是 後 , 有色 才 能 的眾 用 得 生 上 工 夫 0 + 二 類 , 上 回 把 化 生 那 \_ 類 眾 生 己 經 講 完 了

是它 質料 取色 是有質 在 的 包 了 相 日 月有 節 這 括 火 度有 有 自 麼 法 因 , 現 有 有個 己 為 日 礙 在 , 托 佛 不了 我 月 個 種 的 , 質在那 明 的 類 有 性 物 法 正 們 講 的 質 解 質 形 礙 報 看 人 的 自己的真如本性 相 相 拜 的 , • 經 裏 色法 所 這 依 文:「 天 , 它 他 太陽 以 就 , 報 上 是色 這 跟其他 留 都 就拿日月水火,還包括天上的星辰 的 ,普通學術講物質。 由因世界留 個 在 有 礙 日 物 內 光 ` 留 的 質的質是什麼意思?質是有阻 有色的 **,** 明 月 事 礙 , 的 留礙 物 就 輪迴是什麼?這 形 或 一礙輪 顛 不能 相 者 輪迴 他執 倒了 拜 迴 夠通 月亮有月 水 , 持 什麼是物質?一 , • 障 ?物質, 因 這是有色的 融 火 顛 而 的 , 倒 光 有 這 神 故」,「・ 物 就 類眾生為 了 的 明 質 這 形 留 就 眾 , 個 相 礙 就 這 由因 個 是 礙 生 顛 了 , 把 什 東 都是有形 \_ 而 , 倒 0 的意思— 日 為 世 麼 水 因 種 西 的 月 界」 什麼 火 留 世界 此 有 水 它實際 他 礙 妨 火 在前 水 相 呢? 修 質 留 礙 , 這 也有明 這 的 礙 礙 的 種 ? , 物 有 上 個 面 色 0 求 有 講 比 質 留 他 世 阻 相 界 這 的 既 個 求 過 如 礙 礙

眾 是 多 沒 種 個 研 期 同 光 究 輪 0 生 有 輾 類 的 明 迴 這 過 轉 種 的 就 \_ 都 那 形 日 在 東 從 它怎麼有光明呢? 阿 是一 類眾 造 月是外 相 那 西 彌 自 成 裏 , , 己本 陀經》,《阿 種 生 求 就 想 留 不 佛 種 在 取 吸 性 輪 知 的 法 收 礙 這 道 裏發出 光 來 , 個 過 迴 自己 你求 講 明 東 來 彌 西 作 陀 光 我 因為從 這個 本 這也是色法 為 , 經》 們 明 性 這 自 光明, 來 本 有 裏講 己 就 阿 性 光 , 輪 所 所 彌 極 的 明 迴 得 本 陀 以 性 , 了 樂 的 , 這 性 佛 那 他 光 世 的 個 專 個 到 界 雖 成 , 光明 門求 色法 光 大菩薩 然 就 有太陽、 比 明 他 日 自 就 求 己 外 比 月 日日 + 光 的 發不出來, 的 在 , 以 月亮沒 是日 月 方 色相 明 的 及 這些 世 的 大 界 往 得多了 光 月 生 光 明 星 的 有?有很 繼 長 一到 辰 明 日 續 期這 與 月 極 求 的 , 樂 各 本 所 光 光 這 多星 性 樣求就是 世 明 以 位 明 種 界 都 都 的 留 色 , 所 要 球 光 光 讀 礙 相 有 明 好 嗎 過 明 0 , 長 這 得 的 ? 也 不 也

能 所 通 謂 達 通 障 了 顛 就是能夠 倒 我 故 們 **\_**, 凡夫在 有 通達自己本 這 世間 種 留 礙 , 到 輪 性 處都 迴 在 通 是一些障礙 達自己本性 就 是一 種 障 , 礙 辨 對 外 什麼事情都 被 界 這 的 種 障 切 礙 萬物 不容易辨 障 礙 都 得 能 不 得 通 能 通 融 夠 通 跟 都

體 本 人 家來 就 性就不能通了,不能通就 執著這些色相 往 是 很 難 溝 0 通 這類眾生專門在這方面特殊就是了,所 , 我 們 不能 現 在 明心見性 不是這類眾生, ;這 叫顛倒 可是我 , 這 們 有這 種 煙 以 他執著這 礙 種 成 就是 分在 顛 個 內 倒 障 我 礙 們 跟 身

怎麼: 是虚 造業 的 死 看見的太空 皆是虚妄」, 這 妄, 麼一 這個 能 留 受報 夠 凝輪迴, 障顛 個 原 被這些虚妄的相遮住我們本性了,本性被 了 來 生 理我們一定要了解。他是障顛 (虚空),都是相 以 源,這一類眾生是由於留礙,他起了惑,一 死?了生 切 上這幾句是有色眾生所 的 相 倒 死 故」,要講 明 就 顯 是 地看 ,你把這些都存在心裏面 把這些障 , 明這一點,《金剛 山 河 起 礙 大 倒 的 撤 地 惑 除 固 由 掉, 然是 於上 然後 遮住 經》講不能著相 相 面 本性 , 的 , ,透不出來, 切眾生的生死,都是 這 就是 留 就障礙 礙 出 這 輪迴 來了 裏 自 講 說:「凡所 造 那成就 己 本 的 本 性 成生死 光 上 性 明 一沒有 什麼? 起惑 有相 這 輪 還 都 迴 生 有

生 造的這個業「著成」,注意「著」字, 下 面 : 和 合著成八 萬 四千 精耀 亂 想」, 他這一 這是造業 類眾生為了求明當作自己 了 他 的 業就 造成 他 這 來充 類 眾

當 著 獲得 實自 這 從 所 本 個 作 謂 性裏 業了 自 光 這 精 己 己 樣 明 耀 造 或 出 合 亂 0 者採 久 起來 的 來 這 想 精 的 而 很多,這裏還是說一個總數「八萬四千」,八萬四千指「 久 耀 取 , 就成為自己的精耀了。 就 他從外 之, 日 是把 , 月的 這 他 種 他 就 精華, 精 面 1)所求的 所求 與自己在外 耀 4 或者拜 的 亂 日月 想 ,長期這樣執著 , 精華認為這是很 這個 面 某一 從 所 他自 求 精耀,他拿來當作真, 種 星辰 的 己 明 不正 作 ,他 相合起來了 他 確 可靠的 的 的 把 依 留 靠 礙 種 來求 的 想法來成 加 兩 這些現象求 上自 這 者合起來 種 種 精耀 精耀 己 感 就 的 應 的 亂 絕不是 到 想」。 著成 種 這 了 執

南 轉 成 類 有 中 什 造 上, 國字 成 流 麼呢? 「 有 轉國土 的 了 業 業 的意思是有肉 流轉到 報 , **',** 色相羯南」。「色相」指 然 這 後 依報, 個 如是」指由上面起了惑,又造了 就 業 有 身的 報 結 編處都有 果 04 作 EP 受業報 羯 度話 南 , ° 從這裏轉成 04 有種種留 有 羯 作 所 羯 南 得 南 的 在前 礙 業 這 ,死了又生、 的 報 個 那些業 面 , 的 羯南是這 不能 講 相 硬 肉 , 故 與本性相 下 , 面 生了又死 一類 硬 有 硬 有色的眾 如 的 是所 通 是 , 塊 這 故 以 這 就是這 有 肉 就 生。 色 有 類 相 了 流 的 羯 翻

眾 類 生流 的 眾 生 轉 這 他 有 \_ 類 他 輪 眾生, 迴 的 我 這 些 們 現 人 道眾 象 , 生很 4 流 難 轉 了 流 解 轉 , 國 也 土 不容易認 , 在 那 得 個 環 境 都 有 這

業造 是吉 夫眾 是 那 月 明 往 可 定 這 種 遇 以 亮有月亮的 清光才能 生粗 作 的 成一個 凶 見 個 下 樣 好 好 徴 這 面 明 子。 的 兆 經 ジ 的 兩 大意的 災難要來,大的災難也是事先有預兆,這叫咎, 個 文 是 預 預 , 精華 字,「 什 兆 顯出來, 就是有預兆來了,吉事有吉事的 講:「休咎精明」, 兆 那 麼叫作休答精明?「休答」是講 、也可 • 不好 類眾生表現出來,是一 休」是吉、「咎」是凶 都 般講月光叫清光,清光也不容易就 他 以 不 的 就 作不好的 知 預 道 附托在那個 兆 0 , 提 個 也 出 預 人 不 這 如 兆 知 道 句話 此 上面,或者星辰上那種光芒, 。我們凡夫眾生不研 0 0 種精華、 或 换 這 , 舉幾 句 個 家也是如 預 吉 兆 話 這個事情好 說 凶 個 ` 凶 還沒 這 例子 種 事 此 類 光 能得 眾 有 來 , , 明 讓 好 生先 究佛 不好 凶 , 0 到 事 的 快 我 個 日 要來 國 來 法 們 要真 預 的 • 光 吉利 家 知 兆 通 , 預 有 道 都 這 叫 有 報 兆 的 正 日 這一 休 不吉 的 時 了 不 都是精 光 好 這 地 知 候 的 的 再 我 道 類 利 類 品 , 精 天 眾 它 眾 說 們 , 明 氣 華 生 往 生 共 就 精 凡 有

這是大 腹 充 轉 精 正蚌殼裏自然生的珠,蚌殼體內自然長成顏色很明的明珠,自然生的明珠也是一種 部 塞」,這類眾生充塞整個虚空,各處都有 國土」, 明 可以 。這些都 的 發亮 方 那一 面 叫 的 來 個國土都有,日月星辰、我們人間所看到的這些小動物都有,「其類 作休咎精明,這是有色的這一類眾生,這一 講 , 這也是精明的 在 般的物體裏面 一種;還有蚌那 , 比 如在 個 夏天夜間看螢火蟲 珠 , 珍珠現在有 類眾生充滿,經文講 人 螢火 造 的 蟲身上 也有真 流 的

現 間 這十二類,會轉到那一類,我們自己沒有把握,凡夫眾生誰也沒有把握,政治地位 就 那麼多,你在大地上抓了一把土來,機率那麼小。可想而 生是這十二類當中的一 在 文字 的 既然得了人身,了解這十二類眾生那麼多,如果不學佛 話(所謂成就,要把生死能夠了),不能成就的話 既是都有,想想看,我們研究佛經,研究這一條就了解這一條,要看看字裏行 以 外的 意義 , 每 種 類眾生 ,所以佛經講一失人身,你想再得人身,就像大地 講到最後 都是其類 ,你看 充塞、 知,我們得人身不容易的 其類. ,在這 ,人的生命一失 充塞 一生我 我們 們不能成 上的土 人道眾 之後

危險 門, 再高 生 充 回 國 塞 過 死的時候,你有把握再到人間來?這是自己沒辦法預知的事情。必得要學淨土法 你求得當生能夠成就 他 。你看看,這個有色眾生其類充塞,前面的卵生、胎生、化生眾生,也是其類 頭來,自己想一想:我們選擇那個法門,才能在這一生成就?這一生不成 的皇帝 ,每一類眾生都是充塞十方世界,虛空法界都充塞 也不知道。 他 也沒 想到這裏 把 握 往生,這就保險了。所以我們研 財產多的, ,我們學道的人要覺悟。你學普通法門,這一生不能 像古時候 的石崇,他的 一了 經, 無 財産 論 研究 那麼多, 到 那一部 富可敵 就 分 了

再來是無色的眾生,經文先念一遍:

由因世界銷散輪迴。惑顚倒故。和合暗成八萬四千陰隱亂想。如是故 有無色羯南。流轉國土。空散銷沈。其類充塞。

散輪迴,惑顛倒故」,「銷散」指的是什麼呢?他對於有形狀、有物質的色厭惡了 這類 「由因世界」跟前面講法一致的,就是因為不了解自己的本性,造成世界顛 的眾生雖然共同都是因為有世界顛倒,這一類眾生的世界有些不同 的 銷 倒 入

頑

虚

空

,

墮

入

頑

空

了

,

這

叫惑

顛

倒

這是起了惑

是虚 除掉 天專 著身體 不 典 就 這 散 厭 不 是 懂 要 惡 類 , 種 掉 一種 眾 我 妄」, 形 想法 門 色 要是懂 然後直接才能見到自己本性,本性是真空的 就是 執 們 相 生 相 惑, 他 說 著空無 跟 他還沒有到那種 自 什 說 把 我 他 我 得真 名 這種惑就是一 己 麼 們 們 就著了 邊 不 都 詞 想 切 能夠 空 而 有 際 法 般 不 空相 的 己 要 形 人 的 不 解 狀 都 話 , ,專門向 \_ 真正 樣 脫 的 認 連身體 , 程度,還想不到 這個 種 就 出 為自 統 沒有這個 的 來 顛 他 統 義理 空相還是有相 己 倒 就 銷 入空來想 就 ), 他 有身體 輪 散 厭 , 深語這 他雖 迴, , 了 以 銷 我 , 為不要有形 然不 散 們 這 歸 個 , , 那個 沒 把 輪 114 色 對 入 有 ·要有 這 迴 銷 到 \_ 的 相 , \_ 證 切 了 散 無 個 0 , 金剛 形 有 身 果 0 輪 色, 因 0 金剛 相 我 相 迴 形 為 體 這 的 的 們現 了 狀 經》 類 人 到 厭 0 的 經 惡色相 眾 , 為 的 , 不 空 保 **>** 教我們. 可是我们 在只是根 就 生 懂 什麼有銷 這 物 養 裏講 可 質 你 看 種 看 以 什 統 境 重 , -解 在 麼 把 們 界 統 得 據 脫 要 散 他 04 凡 放 他 非 了 不像 真空 切 棄 佛 所 注 的 常 輪 他 意 所 假 有 繼 思想裏成 迴 厲 譲它 其實他 ? 呢? 我 說 相 續 相 , 害 他 執 我 們 的 都 銷 講 執 們 經 破 皆 這 著 這

隱藏 是 把 經 成 四 7 陰 這 文 就 頏 陰隱 空 講 空、執著空的一 個 暗 這 就 陰 這 的 晦 類 是 昧 亂 隱 個 眾生起了 他 這 空 暗 想」,注意暗成的 一暗暗地, 就 連他 :「晦昧為空」, 的 成 形 就 惑, 自己都不知道 相 頑虚空 個狀況 在那裏凝結 , 他就 他 自 造業 己也 的 「暗」字 晦昧就是非常陰暗的 這個空叫頑空、頑虚空,是冥頑不靈的這 這 不 麼 、牽結, , 雖是在 造他 知 \_ 個業 道 , 他 這類眾生的業 , 上亂想 在那裏陰隱亂想,「陰」是陰暗,「 我們普通 ,造了這個 雖然一 ,「亂想」是沒有規則地 厭惡一 這 的凡夫眾生都不 業 麼 切色相 造 一個 0 他的業看不出 什麼業? 空, , 色 這叫 相 知 就 和 晦 道 想 形狀 種空 不 合 昧 · 要 暗 空 了 想的 隱 來 成 前 他 八 是 萬 都 其 就 面 他

來是 有 故 洞 下 有無 洞 的 一塊 造業 面 色 一個體在這裏,這個東西也是流轉國土, 的 硬 羯 之 肉 無 南 後 色 羯 流 他 這裏講 轉 就 南 有 國 上一, 流轉 合乎這個業所結成的果 「無色羯南」, 國土」, 如是-沒有 由前 有色的是一塊 形 面起了惑,又造了業,故 狀 的 報 羯 在那 南 這是講業 硬肉 寒都 羯 南 有 他 翻 是無 成中 下 面 色的 有— 國字 講 業報 因 羯 的 南 意 此 就 如是 空空 有 本

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

是 掉 非想 除了,只剩下一個根本第八識,這個境界非常高了;「沈」是三界最高 都 什 配 海裏去了 麼? 屬 四四 有;「銷」 非 歸 於 空天的 這 ·他沒 於 非 四 類 想處 空天 眾生 空,這叫空;「散」指識無邊處天,這是第二層, 有形 掉在虚空海裏 四層境界 是無所有處的空天,是第三層,我們眾生有八 天 ,「空」是空無邊處,這是第一層 「空散銷沈,其類 相 , 這個 的 ,雖是沒有形相 天為 什麼叫 樣 的 , 充塞」, 沈?沈是沈淪,把空當作一個 出 不來了 他的 到處 神識 有 所 可以 0 以 古代 空無邊處 叫 散徧 沈 祖 0 師 , 這個 他 個 天 到 注 的識 識 解 處攀 , 講法 , 把 海 , 他 緣 也是無邊的 一 切 把 , **,** 把 好 空散銷 的 的 空散 像 七 散 色 轉 沈 頂 亂 淪 天 識 得 相 銷 沈 都滅 沈 到 都 那 , , 為 消 空 114

是 修空 天 四種定工夫修成 無邊 四 空 四 處這 天 空 天 以 外, 個 114 定 四 功的 空定 還有其他不在四 修成功了就到 。其他沒有修這四種定功,就不在這個天上,甚至在欲界也 , 比 如 空無 那個天上, 空天的無色眾生,換句話說這一類眾生不只是四 邊 處 講空無邊處 識 無邊處就是識無邊處定 天 實際 上是講空無邊處定 四空天就

事情 或 都 魃 若多神 《詩經》 個 的 的 在 有 天或是 自 你 旋 現代 佛經 4 欲 然界的 禮 看 風 作無色的眾生。 他 界眾生也有無色 傍 人 裏叫 記 過具體的身體沒有?沒 ,虚空裏有虚空的神,他就不在四空天 裏講 旋轉的風不是常有的。還有旱魃,旱魃就是旱神,這在中 晚 不 ,現代人不了解這 裏有講 其他異類眾生來了,你不要跟他發生抵觸,這個 知 的 作舜若多神 「旱魃為虐」,這個神 時 道。 候 原來的儒都知道,《禮記》 ,凡是中國的讀書人都 , 突然遇 這 相 類眾生也是充 ,「舜若多」是梵文的名字,就是空性的意思 的, 個, 見來了一 四 八有一 空天 只相信科學, 個 \_ 以外的這一 出現 塞在 具體 陣黑暗的風 世間 的身體 知 ,這個地區就發生旱災 道 裏就講,你在行路的 他 了。 , , 類眾生,像空神, 中 用科學的 沙 那一個國土都有這些眾生 , 還有 國 但是有那 , 你趕快 的 風 老 眼 有 儒 光來看 種似 要避 風 儒家講得 的神 純 粹 無 國 虚空有 時候 04 避 , 的 似 的 認 早 有 很 儒 風 經 為沒 空性 神 的 魃 多 那 ,無論是白 虚 典裏也有 就 不 , 徴 空 是風 在中國 是 就 就 有這 候 但是早 的 後 像 講 神 這 那 神 回 代

下面講有想的這一類眾生,我們看經文:

由 有想相羯 因 世界罔象輪 南 。流轉國土。神鬼精靈。其類充塞 迴。影顛 倒故。和合憶成八萬四千潛結亂想。 0 如是故

形 這是講起惑的 4 個 類眾生在 似 作 相 假 乎有、似乎又沒 影子 影 ,他執著這種形相 由 顛 因世界」,這一 ; 他 那裏輪迴了, 倒。這是一 就執著這 7原因 有, 個惑,起了惑,起了惑就 個假影子,一執著這個假影子,他的本性 類 若有若無的這麼一個狀況 他所以輪迴是為什麼呢?「影顛倒故」,影是一種影像 。「罔象輪迴」,他有生死,墮落到這一類眾生, 顛倒的世界眾生,「罔象輪迴」,「罔象」 顛 倒,不認識 0 正式說 起來 自己本性 ; 院就 被假 是什麼?這 有相 , 以影子障 就變成輪 就變成這 沒 有這 礙 個 迴 了, 種 相

裏在 萬 他 四千, 想 起了惑,下 憑著他自己想相的力量,就執著他想相那種能力,就憑心思妄想的那種 這 憶 都是一 想 這 面就造業:「和合憶成八萬四千潛結亂想」,注意「憶」字, 種 一類眾生就是憑他想相 潛結 0 什麼潛結呢? ·潛是潛· 而 成的 在 叫 的 和 , 他 . 合, 就 這 把他 個 想相 心裏想 在 一那裏 相 的 憶是心 成 那 就 心 , 個

慢 慢 逐 漸 地 潛 結 在 那 裏 逐 漸 結 成 了, 結 成 這 麼 個 生 命, 這 就是 由 亂 想 想 出 來 的

的 的 4 他 的 單 物 托 , , -憑想 體 陰 他 他 這 合 就 長 個 , 成 是 托 期 業 , 了 這 五 在 造 陰 個 那 了 , 因此 裏 類 五 的身體沒有 以 的 陰 想 後 身 就 眾 , 體 生 成 想他沒有身體 如是故 就 • 一個 前 , 個 他怎麼辦呢?他找一個 面 有想相 物 講  $\neg$ 想相 體 什麼東西,或者 和 , 羯 合憶成」,憑他 我們眾生都 羯南」, 南 流 流轉 轉 國 有 上, 到國土,在那 寄託 人、 五 憶 陰 想的 或者 , 找 這 (色受想行識 個 其他 \_ 羯南 , 然 個 裏的 後 \_ 物 完 跟 全憑 個 體 國土 神 作 個 像 寄 他 的 都 所 這 託 想 身 有 寄 相 體 這 託 類 來

城 生 的 有 有 城 隍 山 五 鬼神精靈 築 神 嶽 廟 這 起 的 \_ 圍 還 神 就是祭拜 類 眾 牆 有 , 在那 古時 生舉 大 04 河 裏 城 候中 城 流 個 0 隍 牆 例 有想的眾生也是「其類充塞」, 子, 的 河 或 神 城 |I|的 牆 皇帝 0 像 外 除 山 此 面 川 、天子要祭泰山 神鬼精靈」, 有護城 都 以 外 有神明 , 山 河 有 神鬼 這叫 還有 山 神 , 泰 就是各處 城 城 海 隍 山 隍 那 有泰 有 個 , 城 海神 古 世界都充滿 的 隍 時 山 神 有 候 的 , 城 這 神 國 , 些都 家 , 很 隍 多 其 有 的 是這 他 0 神 都 到處都是 各 比 城 高 現 如 類眾 在 首 五 山 嶽 有 都 都

### 第二一三講

有無想羯南。流轉國土。精神化為土木金石。其類充塞 由因世界愚鈍輪迴。癡顚倒故。和合頑成八萬四千枯槁亂想。如是故 0

是六 生, 生沒有思想呢?六道裏就有這些眾生 道才肯下決心來真正用工夫,我們要了解這個用意。剛才念的這段是講無想的眾 類眾生, 這種奇奇怪怪的,其實我們都經歷過的,一轉世,什麼都忘了,不了解了。這十二 我們每個眾生從無始劫以來,就在六道裏輪迴生死 無色、有想、無想,很多。講十二類眾生,最主要的意義是用工夫的時候要了解 我們一般人看起來,好像這是很難想像的,凡是眾生都有思想,怎麼這一類眾 種身分,實際上詳細分有十二類,千奇百怪的。我們人不要以為這是其他眾生, 繼續講十二類眾生,十二類眾生,主要是胎生、卵生、濕生、化生,接著有色、 每一 類眾生都有痛苦,都有生老病死這些痛苦, ,輪迴生死普通講是六道,正報 必得把這個了解 之後

修

界 惡性 厲 出 是執著他愚鈍 沒 很 生 4 就 種 循 沒 害 的 無 環 愚 來 成 顛 有 有思想的,這 或 地 蠢 的 明 倒 功 任 循 我 者 惡化 環 們 時 比 說 何 ,就是愚鈍,「愚」是知識不開,很愚癡,「鈍」是很闇鈍,心 的 任 看:-我們眾生本來有佛性,我們的 的 迷惑眾生 我 候 就 \_ 什 尊佛 下去 何 們 因 意 就 麼, 每 思 人都 癡 為我們眾生有無明 的 由 個 這 0 類眾生墮落到六道的世界之後 因世界愚鈍 本性都是平等的 他 眾 要堅固 這是什麼原因 就因 種 到了愚鈍 或者顛 生 也不明瞭。 じ 為這 都 理 有 ,然後輾轉這樣不停的 ,慢慢地 《倒眾生 個愚 無明 這種 輪 迴 他為什麼到這種 癡 呢?就是 程度還不算 , 都 都 0 他原來的聰明 把我們本有的本性遮蓋了, 癡 用這 怎麼顛 不 顛 佛性 認 樣。 倒 識 個 故」, 倒呢? 自 凝顛 癡 我 跟釋迦牟尼佛、 ,還繼續惡化 己 就 們 本 ,他的思想非常愚昧, 顛 就消失了。 程度呢?他就是把 學佛 , 這類眾生怎麼來的 倒 我 倒 所謂輾轉不停 性 故」, 們所 了 就 所 是把 , 所謂癡 無明 想的 下去 以 阿彌 我 繼續聰明 平等的 我 跟 這 們 顛 本 所 114 陀 們用不出來 作迷 就是輪 性是相 無想執 作 佛 倒 就 呢? 佛 愈消 裏一點光 輪 的 ,以及十方世 性 ジ 愚癡 惑 迴 裏很 就是 發 著得 反 了 都 顛 迴 失 明 就 跟 倒 的 出 無 遲 就是 是 明都 我 用不 非 他 的 鈍 想 們 愈 直 這

這麼 厲 本 害 · 性 一個 相 反 變成愚鈍 無想的眾生。這是無想眾生的一個原因,眾生在六道裏生死輪迴 這叫 輪 顛 迴 倒 他一直墮落到這種 這類眾生特 别 比 境界去,這就是由 般眾生還要厲 害, 於他 這 癡 叫 顛 癡 倒 顛 故 倒 就是起 才造成 癡 得 更

造業

、受報

這是起了惑

來說 成 天, 道 地 他 非常苦,比勞力還要苦,這類眾生就感覺到用心思很辛苦,在印 和 輪迴 功 的 想把思想排遣出去,不要思想,這 合頑成」, 無想外道就執著無想, 無想天也是這 ,思想是很辛苦的,一 下 這樣修成功、修得好,可以到無想天去,修得不好的時候,就墮落到我們人 ,惡性循環下去,他就執著他的愚鈍,這類眾生很多,包括的範圍 面 就 造業了:「和合頑成八萬四千枯槁亂想」,這是無想眾生所造 和合什麼呢?「頑」是冥頑,冥頑不靈的 類眾生,在欲界天以及我們人間到處都有。高層次 以為這樣就好了。 般認為身體勞動很苦,實際上這個雜念的念頭 一類叫無想外道,認為無想(不要起思想)就修 為什麼呢?要知道, ,他原來就是愚鈍 度那時有一 對任 何凡夫眾生 的 的 到 , 的 業 種 比 動心思 了 外道 愚鈍 如天 他是 想

麼 間 就 想 再 這 成 呢? 變成 加 就 , 所 造成 上 你 他 謂 看 認 這 就 他 枯 冥 像 想 為 那 些冥! 像 不 類 槁 枯 頑 的 亂 的 用 沒 槁 無 想 的 有 \_ 思想是 頑 情眾 不靈 木 思 種業,所以和合頑成。自己本來有思想,本來的 , 這 想 頭 個 好 的 的 生 一樣 那種 的 思想就變成 , 石 這 頭 , 他的 慢慢 個 ` 境界,這兩 業就 樹 ジ 的 木 造成 枯 好像樹木枯焦了, 他 就變成那 槁 者和合,到最後 一樣 就 這 把他 個 樣 的,還不算活的樹 些無 子 的念頭跟 流情的<sup>·</sup> 又像死灰 完成 東西 無情 了 的東 很 识 跟 思想逐 這 樣 多。 西 死的樹 個 結合 念頭 這 所 ) 漸愚鈍 114 謂 起 枯 成就 和 一樣 來 合 槁 了, 了 亂 什 頑

變成 硬 什 由 個 朗 麼 這 呢? 東西「流轉國土」,流轉到那一個國土裏都有,我們人世間也有,很多 無 些, 的 造 想 成 有 有惑 的 塊 以 後 肉 這 體 無想羯南」, 麼 就 有業造成 受 不過 個 報 東 了 這是一 西 了 他 這 ,「如是」 種果 **,** 到這種程度,他的心思好像一下就沒有了 個名詞而 羯南」是印度文 報怎麼樣 指上面起惑、造業,「故 已,實際上他是無想的 呢? 如是故 翻成中 有 國字雖 無 想羯 有」,因 然還 沒有思想 南 04 此 流 就 硬 就 轉 有了 肉 4 像這 無 土 比 想 有 麼 較

舉幾個

例子而已

修成到 成石 狀一 從前 傳說是這樣的 個 不只 候 丈夫走到 在中國也有,根據地理、歷史的書籍記載,在中國內地 了 石 就舉出無想的眾生。像這個女子變化為望夫石,她 頭。 有個 一處 樣。還有安徽省當塗縣 變化什麼?變化為土木金石 頭,站在那裏像一個女子的形狀一樣,叫望夫石。根據《太平寰宇記》裏記載 精神化為土木金石」,無想眾生應該 無想天, 這個 女子送她 其類充塞」,像這些眾生多得很,所以這類眾生充塞世間,在這裏不過是 湖 北 山 。中國既有這種地方,印度應該也有,所以釋迦牟尼佛講這部經的時 她這是一種癡情,這種情癡到化不開來,執著那分癡情,然後就化 省的武昌,在武昌北邊的 上,丈夫走了以後,她就一直站在那個山上,後來就變成一個 丈夫從軍, , 國家徵召她的丈夫去作戰、抵抗敵 從蕪湖到南京的路上, 0 我們凡 有精 山 夫眾生看不到 上就 神, 有 他的精神到那裏去呢?精神變化 有個 個 雖然 石 ,有石頭叫作望夫石 頭 山叫望夫山, 但是這類眾生在印 不像無想外道修無想定 , 站 在 人,這個 那裏 因為 就 像 婦女送她 ,而且 人 山上有 - 度有 石 的 頭, 形

木在 出葉子了。六道眾生不完全像我們人道這樣的,由胎生這類轉,因緣 什 或 無 者 想 麼變的 秋 他 這 這 天 這 個 類 眾生雖 、冬天,葉子掉了,樹枝也枯槁 種 思想暫時凝聚 時間 頑 念一消失 也 然 變成 許長久得很 入的時候 在 無 那 想 裏 的 , , , 但 他又再轉出來了。 化 個 是他 解 東 不開 西 將來還有 ,到了春天,陽氣 來, 無情 的 輪迴 旦將來遇到另外 土木金石了 雖然我們凡夫不知道 的 時 候 升上來, 就 然 如 \_ 而 同 種 的方法多得很 他 枯 適當 這 那個 它又發芽長 木逢 種 愚 的 石頭是 春 機 鈍 緣 的 樹

下面又是一類, 叫非有色的眾生,經文先念一遍:

由 有非有色相成色羯南 因 世界相待輪迴 0 偽顚倒故。和合染成八萬四千因依亂想。如是故 0 流轉國土。諸水母等。 以 蝦 為目 0 其類充塞

是 東 呢?「由因世界相待輪迴,偽顛倒故」,他就 互 西都是假 相 這 類眾生本來不是有色的,是沒有形狀的這類眾生 指 的 兩 者 就這個眾生來講 兩 者 都 是虚 假 的 他本身就是假 , 以 虚 假 建 因為世界相待輪迴,什麼是相待?「相」 立起來 的 , 的一 他 又藉著另外 04 種 非 現 有色。 象 0 比 如 個假東 他為什麼 甲 跟 西 2 兩 非 有 互 個

是 外 個 面 種 四 的 所 假 7 造 的 假 托 形 去 虚 , 造業 業 物 體 這是 一個 因 托 , 假 下 他 依 面 的 體 的 , 對象 亂 就 東 由 , 就 這是因 — 所 講業報了:「 自 耽 種 西 想」,他本身是一種虚假的心理,他依靠的也是一種不清淨的, 於一念虚假的這 擱 形式 上 以有什麼呢?「非有色相」,非有色相是自己沒有色相 己 , 依亂想 在這 面 沒 這 也是虚 有 叫 ,這叫偽 什 上 和合染成 心為什么 面, 麼作用 如是故有非有色相成色羯南,流 一假 ·顛倒。怎麼偽顛倒呢?這個眾生本身心理是虛 種顛. 兩者都是不清淨的, 的 麼叫 的 , ° 結果成為一 倒 染 因 所 ,這是他迷惑顛 以 依 是他 亂想?就是自己沒有獨 4 因 把自 個物體的 依 亂想 己虚假 就是污染的這麼 0 倒 東西 上面 的 的心思就 轉國土」, 兩 種狀 這就跟 段 立 , 況 假 的 ° 像上面 個 能 個 托 他 和 在 是 本 ,藉著其他 力 情 性 起惑 合染成 況 , \_ 個 完 要依靠另 這 假 也是 樣 物 全相 成 的 的 體

為

上

個

這是

什

麼

原

因

呢?

就是「偽

顛

倒

故」,「偽」是虚假、

虚偽

的

他

ら い

裏一

種

虚

偽

的

ジ

萬

悖

他

相

來

對

待

這

樣

互

相

對待

,

然

後

就變成

非有色的

輾

轉地

直

繼

續

這

樣

輪

迴

下

去

大佛 頂 首楞嚴經講記 【十五】

的的

起

蝦子一 等 子 母 很 物 記 上 眼 上 的 上 多 胃 往 體 , 載 以 睛 , , 相 蝦子看見有 這 往 這 蝦 以 流轉國土」,包含的當然不只一 驚慌 醫藥 都 就 然 兩 跟 個 為 任 水 蝦 者互 後 能 何 那 母 目 為 例子我們 他本身來講 顯出這 個 的 看 的 人 目 水母 一相為 用 狀 書 抓 身體軟軟地 到。「諸水母等」是不只水母,除了水母以外, ,其類充塞」,舉水母這一 人的時候,或者其他的什麼在那裏一舉的時候,牠 蝦 牠 況 差不多。這個水母沒有 李時 一般 子 就 用,意思就是相待輪迴。和合染成就舉這個 麼 作 牠 知 道 也 %的 牠 人都 非有色相 個 不知 的 ,跟著蝦子就隱藏起來, 一大片 形 狀 知 眼 《本草綱 道 道的 來 目 , 0 但是 因 這 由 除了 不 攤開來像毯子一樣 種,很多很多。在這裏釋迦牟尼佛就 此 於 目》 知 而成 必 類的眾生來作例子,我們在海裏 般 眼睛 道 須 印度有, 記載各種藥物 為 的 藉著其他 人 抓 就 非 , 牠 不舉 不 有色相 中國也有 就逃走了,是這 到 以 牠 蝦 例 物 為 了 的 的 體 ,《本草綱 為什 色羯 目 , 兩 , 有 知 這類眾生還有其 在 例子 有很 道什 者和 麼呢?有蝦子在 人 南 中 注 國 多蝦 這 目》 個情 驚慌 ,水母本身沒 解 麼 合變成 的 像 類眾生 呢 裏就 古 ? 就 況 山 就 書裏 聚中個 在 羊、 這 躲 有記 一也是 水母身 在 諸 4 開 他 綿羊 水 作水 海 也 牠 的 了 有 載 有 身 很 灘 母 例 個

類 有記載的 有句話 水 母。 的還有 還有昭 很多 水母目蝦」,水母目蝦在這裏講「諸水母等,以蝦為目」。 ,從這裏可以知道,水母本身沒有作用,等待蝦子作牠的眼目,其他這一 明太子編的 , 這些眾生在 《文選》,叫 世間到處都是充塞 《昭 明文選》,裏頭記 , 很多很多 載國 土的 中 國的 有篇人江 古書裏都 賦

下面又是一種,叫非無色的眾生,經文我們先念一遍:

有非無色相。無色羯南。流轉國土。呪詛厭生。 由因世界相引輪迴。性顛倒故。和合呪成八萬四千呼召亂想。 其類充塞 0 由是故

是 去了 這 這 就是有一 類 叫 眾生 性 性 ,使他 這 | 顛倒 顛 類眾生在這個世間「相引輪迴」,什麼是相引?藉著聲音在那裏互相吸引 在這 倒 種聲音把他吸引過 故 的性情顛倒 0 起了 方面 」,所謂性顛倒是什麼呢?性是性情,他被那種不正確的聲音吸引過 這種惑 更特 别 、性情不正,本來變成眾生已經迷失了自性 , 他就 他一 去,這樣變成輪迴, 聞 造業了 到 那 種 ,「和合呪成八萬四千呼召亂 不正確的聲音 \_ 直被聲音相引、 他的性情更加 \_ ', 已 想」,咒是印度 直在 迷惑 經顛 輪 迴 倒 了 倒 這

土, 家 現 的 家 什 的 這 他 扶 那 到 的 業 處 身 麼 鑾 象 類 那 指 樣 就 些 體 來 外 神 的 都 很 和 \_ 揮 , 由這上面起的惑、 這 道 這 跟 靈 仙 合 道 有 上 種 你攀緣 常 很 邊 那 類眾生感得 這 呪 , 聽念咒的 些咒 天 異 請 不 這 你 叫 成 用 要 道 的 神 好 呼 類 的 八 找 眾 這 了 的 語 萬 下 召亂想 ,異是 生 , 來 我 他 四 \_ 人, 邪 類 這 千 隨著咒語 聽到咒語的聲音就被吸引過來,他 們 , 的 找也: 種 那 中 呪 的 就是請鬼神 , 造的業, 聽他的指揮 般 麼多 詛 國 , 然後就是業報 ),你看出什麼色相來了?看不出來, 現出 不 找 厭 也 人想像不 正 顯 呼召 生 有 不 這 出 的 到 所以 其類 那 古 那 種 亂 這些眾 些眾 時 這 種靈異的 到 相 想, 04 就有了非無色相。「非無色相」是依 充 叫 來 候 的 : 由是故有非 他 生 塞」, 他 有畫符 非 生 , 陷害某人,他就去陷害某人 現出 很 聽 無色相 特 從 妖魔鬼 作用來。 都 隨著 念咒 什 别 念咒 用咒 麼相 的 , 那種 怪來陷 無色羯 的的 的 0 無 這 或者稱 呢?! 就 人 那 念的咒詛 色 種 還有 呼 聽 些眾 相 害 作 南 靈 召 這 什麼神 用 異 個 降 人 • 他 生 或者他 無 咒語 家 的 乩 流轉 色 好 他 聽咒 相 扶 羯 來 詛 鑾 種 的 的 國 附 什 南 指 種 N'S 的 這 語 土 是言語 在 照 那 稱 麼 般 理 揮 的 他是 些 上 流 仙 說 就 , 聲音 類 也 個 邊 受 所 壞 面 轉 他 的 是 的 仙 那 人 仙 請 造 或 他 以 在

厭 生是 什 麼? 念咒 的 人 念咒 語 把 他 114 唤 來 04 厭 生

眾 連 的 力 術 照 然 怪 該 之」,鬼神也是眾生, 父母 亂 思 把 這 生 人講鬼,是指自己的祖宗講 佛 知 人 道眾 些事 神這些奇奇怪怪 想 你 道 法 , 佛 你 、祖 的 經 所 看看 事情 生都 情 在印 跟 講 裏 父母死了 這 的 把 度 個 真 都 在 比 ,這些眾生比 這 不上, 些眾 完 那 那 正 知 裏傳 道了 全一 個 的 的 時 理 生 我 就中 播 他也是一 候 ,他不講這些,也不教人家這些。孔子教人家「敬鬼神 致 都 , 們 真 的 他有什麼能力?實際上我們了解這些狀況 說 , , 可 我 國 正 你想想,這有什麼意思?你把 以 出 以尊重他 們 的 至 你看 的 人 來 人高 在 的意思來講 個很苦惱的眾生,不值得崇拜 法來修行,千萬不要迷信這些東 中 譲 要敬祖宗, 國, 《論語》 明 我 到 們 就 從 那 明 中 古 裏去?實在 裏講「子不語怪力亂神」, 瞭 死 國 不要依賴他 到 天 固 了 現 地 有文 在 就 間 成鬼 都 有 化 有 比 這 來講 他請來 那 不 些 , 連祖宗都不依賴 那是個代 上 種 \_ 他 我 ,「人死為鬼」, 類 類 西 了 們 的 • 的 信 人 眾 人 0 , 中 我 道眾 名 他 仰 生 , 孔 專 詞 或 們 說 他 子 門 學 儒 的 生 明 0 對 佛 , 所 家 我 瞭 話 假 何 家裏 於 以 既 而 的 藉 們 這 況 中 是 遠 怪 學 按 雖 鬼 應 個

其他的野鬼、 鬼怪 ,更不需要崇拜 他

下面一類眾生 叫非有想的眾生,經文先念一遍:

由因世界合妄輪迴罔顚倒故。和合異成。八萬四千迴互亂想。如是故 有非有想相。成想羯南。流轉國土。彼蒲盧等。異質相成。其類充塞

迴就 有, 自己 合起來有八萬四千那麼多迴互亂想。所謂迴互亂想,把他人的歸於自己的,然後成 異成八萬四千迴互亂想」,把其他眾生的不同物體,把人家的東西拿過來,據為己 作 迴下去,這是由於「罔顛倒故」,他的性情很迷惘,與他原來的本性是相悖的 本身就妄,他跟另外一個對象也是妄,合妄,然後一直輾轉地成為輪迴了 罔 知道 的 顛 這類眾生也是由於在這個世界「合妄輪迴」,「合妄」是兩者都是妄,這些眾生 ,這叫罔 倒。「罔」是誣 把 ,「輪迴」這兩個字要注意了。合妄輪迴之後,出不來了,一直 不同 的變成同 ,這就顛倒了,首先是起惑這麼一 罔, 什麼叫 的,化異為同,這就和合異成了, 誣罔?好懂的話 ,借他 個情形。接著就造業了:「和合 人的東西 把不同 , 的變成 把 他人 在 同 一直 的 那裏輪 的 變成 04 和

為與自己相同一體的,造這個業

前 每天 色的 種 在 細 的 自 有 成,其類充 螟蛉有子,蜾蠃負之」,就講這類眾生。這類眾生怎麼異質相成?螟蛉是桑樹上青 想相 世 己 的 假裝的冒充身分把人家 那 0 : 說: 裏念 小蟲, 像這 把別 專門想得 小 如 ,蜂子。 ,成想羯 是故 像我像我 人的化成自己的東西,就變成這個想相了,成為想羯南, 蜾 念 塞」,蒲盧是什麼呢?就是蜾蠃,在中國叫螟蛉,螟蛉之子,《詩經 類 有」, 源就把 、念 就這麼變化 的 不義之財 南 、似 由 」,非有想相 流轉國土」,這類眾生非常多。 這 就 上 個 我似 念成 ,用 面 小蟲取 這 的奪取過來 而成的 何自己 我。 不正 樣 的 當的 ,原來沒有這 的 然後果然變成他自己的小蟲了, 回來,放在自己的窩裏,自己作的小 起惑、 ,叫異質相成, 了 0 ,所以後來就得到 方法把人家的 造業 古 代 的高 , 一類 故 原來不一致 有 僧大德這 的 財 再舉例子:「彼蒲盧 相 物 所 奪取 以 ,本來沒有這 這個 樣 就 有了 注 ,然後 報 過來 解: 應 04 完全從想像得來 有 由 據為己有 這 作 小的土窯裏邊, 他 個 些眾生 什 細 等, 想 的思想 麼 腰 呢? 蜂 相 異質 因 以 為 腰很 經 直 裏 非 這 相 過

有非無想相。無想羯南。流轉國土。如土梟等。附塊為兒。及破鏡鳥 由因 以毒樹果抱為其子。子成。父母皆遭其食。其類充塞。是名眾生十二 世界怨害輪迴。 殺 顛倒故。和合怪成八萬四千食父母想。如是故

類

想報 樣一直想報復 面說:「如土梟等,附塊為兒,及破鏡鳥,以毒樹果抱為其子」,土梟是一種鳥,抱 類眾生相,也是「流轉國土」,很多很多。什麼叫「非無想相 怪成八萬四千食父母想」,「怪」是特別奇怪,不是我們一般人想得到的,他有八萬 這 四千這麼多,食父母,這些眾生生下來以後,就把他父母吃掉了。因為這個惑業 如是故有非 類眾生在這 復的 下面 人, 是非無想的這一 無想相 個 、想害人家,就一直輪迴下去,這叫殺顛倒故。他心裏就是要殺害他 慢慢就養成殺害的 世間,他因為跟人家結了怨,有怨害,抱著很多怨恨在心裏邊,這 ,無想羯南 類 , 經 ,流轉國土」, 心理 文一句一句講,「由因世界怨害輪迴 , 起的這個惑叫殺 所以就 有這些無想的眾生 顛倒 0 ,無想羯南」 下面就造業:「和合 殺 顛 他 倒 呢?下 現 故 出這

掉是 有, 破鏡鳥這 的果子,抱來作為自己的兒子,有這些奇怪的現象。「子成,父母皆遭其食」, 我 故 女一養成 迦牟尼佛 一樣 個 們 中國古時 土 怨害在那裏輪迴 人 一類 的 塊 類 那 0 社 , 候也有 會 的 個 附 祖 牠 [時候, 師 在 的 , , 注 現在台灣常常有兒女殺 注明這是吃父母的禽獸。這類眾生,我們看經文裏是講禽獸 土塊上面 父 解 母 , 印度有破鏡鳥 就 都 司馬遷寫的 說: 他想報他的仇恨,怎麼報呢?轉世變成他的兒女、 被牠吃掉了 , 所以 然後把這個土塊當作自己的第二代。 有這個 《史記》,在〈孝武帝本紀〉裏就記載有土梟及 在中國來講 這類眾生「其類充塞」,多得很。 兒子, 父母 , 把父母殺掉 就是因為前世結了 ,破鏡鳥是獸類 就跟 那個 仇 還有破鏡 牠把有毒的 鳥 前 獸 這 把 面 他的子 在印度 講 鳥 父 這 母吃 殺 , 看 個 在 顛 樹

著

釋

子

是名眾生十二種 類 這叫 作眾生的十二個 種 類

孫

這

樣來殺害他

倒

看

## 第二一四講

生 阿難。如是眾生。一一類中。亦各各具十二顚倒。 。顚倒妙圓真淨明心。具足如斯虛妄亂想 猶如捏目。亂華發

還要加 最 相 了 類眾生的業報 就是修楞嚴 後來正式要用觀世音菩薩的反聞聞自性,就是耳根圓通 空如來藏 來 . 講 主要的有十二大 現在開始念的這一段,是整個反過來講,有十二大類的眾生生死輪迴 明 ,前面是要明白每個眾生都有如來藏,如來藏有空如來藏、不空如來藏、 剛才念的這一段,在這部經是講用功修持方面,這又是一大段。就這部經整體 上 有了 楞嚴咒,就是幫助修這個定工夫;這些都講過以後 ,就是明瞭這個佛理;後來就講到 大 無明 定 怎麼來的 類 修這個楞嚴大定,佛告訴阿難尊者,我們眾生在六道輪迴 ,然後才有我們眾生在六道裏面 十二大類講到 、這個世界怎麼出現的,這都是由於我們眾生一念不覺,起 上回 一為止 修行的工夫,修行工 ,這都是從 , 包括世界的依報,分析分析, 的時候 無明 ,就講怎麼入三摩地 夫講 ,除了正工夫 然後生出來這些假 到 二十五 要把這 ,每 以 圓 空不 外 通;

過 個 的 來 工夫 改 過 都 來 歸 向 恢 復 真 ジ 到 本性 歸 上 向 去 我 們 , 本 這 性 就 是佛 0 所 以 法 從 講 現 的 在 反妄歸 開 始 講 真 的 把 , 就 現 是反妄歸 在 輪 迴 的 真 現 這 象 個 統 修 統 持 轉

了 成十 顚 明 就 倒 有 以 各 7 下 真 就 起 倒 十二 迷惑 我 \_ 面 ے 跟 了 現 們 \_ 説 :\_\_ 種 前 顛 在 本 請看 性 面 顛 不 倒 類 顚 明 講 完 倒 顛 倒 , , \_\_\_\_\_ 十二 全相 佛教我們明瞭不只這 經 十二類是簡單說 然 倒 一類中」,十二類 迷惑怎麼叫 文 後 的 反 話 顛 如是眾生」 釋 切 倒 的 , 是什 我們 的 迦牟尼佛就叫阿難說:「 本 行 顚 就不是現在的 性是清淨光明 為 麼呢?「 指 倒 3,每一 ` 呢?一 自己 的 前 每 個 面 數目 的 顛 \_ 講 類又有十二類 迷惑就 類 倒 的 ジ 眾生,十二類眾生都是顛 之中,「亦各各具十二顛 理 十二 的 ,在十二類的每一 就指 都 不認識 是 類 無明是不光明 阿難, 眾生 無 的眾生,我們眾生到 明 (有十二顚倒), , 在 自己的 這十二 如是眾生,一一 起作 本性 類之中又 用 類眾 所 , 以 所 , 倒」, 不 4 倒 生還是大 以 算起來就 有十 認 世 顚 這 間 每 識 類 顛 倒 個 中 自 倒 來 顚 己 這 就 就 類 類 概 倒 有一 **十**二 本 是 各 亦各 迷 地 性 具 無 惑 顛 所 分

百 四 十 四 個 顛 倒 加 起 來 有 這 麼多 0 這 百 四 十 四 個 顛 倒 還是 概 略 地 分 析 如 再

細 分 的 話 還 要多

是 子 樣 起 了 生 注 們 共 沒 的 胎 解 類 現 人 , 道眾 我 有 呢? 有 生 的 , 行 人 我 們 7 我 們 起 類 的 , 們 是 生來 眾 沒 現 祖 前 需要了 這 胎 師 有 生 行 我 類 面 起 生的 .講 個 的 們 不 十 我 ? 是 這 注 \_ 人 現 解 , 們 眾 類 行 在 人 解 類 我 \_ · 我 人 胎 類 生 類 我 們 有 個 , 眾 生 們 道眾生是 都是 事情 伏 們 的 , 胎 胎 眾 看 的 在 凡 生 • 眾生 生眾 夫 生, 不明 現 人 起 卵 行 了 類 就 N) ` 犯是 一 一 生起了 眾 胎 的 裏 白 現 人 濕 , 連 底 類 生 生 的 行 , • 種子 眾 祖 的 下 化 , 種子有多少?十二 現 生 師 我 類中 , 沒 , 四 加 怎 潛 有 我 胎 們 行 個 上 藏 起 麼 生 各各具十二 們 基 人 0 現行 在 現 除 注 的 本 類 現 怎麼 眾 行 了 在 ジ 解 的 是 呢 裏 起 生有十二 的 , , 合 ? 還有 現 這 面 種 共 具· 起來有十二 子 類眾 行 顛 的 比 \_ 有 種子還有 , 的 類 如 倒 + 有十 想 我 以 起 類 生 , 這 \_ 外 了 們 , ` 0 怎 我 無 類 \_ 人 現 現 麼說 類 類 只 們 我 在 想 類 + 行 呢 眾 0 有 起 們 在 ?這是 人 呢? 還 事 類 其 現 非 生怎麼有 人 行 有多 實 類 有 道 中 眾生 想: 這 的 就 就 \_ , 樣 是 少 是 我 拿 祖 類 + 如 算 胎 種 這 們 我 起 師

此 的 石 算 頭 法 其 既 是 他 他 0 所 這 起 那 樣 以 現 \_ 行是 這 類 我 眾 樣 們 算 那 生 起 都 要很警惕 \_ 是 來 類 , 的 如 \_ 此 共 了 他 , 有 的 就 ,怎麼警惕 是講 \_ 種 子 百 另 四 到 外還 無 + 法 情 四 有 呢?不修道 種 的 十 顚 變 倒 成 類 , 就是 石 , , 每 頭 不 了 \_ 想了 百 類 也 都 四 是這 生 是 十 死 如 四 此 樣 , 類 那 的 的 是 就 眾 這 變成 不 生 樣 必

乞丐 是 人 起 法 我 談 們 人 人 現 唯 期 了 的 道眾 習 也 都 的 行 ジ 人 氣 是 好 有 生 既 的 怎 命 就 過 是 生, 在 生 每 麼講 引 去 命 人 以 想 出 染 外 有 就永久在 要了 個 道 來 法 終 上 人 , , ? 都包 了 的 我 剎 了 生 好 所 那 們 死 的 謂 括 所 人 剎 多惡習氣 的 時 道 萬 起 以我們現在 那 候 我 ら 是 現 法 們 地 沒 從出 唯 在 行 現 人 有那 |轉變, 的 在 じ ご 那 在 生 ` , , 回事情。講 雖然是在 些 包括種子, 人道裏 可 ジ 到 習 是 每 就 死亡, 起 氣 在 那 自 經 面 個 己的 人道裏 個 這是一 過 種 一期 念頭 有十 子 這 現 念頭 個 在 外 期 三 種 , 人不 , 期 我 他 類 子 的 面 的 一管是誰 們 當 0 好 的 生 的 命。 前 境 懂 ら 既是十二類 的念頭 我 界 這 都 的 們好懂 大家 話 在轉變 , 隨 念 作 出 就 時 是 皇 都 現 習 在 我 知 帝 的 所 轉變 們 佛 道 並 也 時 氣 謂 這 法 除 非 好 候 我 講 了 現 期 有 我 們 生 萬 在 這

是 境界 慢 去? 時 了 逐 面 慢 變 漸 + 他 到 造成地獄是平時 、攀緣 - 二類 地 這 的 天 0 就 造 是 變成 上 比 個 眾 成 如 漸 ` 人 有 地 變 生 在 \_ 那 那些眾生,自己當下就 來 個 時 生 獄 , 什麼事 一前 .講 人 類 的 到 那 到 的 人間 造的,平時已經造成功了,到死的時候,不到 地 眾 些 沒 有想、無想變成無情 因 情都不是突如其來 生。 死 獄裏去, 有時 素,造成功了, 之前),他的心理指 等到 在畜 變成 他不是死的時候突然到地 種 生道 下因 那 他 有 了 的 的 類眾生是突變 時 人生的壽命完了 , 0 , 揮他造了 逐 既 我 到 然 鬼道 漸 們 逐 種 的 漸 了 念 裏、 種 頭 變, 因 種 有時 現 隨 , 獄裏去, ,的時候 的 將 在 時 事情 受熏 切 來 在 到 都 木 那 地 地 造成 沒有 染 到 裏 獄 獄 地 種 那裏 道 , 到 裏去 在 獄 種 功 那 也 攀 那 的 那 了 , 回 造成 到 行 裏 緣 裏去? 事 突然 為 情 何 逐 那 就 處 前 功 漸 此

須 晚 如 戒 佛沒 慎 我 由 恐 們 這 裏 懼 有把這十二類眾生 的 我 ジ 是 們 然 後 可 在 提 那 以 裏? 起 知 道 我 們 跟 ,上面 的 修 那 事實說出來 道 \_ 講十二類眾生,我 類眾 的 道 生相 ジ , 合?: ; 再 才能 加 想到 發得出來 上強調每一類眾生都有十二類 這裏 們現在自己想想看 我 那才 們 自己要戒 談得上真 1,我 慎 正 恐 們 的 一天 懼 修 ,而 行 到 必

是真實的 出 然 下 們 且 後 面 道 我 現 這 再 們 把眼睛捏了之後,看虚空裏有很多花樣,很多亂華, ジ 。「發生」就是生出來, 有 兩 發 眾 句是 不出 生的 我 因 們 眾生 比 此 來 ジ 時 喻,十二類眾生怎麼來的呢?都由 比 0 喻說 在 時 必 這 須 刻 個 由 刻  $\neg$ 器 這 猶 都 世 個 在 如 捏了眼睛 間 十 捏 看清事實,  $\dot{\dot{=}}$ 目, 就這麼來的 類 那裏 亂華發生」, ,亂華就出 轉 我們覺悟 在 0 你追究它的 那 現 就 裏活 無 ,然後 好像 明來 動 我們 那個華是亂的, 的 才真正肯下工夫來 來源 我 ,一念不覺起了無 用手捏 們 , 再不覺悟 都是虚妄 眼 睛 雜 這 , 亂 再看 的 修 個 的 明 持 華 虚 我 不

找?祖 看 話 一念的 我們起的一念心好像太渺小了,其實它豎窮橫徧 圓真淨明心」 就 師提 究這 1 不是妄 就是不可思議 個所 醒 念。 我 們: 以然 指我們眾生的真如本性,為什麼叫妙呢?我們 所 我們起的 的道 以 袓 這 師 理 教我們當前這一念就是不可 , 下 4 念頭雖然是妄念,那是我們迷了才是妄念,你覺悟 妙 面 就 圓是什麼呢? 圓是圓 說 顚 倒 妙 圓真淨 ,豎是就時間來講 思議 滿 明 心, 的 的 具足. 我 , 的 我 們 真 如 們 的 斯虚妄 如本 起 , 念心 它超越時間 的 性 念 亂 頭 在 想」, 不 那 · 要 裏 的 這

大 佛 頂 首 楞嚴 經講 記 【十五】

裏 淨是 灣 來 我 有 無窮盡 歷 歷史有五 的 史文 說 三 人 們 還是渺 什 的 際 時間是 我 把整 它無處 1 們 的 物 麼呢? 是 過 的 證 千年,五千年 , 身體 去也 這 小 個 這是就時間 以 明 前 中 0 而 樣 絲 還有 不在 充 國 的 在 比 盡虚空、徧法界,無處不是我們的心,這 涵蓋 台灣 滿 。真是什麼呢?除了本性是真的,其餘 如 一毫的污染都沒有 以 , 了 北 來講 前 起來 京 圓 以 前 這 我 現 。未來呢?不管我們是不是成佛, 人 有 在更不 們 個字就 0 , 我們就 這也太小了。 就空間來說 的 五十萬年, じ 說 就 必 7,這叫 在台 明 說,未來也是充滿 不知道了 心就是這 我 在 們 灣 ,我們在娑婆世界,但 除了中國 這 的 淨 , 以前還 那 ,沒有文字記載了 真心豎窮横 0 太 明是徹 渺小了。 有 以 外, 底 , 的光明 這是 徧 叫豎窮橫徧 切 把整個 我們 直 再 都是虚妄的 大 就時 到 我 我 的 地 們 , 從地 們 無明 地 點 球 講 間 ジ 球 的 性 形 歷 來 , 放在 心只限 在未 下挖出 成 史 講 我 這就是 絲毫也安 們 以 這 我 前 中 都 來也是 就 叫真 是 於台 還是 來 們 空 國 圓 的 中 的 間 N)

既是 這樣 要問: 生 死在什麼地方?這個心沒有生死 ,十二類眾生在那裏?這 不

Ė

。這

4

妙

圓真

淨明心,我們

的真

樣

的

國

苦 是 睛, 由虚 是 修 違背了這個 法 這多麼簡 捏 根 想 個 人具備 持的 本 顚 因 ,其他各宗都有各宗的 眼 ジ ·要解 怎 睛 看成虚空華,我們 為 沒 妄亂想出來 倒 甚 有十二 法 至 妙圓真淨 顚 在虚 門 單 辨 決 現 如 倒 呢? 很 生 就 。不要捏 在 斯 空出 妙 死問 顛 多,各宗的 我 類眾生,天堂、 圓真淨明心」,「顛 明心 你 們 倒了。一 的 指上面十二種顛 馬 現 題 對 0 上 亂 0 自 目 十二顛 就具足這麼多種類的眾生,這些眾生無一 ,這是一個 現在生死流轉的生命現象、山河大地這個 不 華 己 這部經講得多麼清楚:你顛 辨法 顚 捏 法 的報身 **(倒之後** 這都 門都有正 就是了, 地 倒的眾生是由於顚倒了自己的真心,才有這些虚妄亂 。我們淨土宗是念佛的 獄 是亂 、自己所處的世間感覺很 的 倒 倒」是迷惑顚倒, 比 ,就「具足如斯虚妄亂想」,因此就具足了,「具」 ن ,詳細 華, 喻話 捏 エ 都沒有。 夫 了 這些 就 ,總原則是這樣 分析是一 就是教 有亂 那前 一亂華給 華, 我 倒 面講的十二類眾生怎麼 不認識妙圓真淨明 辨法,一 百 了。 們不 停止 我 四 們 十 要 很 顚 的 痛苦 不 四四 倒是比 多痛 句佛 捏 0 捏 如果 不是虚妄亂想, 類 目 目 苦 依 的 要解決這些問 號提起來的時候 顛 禪宗有禪宗的 報 喻 不要捏 亂 倒眾生 你 , 華 心 , 就由 用手捏了 不要這 就 來 目 沒 迷惑了 於我 的 有 都是 佛法 所 呢? 個 了 題 辨 們 痛 眼 以

久了 它 阿 要不然為什麼普通法門要三大阿僧祇 那更快 的 彌 不像普 陀 把 佛是最 手放 我 通 們 法 高 下來 捏 門 明 目 的醫 普通 捏 固 很 生, 久了 然空華不 法門專門 ,你 把你治療治 見了 要放 用自 下來 己的 劫才能成佛?經裏講念佛法門,你眼睛捏得太 療 你 力量 ,再 眼睛受傷 , 很 快就 回 , 復 淨土宗持名 好 害很 , ,二力法門, 那 久了 個 亂華不見得馬 , \_ 念 句 阿 而 佛 彌 且 陀 號 立 上 佛 兩 刻就見效 的 就 種 停 力 量 號 止

下面就講怎麼修證了,就是這部經講的怎麼用工夫,佛就說

## 汝 今修證佛三摩提。於是本因。元所亂想。立三漸次。方得除滅 0

修 修 見到虚空華一 證是要拿真正 有 證 證 佛 ,修是修行,修行有工夫才能證果, 把 這 上 跟 面 的 前 樣 的 道 面 , 講修習不 現 理講清楚了,十二類眾生的正 用真實的 在要修證了:「汝今修證佛三摩提」,「汝」指 工夫 一樣 在修 换 修了接著就要證 個 叫修 字就完全 證 報 。修證是要修證三摩提 不 依 樣 報 ,修一分就證一分,「修證」 都是顛 修習完全是在修持 倒 阿 來 難 的 ,真實的有 你 就 現 像 在 捏 修 要 目

得 原 證三 根本 本因 麼 漸 指 漸 修法?那不 明 要成佛, 次以前 始 就 辨 要證 除滅」,「方」 次 是什 。修 摩提 是我 的 無明發生亂 法呢?你就 亂 到 持有三種 想上 麼呢 沒有大定、正定,怎麼成佛法?你現在真實地要修、要證佛的三摩提 佛 ,先說個比喻 們十二 在那裏修證?前面講妙圓真淨明 必要修 的三摩提, ? 面,要「立三漸次」,三漸次後面接著要講,就在這上面要建立三個 當始講 想,這個亂想就指妄想執著,起了根本無明就有這個 類眾生的來 必須「於是本因,元所亂想」,你就在這個本因上面,「是」指這 逐漸 的。 本 因 的次序,必須依著次序來,這分有三種,叫三漸 就是得了大定。「三摩提」是印度文,簡稱 , 所謂修證,就在根本無明 ,因為比喻一說,就更容易了解,經文說 這樣才能把虛空華(我們生死這些現象) 指我們眾生一念不覺起了 源 本來的因。由根本無明來的,你藉著根本 じ , 上面 那本來就是最 無明 建立 へ 根 的,在根本無明 本無明),那 妙最 三 除滅掉 昧 圓 亂 滿 次。 想 的 就是 所 個 ·無明 這 0 起的最 講修三 你要修 那 根 樣 正 本無 怎 ,怎 定, 個 麼 方 由

如 淨器中 。除去毒蜜 0 以諸湯水。并雜灰香。洗滌其器。後貯甘露

麼都 污 盛 去,要把有毒的毒蜜除掉,先說這個比喻。毒蜜不能一下就除得乾淨,把毒蜜除去 個 洗 經 以 這 如 甘露」最好的,是一種可以吃的食物,「露」是飲料 的 裏 個 了 淨器洗乾淨了,「後貯甘露」,「貯」是盛的意思, 滌 後還不算,「以諸湯水」,用燒的滾水,「并雜灰香」,再加上灰香,灰香是去污的 能 ·毒蜜 可 講灰香,以我們現在來講,就是洗碗、洗 個 這 淨器裏有了毒蜜,再盛任何好吃的東西也不行,也變成有毒的, 經 力 個 以 很 文裏含的意思,我們要了解一下,「淨器」指我們每個人的真如本性,真如 染了 ,而 清 0 在淨 淨 蜜本來也是好 的器 且還帶了一種香氣 毒蜜的器具,先把毒蜜倒 器中要「除去毒蜜」,這個淨器本來是清淨的、清潔的 具 , 這個器具是盛食品用的 的 ,可是蜜裏面摻了毒藥進去,蜜也變成毒的 ,把它加在湯水裏面 掉 , 再 鍋 一道 ,盛菜或盛飲料的器 的清潔劑,拿那個灰香來洗 然後 一道地 ,加了以後,「洗滌其器」,就 可 洗 以 刷 把 乾 甘露盛在裏 淨 具,是鍋 所以 叫洗 , 但是後來 滌 必 04 面 須要除 或者什 ,有去 毒蜜 貯 把這 存

這是

教

我

們

了

解,

用

工夫修行重要的理

 $\widehat{\phantom{a}}$ 

個

理

論

的根

據

)<del>,</del>佛

說

如

淨器中」,

要修 是 境 沒 現 的 微 的 要 用 本 的 由 淨 起 清 有 毒 行 細 人 的 體 性 證果 再 器 還 的 作 時 淨 起 能 的 還沒 話 了 好 有 起 候 的 用 起 , 三毒的種子起 毒 作 的 從 作 這 首先 有起 清淨 東 那 根 但 我 液 用 用 種 是佛 個 本 們 西 全 習氣除 煩 他 現 這 凡 體 的本體起了 必須除去毒 既 惱 夫眾 起作 也 行 毒 不 是 大 不 再 淨 液 起作用怎麼度化 用 現行 我們 生都 追 能把 不掉 用 指 器 的 , 溯 我 ,我們 是什 的習氣 被污 作用 液 他沒有毒液 到 就 們 , 比 但是我 根 真 如我 染了 勾 就是要了解我們 本 這這 器 麼呢?貪瞋 如 無明 引 種子 本 們 字來 們 眾生呢?成佛 個淨器指 去 性 起了 (在裏面 最 我 本體是一 , 在心裏邊, 們 這是最起碼 這都是淨器裏的 低 講 貪心 限 凡 癡 , 度都 夫眾 我們 慢 不 它 , 他 , 變的 的 疑 起作 要除去 貪求 的淨器 要讓 貪瞋 生 真心隨緣起了作 以 , 的 這是最 跟 後 用 這 它不 凝 成 的 但 , 毒液 永久 種 個 毒 是它 , 佛 就是淨器 貪瞋 修 起 液 顯 的 但 貪求 行 現 著 在 是 能 人 我 我 行 癡 世 不 夠 工 的 就 夫 們凡 那 們 , 間 同 用 就是三毒 根 它 隨 遇 我 個 凡 本 度 在 0 的 緣 夫眾 夫眾 就 到 化 們凡夫眾生 但是起了作 煩 那 本 是讓三 再 眾 就 惱 裏?成 隨 體 好 生 生 是 生 緣 來 毒 的 現 現 講 起 就 講 毒 還 環 液 在 是 了 到

不

·要起

現

行

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

習氣 界, 佛 就 喻 為 動 社 迴 起 它 這 N'S 會 來 要 各宗修行用的正工夫,各宗有各宗正工夫的方法 就 號 的氣味還留在這 很快 、不 正 用 個 解 種子整個 諸湯水」 關 這 提 佛 種 決 心不 就 起 法 係 起 種 了 能 現 來 了。佛法各宗有各宗的法門, 的 , 0 我們 但是我 剷 要亂 引 的 行,往生就有把握 把那些習氣斷了, 指 時 除 誘 佛 想在 掉、 個淨 跑 候 ,色聲香味觸 法 們現 , 貪瞋 滅掉,真正得了一心不亂,得一心不亂,在六道裏的 這 這就是伏惑,惑就伏下去了。 器上面,要用湯水把有毒的氣味 就是各宗修的 在 凝就 生就 工 夫 伏 能 所以念佛 。 至 不行 那些境界在引誘,不受引誘就 下去了 了 於 的 那 斷 能夠壓下來就 話 些 的工夫比其他 根、斷 我們念佛是用持名念佛,就是一句 , 一法 我 必 門 們 須要發願 念佛 種子,在今日之下,我們 那 些正 的 如果工夫好 不錯 那 往 人怎麼伏惑?只要佛 (這些習氣) 工夫,你 生 了 一宗的工夫都 極 , 樂世 不錯 個 , 把 就把貪瞋 界 了。 念佛 毒液 清洗 對 好 到 的 倒 引 很 了 人 乾 0 掉 湯水比 生 誘能 淨 極 難 癡 號 佛 以 死 那 樂 他 0 這 號 些 提 輪 因 世 不 對

灰香」是助工夫,任何一宗雖然都 有正工夫, 比 如天台宗修止觀、 禪宗參究

是得 惡莫 之藥 密宗 修 好 水 能 再 佛 裏 加 的 上灰 作, 持 了甘露,它是這 法 貯 食 0 品 所 然 兕 要 甘 、證果、 謂不死 後 露」。 香,然後洗滌洗滌, 眾善奉行 就 再 無 我 用 論 什麼是「 們中國 要證 之藥, 非常 那 」,這是幫助的 種 宗, 到 細密的 來講 任何 涅槃 比 甘露」?佛經裏講諸天 除了 喻 工夫, 病都能治得好 0 就叫 這樣 正 把 工 生 萬靈 工夫 夫以 就能把淨器裏所染 死 把它研製成甘露 問題 丹, 0 外 這 解 那 , ,這種藥叫 裏說 決 助 真是不死 了 工 的 — 雜 夫都 去生死 天 , 人 灰香」,「 甘露 甘露 的毒液洗 要持 之藥。 把 各 了 , 戒 對天道眾 是最好 種最名貴的 用 , 雜 甘 持 得乾乾淨 證 露 戒 到 是 的食 生來 來 涅 簡 加 單 槃 比 藥 淨 品品 講 進 喻 說 材 去 證 什 0 就 既是最 是 然 涅 麼 泡 是 後 湯 槃就 呢 不 在 · 死 ? 海 才 水 諸

不上 念佛 貪瞋 法 在 凝 這是什麼道 門 這 慢 些比 疑 有 些 喻之 這些煩惱太重了, 人 念佛 中, 理呢?這 我 們 很 快 要 就 在 知 就 伏 我們 念得 道 都 , 沒能伏得住 自 既 很 己 好 是各宗都需要有正 的 , 而 じ 有 , 一,所以 要了 些 人 念 解 佛 工夫用不上。 我 們 工夫、有 的 的 時 真 間 N'S 很 就 長 助 要想念佛能 是 久 工 夫 個 , 淨 工 器 我 夫 卻 們 夠 我 用 學

他 那我們念佛沒辨法有成就。我們念佛,雖然當生能夠成就,這個 念佛的人,一定要改變心理,不要跟一般人同流合污,人家講什麼我們跟著時代走, 他愈念,雜念愈多、妄念愈多。這是說比喻話,我們很多蓮友不是如此。 你請佛菩薩來看,別說佛菩薩,你叫天道眾生來看看我們人,我們現代人早就變了, 個時代很 念得很好 的心理早就不是人的心理了,以不是人的心理在念佛,想想看,他念得進去嗎? 危險 ,無論 ,雖然我們在街上看的人,面目還是人的面目、身體還是人的身體 如何自己要把煩惱能夠伏得住。不管時代變到什麼程度,我們看這 助工夫也必須注 所以我們 重

## 第二一五講

## 者增進。違其現業 云何名為三種漸次。 者修習。除其助因。二者真修。刳其正性。三

摩提 本性 正性,最後是違其現業,把這三種漸次的名目說出來,後面 定有三個漸次,這三個漸次就是剛才念的這小段,首先是修習除其助因, 十二類眾生都是由顛倒妄想而來,換句話說去了顛倒妄想,十二類眾生就可 ,佛的三摩提就是成佛的大定,不是普通的三摩提,是佛的三摩提。修佛的大 、見到本性, 這是接著上面講到修三摩提,釋迦牟尼佛在前面講了十二類眾生之後,就說那 生死輪迴 的問題就解決 了。接著佛就告訴阿難尊者要修 就 詳 細 地 種 證 再是刳其 種 佛 以 來 轉為 的三 講

三種 任何眾生從無始劫以來,所染上的習氣太深了,不能說一學佛或者一修定,馬上 漸次 請各 位 呢?「漸次」是逐漸的次第,要學成佛,修持的過程 看經 文:「云何名為三種漸 次」,釋迦牟尼佛 告訴 阿 有三個日 難尊者說 層次。 什 因 麼 叫 作

先要把 性業 了這 戒 次第 前 是 論 進 些惡業 作成一個 西 這 就 挖掉 把 成 兩 個 性戒 種業 違其 它 那 的 ,有三種:「一者修習,除其助因」,第一 種是講持戒方面 功 鏟 性 助因除掉,什麼助因?這是幫助造惡業的因,幫助的惡因要除掉,因為除了 你 不能 船 這 除 那 現業」,第三種漸次 除 才 就 誰也 這 掉 掉 些惡業 能 都是正 犯 那 個 犯了性戒。這個正性就是犯殺盗姪妄性業這種罪,要把它刳掉 修 叫 習 鏟空了 的 比 辨 性業必須除掉以後,才可以證到真正自性中的真如本性。「三者增 , — 叫 如 不 刳。這裏的「刳其正性」是什麼呢?正性的「性」指殺盜婬妄那 。「二者真修,刳其正性」,這是講真修 助雙修 一的道理 性業 到 說古人刳木為舟,古人造 定要守得清白 以 後 , 必 得 我們學佛的 叫增進,「增進」是真正修佛三摩提的正工夫 這三種 比 學佛才 逐 漸 如除其助 逐 漸次 漸 能真正證到 。正性指眾生造殺盜婬妄的性業, 的 人要受戒 ,前 因 , 個是修習什麼呢?要修學法門的 分層有次第地來修持 兩 幫助造惡業的因要除掉 小 種都是助 本性 ,戒殺 船,用個 這 工夫,後 個 盗 大木 ',「刳」 正 性 婬 · 頭 不是本性 • 面 是把不必要的 這種 妄 把木 種是 受戒 再來是刳其 這 逐 頭挖空了 漸 的 四 E 修持的 學佛無 性 , 的 種 時候 工 刳就 叫 夫 造 是 東 性

這屬 正 性 於戒 正式 0 後 的惡業要把它剷 面第三者增進 除掉 , 就 講 , 已經 如 何 過 入 去造 定 ` 開 的或者還未 慧 造的 不 能 造那

造 造 怎麼違呢?這部 業,「現」是現 其 的 切 講,不算什麼,但就修道人來講,現在我們在世間造的一些事業都是現業,這些現 是講戒這 違其現業」,違其現業是什麼?現在就不能造業。 生 一切生死業不能再幹了。當然我們生存在世間要生活,要生活就不能不作事情 現業要反妄 凡 向自己 夫眾 死 這 部 的業,那就違了,說一 方面 生, 經 內心中來求,你把你的用工夫,專門向自己心性上求的話,外面 講 因 不是反妄歸真 前的 修的工夫,後面就講入定和開慧的正工夫。修這個正工夫,重要的是 ,從一切妄法中回過頭來, 經前 戒得定、由定開慧,修的整個過程就是戒、定、慧,前面 ,我們現前所造的業都是生滅法,要違當前我們所造的生滅法 面講二十五圓通 句好懂的話 處處違背了真心 ,選根的時候要反聞聞自性 歸到自己真心上, ,就是反妄歸真。我們在六道裏生死 , 而往虚妄的生滅法去追求 不能造什麼業呢? 叫作違其現業 反聞聞自性是 就普 兩種 的生滅法 那就是 通 現 漸 輪迴 在 人 次 來 違

但是違 夠 面 上 維持 面 , 沒有求道的心 這 '生活 其 八現業與· 就 叫違其 就 好,不要把心思完全放在生活上面 生活 現業 ,那就不對了。雖然在世間作各行各業的事情,心可以放在求道 沒有違 背的 你作事情,從各行各業選個 而貪求太多。 把 正當 N) 完全放在 的 職 業 生活 只 要 上 能

下面就講第一種漸次—要除其助因,經文說:

段 云何助因。阿難。如是世界。十二類生。不能自全。依四食住。所謂 食。觸食。思食。識食。是故佛說一 切眾生皆依食住

這 四種食,上回發給各位的第四十二講表,各位帶來的話,請拿出來看看:

香 們 有 形 現 觸這三種合起來的食物,而且食物被我們人類眾生或者畜生道的眾生吃了、消 狀 在吃的食物叫段食。為什麼這個食物叫段食呢?我們吃的米飯、各種菜餚都是 四 的 食類 按 照學 這個表,從下面的四食看起,第一種是「段食」,所謂段 理來講,它有香氣 、有味道 ` 有可 以接 觸 的 食物 的 體 食,就是我 就 是

大 佛 頂 首 楞嚴經講記 + 五

意義 外 維 禪 别 維 那 化 定 持 種 注 的 個 面 以 結合 的 意: 後 在 他 思 氣 觸 的 想 味 食 內 就 那 的 思並 物 它 靠這 種 , , 存 有 在 這 就 有 接 這 在 ら — 不是 定 都 所 對 引 理 觸 114 個 , 04 變 的 起 段 食 的 這 , 我們 定工 時 觸 引 化 在 食 4 ジ 食 起 ° 候 個 思 裏的食(引起意識),就是根 的 那 普通 裏 內在 食 夫,定功並 功 。「思食」,比如在色界的 觸食」是把食物當成一 比 他還有思想在 用 維 。 如 持 人想著要吃什麼東西 的食,一 食物 這叫觸 食 非死板板的定,他的心在那裏定,以禪定的心 在 是我們眾生的第 對、 <sub>U</sub> 食。 裏嚼 那 不過 裏 接 爛 , 就 觸 這 了 種 禪天 個 , ,不是這個思想的 以 , 一境界, 不 它原來 • 襌 觸 入 ,他 塵、識 定 必 食 識 的 把 眾 雖 東 , 只 的 思當作 第八 這三 生 然 西 接 形 都 吃下 狀 入了禪定, 觸 識 種 有 他 就 而 和 思 去 根 變化 入 的 己 . 合 到 食 , 物 這個思代表 用 , 根 四 比 了 鼻子 空天 然 他還有 與 如 後 這要特 眼 外 有 的 聞 就 這 根 面 思, 時 思 聞 跟 有 些 的

道 在 阿修羅 三界 裏 道 的 眾 , 這都是欲 生分 為 四 界。六欲天的天道眾生 種 食 首先看 「欲界」, 還有 從 六 人道、 欲 天 到 人間 阿修羅道 到 鬼 、畜生道 道

候

,

他

那裏 禪天 界 受到 是 講「人死為鬼」,多半就家鬼來講。家鬼是自己的祖宗,父母死了就是鬼, 空界天 聞 神 以 這 的 眾生 樣 禪 及 聞 明 ·些眾生都靠段食來維持、來滋養他的生命。觸食是「鬼神」 人的環境 定 是 觸 歷 0 ,禪定就 氣 食 這 代 他 的 四 味 禪定 禪天 可 裏注意:鬼神用觸食,就鬼來講,他還是有福有德的鬼, 的 他 四 0 比 與 祖 們 以存在 種 , 空定 中 他維持 宗 可 氣 如祭祖宗、祭外面 都是段食,食是有養分的 就得 都 以 四 味 當 禪天的眾生都有禪定工夫,他經常在禪定之中,他用定功維持在 叫鬼,神是一個人生前作了很多利益人群的 0 比 了 接 飯吃,這叫思食,思就指禪定。最後講「空界」, 他的生存就是一 四 法 觸 喜 禪天的定功還要深,這是完全以識 , 就算吃了這些東西 04 作禪悦 的神明, 個禪定-這種定功的喜悅 滋 用香、水果、其他食物,這些鬼神看看 養眾生的生命。「人天、修羅 一禪食。 鬼神用 我們普通講「禪悅為食」,禪 觸 食來維 就像我們 (第八識 道的眾生 事業,他死 持他的生存。「色 福德鬼才能夠享 的神識)定在 就是四空定 人道眾生吃 後 中國 畜 祖 就 生」, 了文化 成 父母 飯

#### 這一類的。

除了 道 外 道 食物才能 倒 飢 就 道 外 餓 , 的眾生說不出來的 切 道學 是偏 這 那 , 講 眾生都要依靠食物才能在世間生存。」這要覺悟的 你 部 有 用工夫不當,這是很冤枉的 四 化生存 就 經講 於一 知 種 種 走上魔道去了, 道 食 飢 種 這 四 食有幾 餓外道 各類眾生都包括了。 。我們一般 種 誰 ,其他經也講過,這就是告訴我們學佛的人,不要相信外道 種 都 。那些飢餓外道一聽釋迦牟尼佛這麼說,覺得: 嗎?」 知 ,經常挨 道 這 人,在修學上既沒有學定功,我們就在人間段食 , 外道就答不出來了。 要特 何必要覺悟才知道?釋迦牟尼佛就問外道:「誰 餓不吃東西 别 。釋迦牟尼佛為了矯正 我 注意 們 都 的 ,他 知 道釋 們作這 , 迦牟尼 釋迦牟尼佛就說:「食有 種 修行 佛 人才能說得正 一他們 那 , 個 錯誤的執著 但是 時 候 一切眾生要靠 , 人類眾生忍受 即 確 度有很 四種 迷惑. ; 跟 就 都 說: 多 飢 知

十二 所 以 經 類生」, 文說:「云 像在這個世界,有十二類眾生, 何 助 因 助 因 怎麼 講 法 呢? 十二類眾生前面講過了 佛 就 告訴 阿 難 阿 難 0 不能自 如 是 世

世間 存 些食物才能維持他的生存。下面佛繼續告訴阿難說:: 這是佛 全」,所謂自全是什麼?就是自己能夠生存,這十二類眾生沒有食物 必須「依四食住」,「住」是生存在世間的意思,要依靠這四 。下面說:「所謂段食,觸食,思食,識食,是故佛說,一切眾生皆依食住」, 所 說 的 ,「一切眾生」包含十二類眾生,三界之內的一切眾生,都要依靠這 種食,才能 的 話 就 生存在 不能 生

### 阿難 世間五種辛菜。 一切眾生。食甘故生。食毒故死。是諸眾生。求三摩提。當斷

存。「是諸眾生,求三摩提,當斷世間五種辛菜」,「諸眾生」是指「求三摩提」 則三摩提修不成 要求正定的這些眾生,應當要斷世間五種辛味道的菜,要斷除才能夠求三摩提 生,食毒故死」,吃到甘的食物,他就能夠生存,吃到有毒的食物,中毒就不能生 04 阿 難尊者的名字說:「阿難,一切眾生」,就是上面所講的眾生,「食甘故 的 的, , 否

經 文裏講食甘的「甘」字、食毒的「毒」字,我們普通把甘當「甜」 講 甜 味

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

後 體有好處的這種食物叫甘。有毒的食物 道 對我們身體都有害處的。下面經文說 國沒有,在印度有。五辛一共有五種辛菜,這五種辛菜,就我們知道的大蔥、大蒜 類 那 韭菜,這些菜為什麼不好呢?無論是修道的人、不修道的普通人,吃了這五種辛菜 的 種 ,對身體有害的這些食物,這叫有毒。五種辛菜,辛是氣味很辛的,我們人聞到 味 這 與 道 個 生菜 很 「甘」不僅是講 難 不同 受的 , 叫薤 這五種辛菜是什麼呢?大蒜、大蔥、韭菜,還有屬於 甜 ,跟韭菜差不多,有一點不同;還有一種叫興渠,這在中 的,它代表一 切 就指後面 對人的身體有養分的 講的五種辛菜,還有其他 吃了 以 韭 後 菜那 吃了以 對身

部經 是五 脣吻 種辛。熟食發婬 0 常與鬼住 十方天 仙 0 0 嫌其臭穢 福德日銷 。生啖增恚。如是世界食辛之人。縱能宣說十二 0 。咸皆遠離 長無利益 。諸餓鬼等。因彼食次。舐其

把它煮熟了吃,會促發眾生的婬心,這是一種很要不得的毒性。「生啖增恚」,「啖」 佛 接著說:「是五種辛」,「是」是這個 ,當「此」講, 此 五種辛菜,「 熟食發好」,

大佛 頂 首楞嚴經講記 【十五】

最深 是吃 若 發婬欲,生的 內地 促 欲 的 加 們 性 泛濫 的一 瞋恚 發婬 命 也害他 為什麼好代表貪?貪欲 夫妻關 般 有 生 , 種, 些地 的 講 的 心,瞋恚是三毒之中的一種,貪瞋癡三毒,瞋恚就是其中一種。前 欲,一方面 沒 貪瞋 有婬 係 吃 結果,造成社會上罪惡的事情多。就眾生本身來講,一切眾生以婬欲而 人 吃 方 所以叫婬 ,這都是婬欲造成的。 我們現 就增 凝 欲 的 增 人對 加加 , 在 是對他的身體有害、再是對他的慧命(修道)有害。至 加他的瞋恚,愛發脾氣,這都不好。發好 瞋 六道眾生就出去了,這是生死的根本,所以對修道 大經 在 怒癡 於蔥 法志心 這 個 裏就講好 ,怒就是瞋恨 之中當然不只這一種,但是以好欲為最根本 、蒜、韭菜,不但煮熟了吃, ,「恚」是發脾氣 亂 世, 淫 社會上的離婚率這麼高、 、怒、癡 風 太厲 這 害了 , 不講貪瞋癡 五 種 擾亂 任 有的· 何一 家 特特 庭 情殺案這麼多,都是 欲要 生的 種 的夫妻感情 都是如 別講好 也吃 知道,不 此 , 的 吃 害眾生是 婬 於 面 人 但 熟 破 就 在 增惠 來 講 害自 壞 中 代 的 婬 講 表 就

下 面 繼 續講吃五辛不好的事情:「如是世界食辛之人」,「如是」指前面吃五辛, 我

增

正

婬

庭

藏 生 小 天 來 的 律 縱 經 熟 天 規 口 了 藏 然 食 大 都 仙 道 點 ら 矩 仙 實際 蔥 他 跟 矩 能 不 ,「咸皆遠離 縦然 能 . 好 神 正 按 論 地 他 說 就 • 式 大蒜 藏 照 夠 上 仙 們 聞 講 他 的 你 經 ? 解釋 會 雖 , 不 能夠宣說 講 講 嫌 然 這 文 再 不要有 有 到 、韭菜地 其臭穢 分 問 經 樣 ` 你 經 ` 你 **,** 宣說 道場 十二 講 祖 雖 都 的 題 師 名 是 能 都離得遠遠的。 臭 , , , 在吃 十二部 有 注 說得 利 講 味 類 生 天 解 宣 只要純 じ 給 道 吃 , 在 嫌 道 很 4 人 的 眾 講 道眾 生的 不要有其他 但是 十 好 經 是宣揚 也 粹 生 是厭惡,厭惡你口 二 0 不 不管 在 來 不管說 部經 佛 生 ` 好 講 這怎麼說呢?怎麼不講 聽 熟的都吃 聽 十方 經普通講三藏十二部 經 聽 的 的 • 弘 世 三藏 眾 的 那一 的 天 上吃 法 話 想學道 有多少人 要知 じ 仙 利 思, 部經 十二 , **,** 生叫 這 即 天 道 五 十 裏那 完全存著 仙 的 使你講得再好 部 , , 宣揚 種 方世 都 神 講 任 0 辛菜 我 來 種 經 仙 何 换 上臭氣 界天道 之前 聽 們 也 講 句 ,三藏是 的 說 人道眾 肉 來 弘 話 經 人 可 聽 眼 法 說 說 • , , 是講 是 你吃 的 凡 那 , 利 法 , 講 眾生 夫 人道眾生 因 生 縱 生 種 的 你 經 經 能 只 注律 經 此 的 道 穢 飯 經 看 的 這 場 而 說 宣 じ 氣 的 論 人 裏 到 說 講 還 時 律 法 如 講 凡 + 有 距 的 十 人 而 他 候 經藏 果吃 道 是 神 論 且 方 不 離 說 眾 很 規 的 敢 遠 滿 三 部 仙

這 五 裏 辛, 了, 他受不了 那 些天 仙 , 你 都 講的 跑得遠遠 雖 然是經 的 , 天 你口 仙 遠 裏發出 離 了 那 種臭味 穢 氣 出 來 他 就 不 敢

在

鬼道 你吃 唇 德一天一天地 這 味 面 人 • 道 就是「 了五 你縱 在你吃的地方,你是用嘴來吃,吃了之後,留下臭味道 相 、跟異類常常來往的話 吻 他 反 然能 辛, 常與鬼住」,這樣跟鬼的關係很密切,「與鬼 跟 是口 的 天 鬼 仙 夠宣說十二部經 銷掉了,「長無利益」,你到以後就沒有什麼利 吻 諸餓鬼等」,餓鬼道裏的 知 相 反 道這個氣味就來了,就來舐 舐 的 你的口 ,他來「舐其脣吻」,「 吻,這樣你常跟鬼接 ,那 有什麼好處?因此 些鬼經常來舐 餓鬼眾生, 舐 你的 你 吻 就是舔 唇吻, 的 他們 福德日銷 , 住 唇 你想想看,鬼來舐 吻 因 這樣: , 就是經常跟鬼來 他用 益 ,那些餓鬼就喜歡 你 **,** 彼食次」,你吃 你 有 0 這個 他的 你所有的 什 想想看 麼利 利益就 舌來舔: 、益? 你 福 打 的 照 你 五辛的 報 個 交 口 應前 這 人 的 道 吻 品 跟 個

### 第二一六講

其方便。現作佛身。來為說法 是食辛人修三摩地。菩薩天仙。十方善神。不來守護。大力魔王。得 眷屬。受魔福盡。墮無間獄 。非毀禁戒。讚婬怒癡。命終自為魔王

有福 些餓鬼來親近了,餓鬼喜歡這些五辛的辛食。如此一來,你學佛的 十方天仙也遠遠地離開你,不敢來接近。這樣的話,天仙不來、遠離,反過來,那 如 因為修道要學定工夫,學定工夫不要有很多障礙,尤其是發心要弘法利生的人,假 心,這都不好,對修道的人來講,這是一個大障礙。當然不修道的人不在禁止之內, 上 講吃五辛所得 回講到吃五種辛菜的人,那五種辛菜,熟的吃引起婬欲,生的吃就使人好發瞋恨 德,這樣你的福德一天天銷掉了,反過來罪業就一天天增起來,上回講到這裏 方面跟人家介紹佛法、一方面又吃五辛,就算你能講十二部經,講得頭頭是道 繼續講修定的人要斷除五種辛菜,上回講了之後,還有一小段沒有講完,上回 的過 失, 以及後來不好的禍患,現在念的就是上回沒有講完的 福德,本來學佛 那段

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

時代 是 或者自 再 來守護,大力魔王 怎麼得其方便呢? 不來守護了,這是一個很大的損失。另外「大力魔王」,這個魔王很有力量的 天 時候,無論用什麼方式講,只要宏揚佛法,在那個道場就有菩薩來護持你、護念你 的身分,「來為說法」,來為聽眾說法 不是小魔王,大魔王指第六欲天(欲界天第六層)的那個大魔王,「得其方便」,他 菩薩天仙,十方善神,不來守護」,這上回也說過,你真正發心將來要講經說 來 假 仙 ,這樣 破 也來 的 的 現 壞 在進 佛 假裝 ,他 ,在他 就 取 的 十方的善神也來守護。要是吃五辛的人,那些菩薩、天仙 一步說:「是食辛人」就指吃五種辛菜的 人 個 的 進都進不來,沒有方便,他進不來的。現在從菩薩 佛的 很 的言語之間 一就方 如果 多。等而下 他告訴 名字, 便了 講 人 經的道場有菩薩 就冒充佛 他是再來的佛 ,他能進來了 ·之的, 從他說話的語氣裏,好像他就是佛一 0 他就 了, 他說法的時候 這在末法 說 ,這在末法時代很 。他一來的時候,「現作佛身」,「 天仙、十方善神在守護 他是佛的某某大弟子再來 時代很多。這裏講魔 人,他要是「修三摩地 不管他怎麼扮演佛 多。 雖 天仙 樣 然他沒 這個大力魔 的 、十方善神都 王 到善神都 轉世來 有說 現 就 現作 在末法 現 如 的 果我 法的 他是 出 的 話 這 不 王

那

件

事情

沒

有

因果?

我

們每天的

一舉

\_

動

離得開因果嗎?

離

不開

0 我

們

眼

前的

小因

如

法

官

審

理

犯

罪

的

人

,

他

也

要找

出

犯

罪

的

原

因

,

然

後

才

能

根

據

犯

罪

的

動

機

來

判

罪

生

病

的

原

因

來

病

因

找

以

,

了

怎

病

的

, 然

後

才

能

用

什

麼藥

來

治

療

又

家 戒 歎 們 麼 犯 戒 不 以 婬 不 了 律 要診斷 , 准 對 明 欲 甚至讚婬 定要警惕 佛 很多戒, 犯 他 瞭 不適合現在這個時代的要求 在 的 法 ? 世 真 說 0 怒 診 間 他 法 正 斷 怒癡 這叫 是 那 有 , 的 是瞋恨 不能 些事 是 了 時 追 。我們一看, 非 非 解 候 毀禁戒 情 毁 溯 的 ,「癡」是愚癡 跨三世 怎麼 出來 病 話 他講這個戒可 世 因 樣 間 就 , 0 病 呢? 後 任 因 不但 能 婬 何事 果 人什麼地 辨 了, ` 非 , 别 非 怒比 情都 毀禁戒 解 不 , 出 這在末 他可以這 以不要守 毁 明 來 禁 麼得 方不舒服?他的病是怎麼引起的? 離 較 瞭 懂 三 戒 不 問 開 世 法時代也很多。戒律要守 而 題是末 \_ 點 麼講;「毀」呢?他 因 且 因 所謂禁戒 他 果 果 \_ , 凝是什麼呢?實際是無 就倡導:佛在幾千年之前 就 讚婬怒癡」,「 , 法 比 是 時 凝 如 代 醫生 的 凡是 很多 關 給 係 人 佛 讚 人 , 自己就不守戒 所 辨 看 由 制 别 是讚 病 於 定 不 愚 他 出 的 ·先找 他為 癡 明 非 歎 戒 來 制的 毁 , 律 出 大 禁 什 所 讚

愚 果 東 因 不 就 不 凝 西 懂 但 複 在前 將 的 雜 來 不 殺害人家 人 了 說 又 論是 不 世, 就 結 但三 唯 懂 果 前 識 眼 了 學講 世 就 前 世又有前世, 將來受了果報,又有因、 因果 犯 的 但 因是講 法 是 ` 不懂 長遠 , — 把 時 破案 種子 的 間 , 無 他 因 拉 果 ,自 連當前的因果都不懂 始以來就 , 長 種 , 凡是 己就被判 子有本有的 把 空 不 有,好多。 間 又有果。 明 擴 罪, 瞭 大 種子、 這 , 這擺在眼前 個 因 人 講到果 , 有 的 有新 明 都是愚 眼 生死 知 前 道 , 熏 的 不斷 很清楚 現在受報 的 搶 癡 因 人家 種 子, 就是 有 的 東 過 本有 因 西 , 因 去 現 果 果 世 偷 在 的 , 不 的 又種 他 種 人 斷 因 家 都

育 開 這 婬 特 都 放 誨 , 别 是魔王來 快 盗 而 就 社 婬 , 會教 學校 這 亂 欲 個 來 的 愛滋 裏 育, 病最 講 0 • , 電視 初是怎麼來的 我 社 也 病 們中 會 離 就 傳 上也成天在教 上 不 國 染 都 開 文化 得 在 因 誨 果 很 ?是 婬 原來沒有 快 誨 前 , 導, 由 幾 盗 這 婬 天 個 , 這 欲 有 報 這 不 這 就是愛滋 來 個 紙 明 瞭 個 的 , 上 佛 有 因 , , 法 現 個 就 , 怎麼 在 是愚 病發展特 統 固然禁 台灣各級學 計 會沒 癡 , 愛滋 止 有這 别 傳 ,儒家學說也禁止 快 病 播 個 校 的 現 果 因 都 在 讚 呢? 在 台 0 歎 古 推 灣 婬 婬 人 展 發 怒 講 性 欲 展 癡 誨 教 得

隨著 我們 來 起 孔 擾 來 子 亂 現 教 他 , 在 有婬 人家懲 我 你 台灣的 們 不隨著 欲 修 忿窒 的 道 欲 教育都是從 的 他 望 欲 人 , , , 應該 忿指 他 就 就 把 說 怒, 了 國外來 它堵塞起 影響他 解 這 就是瞋恨 的 \_ , 國 來, 的 點 人權 外的學說一倡導,贊成的 不讓它發展, ,自己要把 0 推廣這些的 它伏 中 得住 人都是魔王 國 的 聖 整治掉 人 人一多, 教育都是 魔王 室是空塞 你就 到 如 世 此 間 得

0

都是教 當 了 為 就是背覺合塵 知 他 見 他 然很多。 就 這三 順乎眾生無始 這裏 、惡習氣 順 從 人家了生死 種是三毒,最嚴重的三 一般 講食辛的 別的不說,我們就看台灣,現在很多,他不是佛教徒,也不是佛家講經 人的 必須與惡習氣相背,合乎覺悟之道。 他的背覺合塵正合乎一般人的心理 人, 、明心見性,要了生死 以來的惡習氣 惡習氣 大力魔王 0 婬 怒癡是我們凡夫眾生無始以來的惡習氣 種。 就來 0 釋迦牟尼佛說的佛法 對魔王大家為什麼都能接受、 ,你是學佛的人, ,必須背塵合覺,塵是塵世一般人的凡夫 ,所以 那個魔王來, 他就現出 、孔夫子傳授的先王之道 大家一聽都 正 都這 好 個 很 順乎 佛 麼擁 高 , 習氣太多 的身分來 興 戴?因 般 聽眾

了生 尤其是發心將來要弘法 不 也 般 說 進 就是不 人 法 去, 死 士 的 的 , 人 ·合乎一 也要多聽幾 去得 人,必得有這個 他冒 非常踴躍 般 充什 凡 次 夫 麼 大 的 0 的 認識 因 師 話,自己必得趕快要調整,要尊重佛 比 1 為 理 如吃五辛,不學道 他 ,要辨別清楚。正 什 但是要了生死 麼師 說 正 這 種 合乎他們 人一 , 必 的 法講出來,都不合乎一 說 人 得勉強調整自 的惡習氣 的 , 時 我們不 候 無 ·必管他 我 所講 論是學 己的 們學 的 , 正 術 ジ 般 道 我 理 法 界 們 人 理 要學 的 的 的 即 習 使聽 想

魔 麼樣 念佛 佛 到 人家在 魔 王 法 ? 來 王 那裏去 不 講 不管 之前 能 念佛 命 放棄吃五辛的 真 終自 聽 多 正 他也學了 就作魔王 發心 聽 聽 為 魔王 少, 句佛號 念佛當然 眷屬 聽 的眷屬了。「受魔福盡」,他為什麼還有福 \_ 人, 點 到 進去 佛法 他將來就遇到魔王來替他講佛法 **,** 句 不 他聽魔王胡 佛 必說 ,這也種 ,學得不純粹, 法 就 佛 有福 了 號 說 福 不 -可思議 八 雖 道、 佛法是不可思議 因此這裏講他雖然命終之後作了 然還 胡造 沒 , 這當中 開 謠言 慧 ,讚歎 有 , 福 將 報 福 報 的 呢?因 來命 好怒癡 有慧 , 就 只 有 要 終 了 之 就 你 為 是 後 結果怎 拿 他 接 未 偶 我 就 魔 然 們 遇 到 觸

息的 間 是墮無間 王 那苦不堪言的,要知道厲害。下面釋迦牟尼佛就把這一段作個結束: 王那裏去,壽命也有盡的時候,壽命一盡 地 的眷屬 獄 就是受苦無間。 就是 地 他也有些福 獄。從魔天一死之後,不要經過中陰身,在魔道一死,接著就墮落到無 趣果無間 還有時無間、命無間、身形無間 ,也能享受一點 ,中間是間不容髮的 福,追隨魔王在那裏受福 ,這就不得了,要「墮無間獄」, 到了 無間 地 , — 獄 ,受各種 共有五種 福 痛苦 盡 , 了 都是無間 ,沒有休 堕地 生 一到魔 獄

### 阿難 。修菩提者。永斷五辛。是則名為第一增進修行漸次 0

種 斷 增進的工夫。修行有三個漸次,是一步一步來的,這是第一步工夫。下面講第二 五辛」,永遠不要再吃五辛之菜了。「是則名為第一增進修行漸次」,這 佛說:「阿難,修菩提者」,阿難,修菩提的人(就是學佛要修大定的人),「永 叫作第

## 云 何正性。阿難。如是眾生入三摩地。要先嚴持清淨戒律。永斷婬心

種

#### 不餐酒 生 。出三界者 肉。以火淨食。無啖生氣。 。無有是處 阿難。是修行人 。若不斷婬及與殺

正性 清淨戒律」,首先要嚴格地執持清淨的戒律。清淨的戒律就把婬心、殺 功 能 都戒掉,「清淨」是一絲一毫都不能犯 要「入三摩地」,想修正定,成佛必須修三摩地,你要入三摩地的大定,「要先嚴持 且要墮落 不妄語,這四 這裏講性戒,指的就是不殺生、不婬欲(在家人不必斷淫,但不能邪婬)、不偷 戒 持 戒, 一般受過 。修正定的人要想定,這部經前面 所以講要嚴持戒律 佛告訴阿難:「云何正性」,什麼叫作正性呢?正性是講性戒, 的 怎麼修定也修不成的, 種都 五戒的 所 以先講正性 叫正性。為什麼呢?造業的業性不能戒的話,不但不能修道 人都知道,戒殺、 要講正性 所以講「因戒生定」,因著嚴持戒律,才能發生定 盗、婬、妄,這四種叫性戒 要持得很嚴格 就講必須持戒,戒持得好才能有定工夫 ,佛就問:-阿難 ,首先要了解這 ,如是眾生」, ,遮戒是戒飲 戒律有性戒、遮 個 這些眾 盗、妄語 所以 , 而 盗 酒

不

講

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

講出 乘 話 ジ 的 ジ 無 ジ 理上的 感覺 戒 裏 上 啖生氣」,一 , 開 來 一動 還有節 律只要沒有淫的事實,不犯淫的事實,戒就守住了, 本 戒 有的 的 始 律最重要的就是婬 ジ 裏 話 戒 念頭不能 , 智慧開發出來, 就 目 , 受了 這怎 動 主 假使你在修菩薩道 定要戒婬 持 , 動,這是要了生死 污染,受了污染, 動 麼說呢? 人雖然不表 了 婬 , ジ 欲 這裏講戒好 生死問題 比 的 , 動了 戒 演 如 ,聽 你看電視 , 所以 婬 他嘴裏說 到 心裏就 ジ ,「因戒生定,因定開慧」,要了生死必得有智 才能解 心 , 就 他 下文說:「永斷好 那 犯 , 想學菩薩道修大定 戒 種 暗示 電視裏每天 決 不清淨 拉誨淫 , 大乘 的 的 , • 那就 戒律 言 明 都 白 語,心裏動了 心,不餐酒 大乘的菩薩道要戒 講 有 這麼嚴 不行 的 , , 有 , 跟 格 都 所 用 在 小 0 口 以 肉 乘 要永 為什 一下 教 說 人家 不 的 以 麼 , 同 斷 火 聽他 有表 婬 婬 的 呢?你 婬 淨 , 從 , 小 N'S 的 演 他

我 話 們怎麼修法?所以在末法時代,不學念佛法門,怎麼了生死?說到這裏 不論在家 永 斷 婬 ジ 出家 是對 ,都要斷 出家人講 婬 ジ 還是對在家 , 沒有邪 婬 人 正 說 的 婬 呢?學普通 之分,凡是婬都 法 門 要斷 要修 , 的 我特 入 這 定 别 樣 的

要持 要說 得 地 好 法 你 就 可 只 有發 門 能 學念佛 這 住 以 證果 戒,戒律第 我 出 带業往 個 們 願 不 我 婬 來,尤其是我們在 就學 們 法 讓 じ 的 求生淨土,修特別念佛法門。念佛工夫好,當然可以 生就 門 不守 來 它 0 那 講 工夫不好 起 行 個 住 因 現 , 條就 為 , 念佛法門 了。這是釋迦牟尼佛為末法時代想當生成就的學佛 既是在家人,很多都有結婚 行 你 我 0 要斷 看看 們 沒 ,不能證 家學佛 有 エ 夫還 婬 經 斷 聽外 文 惑 ら 的 果,只要把貪、瞋、癡、慢 很 ` 我 · 面 講 人, 學普通法 難 沒 們 有 用 想當生就 能 這 得 證果 夠辨得 個 上 門 法 , , 門 你能 因 , , 結婚可 能 好 無 到嗎?在這 此 了 要求 論 伏得 , · 生 那 我 死 以 個 們 住惑 往 正 法 就 生 就 婬 個 門 學 、疑這些惡習氣能夠伏 極 , 能出娑 證果,念到 時 不要 這 樂 ,不邪婬 , 你 候 個 世 , 想 起現 (婆世 界 必 人 那 入 所開 定開 得老老實實 就 個 行 界 法 好 N) 的 的 慧 門 的 , 時 不 六 特 這 說 候 亂 道 别 樣 先 得

身體 但 是 也不 要知 先 斷 · 好 道 婬 0 現 じ 就 在 其次 佛法來講 衛生學家也研究出 不餐酒 ,殺盗婬妄這四種,往往是因為喝酒喝 肉 來 酒 在 很 五 多醫生都 戒 之中 -是遮戒 知 道 酒 喝多了 不 學道 醉了 會 的 亂 人 性 不 把 在 前 對 戒 自己 面 之 這 內 的 四

了 物 好 所 種 讓 都 不 捕 以 要吃 人家 我 來 犯 了 們 , 來 修 肉, 殺 害了 吃 道 它 要吃 , 雖是 的 不論家裏養的 以 人 素 後 不 遮 能 戒 ,「不餐」是不要吃,不要飲酒 才供給大家來吃, 飲 , 喝 酒 酒 0 本身沒 、到外面 肉 食的 什 肉怎麼來 打 麼罪 獵 所 來 以 過 肉 的 ·的? , 食就等於 但 都是活 就是動 酒 、不要吃 喝 醉 殺 的 物 了 動物 生。 的 肉 肉 往 要與 往 我們 動 引 物 殺 起 不是自己 人 生 犯 把活 絕 了 緣 性 的 己 戒 動 死

吃 氣 夠 都 生 就 吃 維 活 有一種生氣 的 蔬菜以及其他各類 不了 神 。以以 持身體 下 啖 維 面 持 講吃的東 是用口吃、用嘴巴咬著吃,「生氣」是什麼呢?那些菜蔬 火淨食」, 剛剛 存 我們身體的 在 ,它長得有生機,它能夠往外長是一 採收回 , 要靠 西: 用火煮熟,食物 植物性的食物,佛在這裏告訴學佛的 來的 身體 生命在這 以火淨食, n 蔬菜 的 什 裏存在 , 植 麼呢?身體 無啖生氣」, 物的生氣還在,不能一採回來馬上就吃 比 0 較乾淨, 植物 有 也有它的生氣 它 就 這裏 的 種生氣 淨 精 化 華 講的當然是素食 了 人 。拿我們人來講 , 有 凡是未 , 氣 沒 用火煮淨 體 有 生氣 ·經火 還有 , 植 物 煮過 了 精 既是素 這 性 ,不要吃 神 的 , 個 我 , 不要 不要 植物 食物 們能 食,

還

吃 毒 有 性 病 生 的 菌 的 東 還 西,這是其一 為 有 什 麼 些有害腸胃、 不要吃 生 0 的 呢? 有害身體的 就 現 在 注 毒性 重 衛 在上 生 一來講 面 , , 經 任 過 何 生 火 — 的 煮 蔬 , 菜 可 難 以 去 免 掉 上 很 面

違背天 折斷 在 令〉 活 不 的 要吃 陽 必 要學仁 有這. 裏講 得 有一 了。 氣 除 要吃 生 地 很 此 篇 為什么 個用意。不要吃生氣的植物 , 仁 柔 氣 的 以 「方長不折」,春天的樹枝還有草木,它正剛 叫 外 好 和 的 生之 但是不能吃生的 蔬 就是要好生,要使天地 麼呢?我們學道的 地 ,還有一 〈月令〉,講十二個 培養萬 菜 德, 我 物 們 這在學道 種更重要的用意 如 往 果連 外長 , 吃生 的 植 人要學習天地 , 月分。一 物 人是不 假 使我 ,儒家講養仁心,佛法 萬物各遂其生、各得其所。釋迦牟尼佛 也 的違背好生之德 不吃 許可 們 到 就中國 把 , 春 那 ,天地 的 正 天,花草 當然 在往 的學問來講,《禮記》裏講十二月 學儒 外長的花草樹 有好生之德,到了 不 , 因 剛往外面長,不要隨便把 行 的 樹木要生長葉子,這 為 人 , 不 就是培養慈悲心 剛 ,他也要了生 剛 能 生 採 活 木 收 無 了 回 來 故 春 要 死 天 折 生氣 ,天 在 維 教 斷 慈悲 他首 持 我 地 月 它 還 生 們 就

學什麼菩薩道?要從這方面了解這一條 很 重要。你學定功也好、想開智慧也好,慈悲非常重要,你行菩薩道,沒有慈悲 ら い

殺生。下面 沒有這 色界,包括六道在内,「出三界」就是出六道、了六道的分段生死,「無有是處」, 無有是處」,你婬 定的人,「若不斷好及與殺生」,如果不把好心斷除,或者不能戒殺生,「出三界者 下 個道理 面釋迦牟尼佛說:「阿難,是修行人」,講修入三摩地的修行人、要學成佛大 佛再進一步開 。換句話說,你要出三界、要了六道生死輪迴, 心不斷,殺生也不能戒,你想出三界,「三界」是欲界、色界、無 示修道的人說 必須要斷姪欲、要戒

# 當觀婬欲。猶如毒蛇。如見怨賊。先持聲聞四棄八棄。執身不動。後 行菩薩清淨律儀。執心不起。

婬 婬 欲 欲 的 不斷 佛就告訴阿難說:「當觀婬欲」,婬欲太厲害了,生死不斷就因為婬欲的關係 欲 就 生 是在自己心裏 死 不 斷。對修道的 ,自己心裏的姪心你要觀察 人來說 鰤 婬欲很重要,因 。「猶如毒蛇」 此 你 要觀察, 那樣可怕 觀察什麼?

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

怨 對 你 這 ジ 裏 賊 阿 過 個 生 難 去 比 跟 起 說 這多麼嚴 喻 , 你 來 他 非 結 常 , 的 了 ら い 貼 重 婬 怨 裏有毒蛇 切 的 欲 0 我們 先 心一 , 講 他 起來, 時時 這 遇 , 這 個 到 怎麼得了?應該 刻 毒 讓 你就 阿 刻要找你算帳 蛇 難 好像 了 這不得了 解 見到 , 婬 有這 怨賊 欲 要報 趕快 這 麼 個 了,這不是普通 逃走了 認 復 可 你 識 怕 的 0 還有 , 婬 現 欲 在 ,「如見怨賊 講婬 沙 的 賊 起來 欲 ,是怨賊 是在 就 自 是 佛 己

得更嚴: 然 薩 法 不 丘 四 棄是 後 尼 清 造 就 淨 除 捨 可以修行菩薩的清淨律儀。菩薩的清淨律儀,除了身以外,要戒 殺 你 律 棄 格 了 什麼呢?殺 要「先持聲聞 • 儀 四 盗 , 你 所 棄 , 以合 以 婬 你 有了聲聞戒律的基礎 外 不 起來 ,再 能 • 口 盗 四 不造 再 棄八棄」,先學聲聞戒律, 有 學佛 加 • 婬 入 四 四 棄 棄 、妄這 種 法 了。 , 口 聲聞戒律 就是八棄 業 四種性戒,這四種性戒絕對不能犯 還有八 0 ,聲聞戒律守得身、 身不 ,先「執身不動」,「身」指身三口 ,另外再加的 棄是什麼?女眾的 動 , 這守得住 就是小 四棄,特別在婬欲方面 乘 口 不犯這些事 戒律,先 都不造業, 出家人(比 持 **心** 的 實。「 四四 不 棄 丘 犯 這裏講清 犯 尼) 戒 後 四 了 八 了 行 防 , 棄 範 比 菩 身 佛

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

許犯戒 淨律儀。「執心不起」,任 何一 條戒律所戒的,心裏一念都不要起來, 從心念上就不

能說學大乘戒律身體不注重,可不是那麼講法 不大注重 這一條我們看清楚,有很多人說:我們學大乘戒律, 。釋迦牟尼佛說,聲聞戒是基礎,先學聲聞戒 大乘戒律注重戒 身體不犯是先決條件,不 ジ ,外表

### 第二一七講

觀見十方世界。覩佛聞法。親奉聖旨。得大神通。遊十方界。宿命清 於世間不還宿債。是清淨人。修三摩地。父母肉身。不須天眼。自然 禁戒成就。則於世間。永無相生相殺之業。偷劫不行。無相負累。亦 。得無艱險。是則名為第二增進修行漸次。

是戒殺、盜、婬、妄,不管受戒、未受戒,造了罪業都是嚴重的罪惡,所以叫性戒 後還有一部分沒講完,現在繼續。前一次講到要刳其正性,造罪業犯性戒,性戒就 第三要增進 繼續前次講的三漸次,第一是修習,除其助因;第二要真修,真正 違其現業。剛才念的還是第二個 漸次,第二漸次上回 講了一 開始修持; 部分

要性戒的罪不犯,我們修道的人在世間,你看這個世間整個就 犯 的 戒 現在接著講「禁戒成就」,把前面講的性戒全部守得非常清淨,「禁戒」是不能 條 ,禁戒守得好 ,能夠成就了 , 這樣 「則於世間,永無 不同了,一永無相生 相生相 殺之業」,只

學淨 是 出 就 個 了 能 法 自 世 有 法 相 界 戒 門 自 有 出 世 六道, 斷 殺 水 這 間 之業 婬 然 土宗不 六道?沒 婬 , 學 然 信 個 你 就沒有相 無相 所以 果 戒 任 無 的 沒 願 婬 有 斷 論 婬 行 何 , 生」,「相生」 持 學 所 這裏講「禁戒成就」,在戒好 普 有 證 婬 相 ジ , 得 果 通 那 可 生 以 生 那 就 欲 永 好 一的 法 個 不 以帶業往 \_ , 要證 無 宗 門 指 起 當然在家人有夫妻、有正 事情了 講 世 了, 戒 相 法 , , 間 禪宗、 果 第 生 0 婬 是有生就 那 這是 相 就 生 , , \_ 沒 非 要斷 只 殺 0 這是第 宗的 要學 密宗 斷 必 之業 有相生的 \_ 然 不 到 婬 有 道 袓 的 極 可 ` , 死 華嚴 事 師 的 樂 個 0 婬 都 , 了 世界 他 人 欲 , ° 就 的 宗 很 婬 說 不 不 是 相 婬 戒 快 婬 斷 必 斷 欲 殺 生 欲 殺 唯 須 那裏 , , 不 的 死 這 就 :離 沒 斷 所 他只要不 斷 話 呢? 方面 沒有 宗 有 以是特別法 婬 都是大菩薩 , 沒 證果 要出 他 , • 這是 絕 才能 天台、 相 有 就 相 邪婬 殺 , 不 六道 戒 對是禁 證果 宗 但是 的 生 能 殺 門。 , , 了 只是正 這 有 生 他 • 都是 沒有 生 止 才 除了 前 這 死 發 個 死 的 能 願 就 婬 個 面 證 這 這個 因 了 斷 不 往 婬 除 果 個 相 了 能 見 斷 生 , 了 的 道 思惑 特別 他 然 念 生 破 極 理 後

這

除

他

樂

沒

生死 拿過 披 麼大 要還 下 彌 西、搶人家東西的人, 這 這都注重戒在心裏邊,不但沒有事實,連心都沒有,偷心不行,連偷劫的 這 無相負累」, 毛 山 一 個 指 面 人家 戴 不了 有角 世間 殺盗婬妄的盗戒,「盗」 就嚴重了:「今生不了道,披毛戴角還」,如果今生這個道不了,不能 角 你接受了,接受人家布施 人家布施給我們一粒米那麼微小,一 劫不行,無相負累」「偷」是偷人家東西 的話 的 將來怎麼樣還人家?他不知道。 就永遠看不到 我們 變豬 他在世間不欠任何債務 現在用偷的 ,再轉世,還想到人間來,我過去欠你,我現在還你,沒那麼容易 人身上不像獸類有毛,披著毛就變成畜生道 羊、 變牛馬來還債 以為偷來、搶來就變成自己的,他沒有想到因果,將來還是 小 方式 偷 、看不到 包括偷、搶劫這些盜業。 、搶的方式 ,你要有道 0 強盜 。跟人家借錢,當然要還人家, 這裏講 了。 古時候的大德講:「 ,或是用種種詐欺 0 「無相負累」,既不偷人家東西 粒米你覺得微小,它大得像須彌山那 就持戒的人來講 你現在要能夠 ,作 小偷,「劫」是搶劫,作 盗戒守清白,盗心沒有了 了,戴了角, 的 了道 施主 方式 , 他 ,了道是 一粒 , 連盗 把 那些偷 米, 人 頭 ジ Ü 家 都沒 出 都 上 了 大如 的 人家東 一六道 長角 生 沒 強 東西 有 盗 有 死 須

家 債了,沒有債還要還什麼債呢? 所欠人家的 搶 不 的債了。「亦於世間不還宿債」,在這個世間既不欠人家的,「宿 人家東 必還了。「不還宿債」是承上面的意思來的 西 ,沒 種種,等於債務一樣,你只要現在戒守得清白 有虧欠人家的,「負累」是欠人家債務, ,你在世間沒 在這 ,犯戒的 個 有負累 世 债\_ 間 N'S 都 就 包括 自 轉了 好 像 然 過去 不欠 就 宿債 沒 世世 有 人

這樣 清淨 定 眼 我 戒 的 們 了 持得清淨,為的就是要修三摩地,「三摩地」是正定。修正定的時 清淨 但是 現 時 是清淨人修三摩地」,把戒守得這樣清淨,「清淨」是持戒持得非常清淨 在 犯戒 怎麼不 候 就就 的 我 身體 可 們 的 1 . 錯 以 自然能看得見十方世界 可 觀 都斷 以 呢?「父母肉身, ,我們現在是父母所生的肉體 見十 得 到 除了,這可算清淨了,你這樣修三摩地、修正定的 方世界。 相 似 的 天 眼 這就好像得了天眼 0 不須天眼,自然觀見十方世界」,只 怎麼得 到 相 —是肉身,雖然我們現在還沒 似 天 眼 雖然是父母所生的 呢?自 然 可 以 候 觀 要戒 肉身 時 見 エ 候 夫 得 律 在 能 修 就 到 就 入 得 持 夠 憑 正 天 不

雖然沒 **險** , 命清 了大 行 三摩地」是正式修定工夫,因此 了,得了之後,這就不錯了。 的 因 十方世界 各世界的 是看見十方世界的佛,而且可以 清淨人」指前 天眼 此 神通 他 淨,得無艱險」,「宿命」是宿命通,知道過去的事情,他就了解了,「得無艱 如 我們眾生有什麼艱險?墮落到三途裏面 覩 通 可 有 同 佛聞 佛 以 是 得到真的天耳通、他心通,但是有那種作用。「得大神通,遊十方界」,得 的 、天耳通、他心通、神足通、宿命通,這五通雖然沒有真得, 聖旨 什 遊十方界,十方世界他都可以去,到那裏去遊都可以,這是神足通。「宿 じ 所宣說的佛法都是聖旨,都能夠依教奉行,接受那個法 法 理 麼呢?神足通 面 ,所以是得了天耳通、他心通。這個天耳通、他心通,也是相 守持 親 樣的 奉聖旨」,十方世界的 那 個 。「聞法」是用耳朵聞,「親奉聖旨」是心裏在接受 戒律,守得非常清白 ,身體自在 這怎麼得來的?前面那兩句:「是清淨人修三摩地 聽得到 他現在可以得到五通。得了這五通的時 那 了,要到那裏去就到那裏去,這叫大神通 些佛 佛既是你可以見到了,「覩」 ,修三摩地有持戒清白作幫助 在講法 那是非常艱 ,「聞法」。還能 難險惡的 , 地 照那 是見,[ 親奉聖旨 他是 方 候 個法來奉 看 的 相 前 就 似 覩 ·, 修 得清 似 了 面 的 得 講

清楚楚的 ,六道裏的事情看得都非常清楚,因 此 得無艱險,就 不至 一於墮落 到三途 了

業 但是 行 些殺 出 用 他 オ 漸次」,前面講的這段話 怎麼樣才能夠得到六通呢?上回發的第四十二講表,各位帶來 也就 我 敢 盗 眾 第二增進漸次裏講得了五通,本來講得神通,佛家是得六通的,五 我 們 這 婬 生為什麼墮落三途呢? 跟這 們 相 樣造業,真的看清楚,他敢嗎?不敢作了。我們現在雖然還沒有得到 妄,大家都在這方面盡量去造業,他就不明瞭三惡道的事實,他 信 對 佛 照 個 所講 看 一樣 一看。 的話是聖言量,這就行了。能夠相 ,得到這種受用了。 這張表 , 叫名為第二增進修行漸次, 三漸次的第二個增進 他不 有兩 明瞭六道,看不清楚六道,今日之下,社 面 , 後面是結束的話:「是則名為第二增進修 翻 五蘊就是五陰,「色陰破」得了眼通 到後 面 , 看 信佛所講 五陰六通」。 的 的話 話 ,我 五 通還是不管 ,請把表拿 看 陰是 們不敢造 不清楚, 會上這 漸 五 色、 次 通

受、

想、

行、

識

, 在

《心

經》裏講五蘊

,

就

五

通了。第六通叫漏盡通,這裏只講得五種相似神通,漏盡通還沒得

眼

通

就

得

到了, 受陰

破

就得天耳通

、他

心通

、神足通,「

想陰破」可以

得宿命通

, 天

。為什麼呢?

要得 識 \_ 去了,這裏是漏盡通還沒得 陰未 漏 盡 盡 通 ,五陰之中最後的 故 不得漏 盡通 」,得漏 行陰 識 盡 陰,這二陰都 通 就證果了,證果是見思惑斷 破了才能得漏 盡通。 了 這裏 六道 講 可 行 以

到

是陰 陰等在 不吃 我 知 有 個 經 神 道這個 身體自 過 們 的 通 消 暗 為什 飯、不喝水,這個現象就維持不住的。這還不算,吸收進來的 肉身的身體 從 這是我 的 這 化 , 不得神通 .麼要 己都 之後 通不是從外面來 個表裏我 把 們本 五 我們蒙蔽 不 ,還要往外排泄出去,身體裏的 由 陰 就是假東西 能 們可 自 破了 , 我們本來應該 上 主的 起來 就 才能 以看出來 的 有 , 這不是真正 的 ,是本有的 ,每天要從外面吸收飲食,維持我們的現狀,過了一天 得?五陰都是 必 , 須 就 ,無論是天眼、天耳等五通,以至漏盡通 以有天眼 破 因 除 為 的 0 以 五 這個 這個 後 陰 我,是假 一些障 的 , 理不知道,人家說:「你拿多少錢來, 我 能 細胞還要新陳代謝 關 們本 力 係 礙 東西 , ` 天 有 障 假東西 眼 的那些神通 礙 0 起來 就 通 、天耳通、他心 因為這些假 了 比 。這就說明 這些水分、食物 如色陰 陰是 才能 八什麼 顯 東 (色法), 出 西 ,這六種 我 來 呢? 通是本 有色 們整 要 陰

然後 我 給 現神通,這個神通不是外面來的,這是第二漸次 你 才發現神通。戒守得乾乾淨淨, 神 通 你就上當了, 那都是騙 心裏很清淨,然後再修定,定功有了, 人的 話。要有神通 必得要自己守戒 自然就

面 講第三漸次,第三漸次有一個重要的意思叫違背現業,經文我們先念一

遍

看

看

云 因不流逸。旋元自歸。塵既不緣。根無所偶。反流全一。六用不行。 何現業。阿難。如是清淨持禁戒人心無貪婬。於外六塵。不多流逸

在 上 淨持禁戒的人 都 婬 貪婬」,不但婬欲的事情不犯,沒有婬欲的事實,連貪婬的心也不犯,他從心 現業呢?然後說:「阿難,如是清淨持禁戒人心無貪婬」,阿難,像上面 不流 欲,所以把這一條舉出來,其他的同時都包含在內。既是這樣,最重要的是什 第三漸次叫修行的人要違背現業,釋迦牟尼佛先問一句:「云何現業」,什麼 逸。這裏單指婬戒,拿這個作代表,這是一個意思;再說 ,把這些戒律都守得清清白白的 而 且連一 點 犯戒的心都沒有 ,生 一死 所 的 講 根 · 一 心 的的清 本 理 就 4

是往 多流 多流 裏 想它 法 都 是自己心裏在放逸,隨著外境,你的心就隨著外面的塵,流到塵上去,心一流 凡夫眾生,六根對六塵,就起六識,六識在那裏一分別就造業,比如眼看各種形狀 就放逸了,放逸是心理放逸到這裏、放逸到那裏,散散亂亂的,自己收不回來 講 , 在攀緣。這裏有個要領:「於外六塵,不多流逸」,對外面的色、聲、香、味、 外 逸,不多流逸就 ,因為法塵也是從外面來的,所以叫外六塵。「不多流逸」,什麼是流逸? 「流」 逸,不但不去攀緣外面的色、聲、香、味、觸五塵,就連心裏的法塵也不要去 法不是外 注 意 面 不多流 「現業」, 、攀外 面 逸」,在開始學的時候 的 面 五 現業是現前的業,什麼是現前的業?下面 塵 不錯 隨著外面 ,但是法塵也是從外面 了 的境界, ,工夫沒到 就跟水一樣 收進來的印象,也是塵。對 , 不能講完全不流逸, ,從 那個 境界流出去了。「逸」 一講就知道了: 這裏講不要 於六塵不 的

這

話

耳朵

聽

,

N)

理

也追

逐

所看的顏色、

所聽的聲音,心

理就跟著去了,六根接

觸

六塵

觸

麼呢?

我

們

的

六

根

六根

對

外面

的

六塵,

比 如

我們

現

在看電視

看 網 路

眼

睛看

我們

楞嚴經講記 + 五

業 些表 對 佛 警告自己 婬 路 不管 分 别 種 也是這 還 法 欲 别 的 種 不 的 電 我 講 時 色 演 不 然 管 視 們 耳 候 誘惑力 熏習, 的 , 事情 就是 的 說 : 樣 就 聽 用 眼 上 在 識 話 表 的聲音也是 , 籍著 太 一造業 造業 馬 趕 演 , 好 地 N'S 、那些言語 強 快 的 獄 始 上 那個 終不 起來 危 了。 了 じ 人、 裏提 現在 險 地 , 要跟 還有別的幫 節 獄 , 熏習就變成自己的了。 如 0 這就是現業。 我 醒 現在是每一天那裏都是教 目 此 , 眼 我們 要墮地 自己 們 隨 識 主 0 持 只 看 他 眼 要識 網 人 起 , 0 來 根 獄 。 再 路 , 助工夫,什 エ 夫 順 怎麼用言語、 這裏講 馬 著 隨 分 接 網 不 上 觸 同 那 夠 别 路 就 個 , 上 眼 就 , 「心無貪婬」,心無貪婬就違背現 有效 雖 眼 那 識 麼幫助工夫?念地 造業 還會跟隨 然我 些 識 起來 ジ 裏還要接 用 騙 人家 隨 , 佛號 同 的第 表演引導看的 們自己沒有造業 人 就 造墮地 的 , 把聲音 就管 眼 東 六 就 觸 識 識 西 念佛 用 跟著 起來,第六識馬上就 , 獄 五 引 了 塵 獄 種 的 0 佛號提 人 人 罪業 就 種 如果 這 殺盜 六 起 起 ,可是根 的 就是違 塵 婬 來 色 佛 婬 的 じ 不 收 號提起 妄的 這 話 起 回 業 背 看 塵 來 來 那 現 就 分 網 ,

下

面

工夫進步了:「因不流逸,旋元自歸」,前

面

講

「心無貪婬」

那

個

正念,

除

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

攀 是 多流 流 的 了 入流是什 ジ 了工夫才能入定,戒守得清白才能入定,入定的時候「因不流逸」了 號壓住 緣 婬 , 反 現業,往外面攀緣,現在不往外攀緣,回過頭來 那 叫入流。亡所呢?外邊那些都是所,外面 心裏原有的清淨光明的自性,「自歸」,自歸到自己的本性上來。這就是前面 欲 逸」,現在不流逸了,全部都不流逸了。「旋元 聞 之外 個 念頭, 聞 麼呢?專門往自己的性海裏,我們本性像大海那樣,往自己的薩婆若海裏 用 自 這 壓不住就墮落地獄三途,用這個警告自己,這樣 還有 性」,耳不聽外面 個 工夫, 殺 、盗、妄語等等, 這叫 旋元 的 自 回 歸 過 凡是有這些事情來, 頭來,聞自性上面, 那些環境的境界,把它遺失掉,不要 自歸」,「旋」是回 ,「元」是本來有的 都 也就是「 才能 要把 工夫用 它違背掉 。前 過 入流亡所」。 ,本有 頭 得 來 面 講 上。 的 原 用 不 講 真 有 佛

緣」是不攀緣外面那些種種的塵 不攀緣外 下 面 面 說:\_ 的 六塵,專門 塵既 不緣 向自己的自性中 根 無所 五塵固然不緣,連在心裏的法塵也不緣,也不在 偶 根 據 上面 流 回 講 到 的 自 性 「旋元自歸」, 這就是「 塵既 就是 不緣 反 聞 了,「不 自 性

 $\bigcirc$ 

兀

要反 有當 了。 前 面 指 性 元 了。「全一」是什麼呢?六塵都不攀緣,六根也不分了,就是前面講的「一 從 根 那 ジ 裏分 的 依 外面攝受的 眼 所 面 自 塵相 味 聲 見 流 一精 結果怎麼樣呢?「反流全一」,「反流」是一切都向自性裏面流 不會起現 起 講 色 五 性裏沒 別 的 的 外面 的 作 通 04 明 接才是偶 那 塵 用 聞 見 ` 個 行了 法塵 的 六通 有根塵這些東西。我們的根塵 既 分為 作 身體 分別聲音 你 不緣 六根不 用 的 六 ,為什麼我們 ,六根、六塵,本性上沒有這些東西,你只要反流到本性,全一 在 你不攀緣外面 眼看見 和 有接觸 就 我們凡夫認為: 起作 合 保 根 114 0 全 無所 各種 的 聞 用 我 那 的 們 知 偶」,「 聞的 覺 外 話 的 現在沒有天眼 個 的六塵 作 ·公 面 ,全一了,一精明體 作用 的色 用 這樣 本來是一個精明 根 沒有這 你 0 , 就 是六根 你只有六根 能 眼有見色的作 你起了見色的 -身上的 六種 夠 通、天耳通?受到 六用 反 **,** 作 流 不行」 五根 用 全 之體 偶 ° 、外面 我 的 用 就 是什 分別, 了 個精 們 沒有 話 ` ° 人就 耳有聞 個 麼 的五塵,包括 這 六 那 根、 偶 明之體 精 呢? 用 廢 六 了 叫見;耳聽 明 塵 流向自己的自 種 聲 了 之 六 就是 的 作 沒有配 的 ,那就是本 體 精明體\_\_\_ 根 他 用 作 限 很 對 制 就 就 分 用 管 意根 六 合 不 到 别 不 , 只 用 行 明 舌 外 的

瞭 作 這 用才出 六 種 作 現 0 用 能夠反流全一 都是虚妄分 别 , 起 六用不行了 的 作 用 這六用(六種虚妄分別)不起作 用 的時 候 真

#### 獲大安隱 方國土 0 皎然清淨 。譬如 瑠璃 0 內懸明月 。身心快然 0 妙圓平等

裏 下面 變成一片清淨的 照 的 全都變成淨土了,「皎然」是非常明顯的,就像白天有陽光照射,能看得清清楚楚 候也不執著,你也放棄,這樣的話,你可 面 反 1 清淨 裏 掛 說 聞 十方國 個 面 自 輪 比 掛的明月也是清淨的,這是形容十方國土皎然清淨。這一 性 連外一 喻 明月, 土,皎然清淨」, 外 譬如 面 面 , 依報 的 明月本身是光明清淨的 不攀緣 依 瑠璃,內懸明月」,就 正 報 六塵 報都是一片清淨光明的這麼一個境界 山河大地,十方國土這些器世間 , 只要你 完全收回來歸 作 到前 以 , 像瑠璃這麼一個東西(比 證 瑠 到這種境界,你一看十方世界的 面 向 璃也是光明清淨的。 講 自己本性 的 「反流全一」,甚至連全一的時 ,結果 都隨著你自己的 所 。本人是清淨的 段講 如瑠璃的瓶子), 得 器具是光明清淨 的 境界 的,只要按 國土, 不但 N'S 理

全 明月是自己修持用工夫的心智,你心 依 到 這 報 部都是透明的 個 的 境界 國 土也是清 , 這些現象整個都轉變了 。我們現在看世界這麼亂 淨 的 ,情與無情都變成一片清淨的。經文這個 智一 跟著自己的心轉變成清淨光明的這 明,外面那些環境就像 ,這些土地,下一場雨就是土石流 比 瑠璃 喻, 一樣 瑠 璃 的 是 種 ,你證 境界 環 內外 境

境 , 逸 猶 前 六 種 不多而已。到了「六用不行」,那是完全違背了,完全違背現業,那就完全沒有流 1境界。 張 用 面 不能 如 不 不流 紙把它糊起來,裏面的明月雖然是明的 一段講「 請 各 明月在 逸 這種境界還不夠用,下面說個比喻—「喻實」,拿事實來比喻,「只 位 了 與外融」。小乘證了四果,就斷了見思惑,當然完全違背外面的六 就是「全違」,這是到「小乘涅槃」, 看 不多流逸」,就是「小違」,小部分的違——不多,流逸不多就算不錯 有礙 只 上 能 回 發 明 物中不能透澈」,就像把明月放在一個燈罩子裏面 內境 的 第四十二講表,後面有個表叫「違其現業」,看下面:「流逸」, ,他自己 內內心 可以 明 ,外面一層紙把它糊起來,光透不太出 瞭 小乘證了 與外 面 的境界還不能 四果,得了羅漢果就是這 燈罩 圓 融 能 外 塵了 面 這 明 了 用 就 內

去,還是不行。

位 證到這種 內 繼 境 續看表,在「違其現業」前面的「平等三義」,平等有三個意義: ,明月跟 要怎麼樣 境界,「身心快然,妙圓平等,獲大安隱」,平等的意思,那就 瑠璃(內外境)能夠圓融 呢?那就是這裏講的瑠璃,明月放在瑠璃裏面 一體的,這就是菩薩道 ,瑠璃是外境, , 到 這種 不得了。各 程 度 明月是 就 行

不上。身量、心量到了什麼程度呢?都是問徧法界 第一「身心二量俱周法界」,身量、心量,「量」是菩薩講的無量法門, 小乘談

了 情眾生,草木、山河大地等器世間是無情的,有情、無情劃分得清清楚楚的。 同體不分了。 不知道,一覺悟之後,那個第八識的相分跟著我們自心的見分一同轉, 到 這個境界,有情、無情是同一體的,同體不分了。為什麼同體不分呢?圓融自在 那個 第二「有情無情同體不分」,一般說我們凡夫是有情眾生,那些動 山河大地是我們凡夫眾生第八識 的相分呈現出來的, 我們凡夫眾生不覺悟 圓融自在的 物 也都是有 但是

到這個程度,那一個眾生都是不安全的,都是危險的。到這個程度才是大安隱。 大安隱,「大安隱」就是大安穩,我們在世間才能穩穩當當的,才能夠存在,沒有 別了,心、佛、眾生三無差別,到這個時候就平等了。必須獲得這樣平等,才是獲 世界諸佛的心,就是心、佛、眾生都是相合的,「脗」是相合的,「無高下」,無差 第三「自心生佛脗無高下」,我們到了這種程度,自己的心、眾生的心、十方

### 第二一八講

### 發行。安立聖位。是則名為第三增進修行漸次。 切 如來密圓淨妙。皆現其中。是人即獲無生法忍。從是漸修。隨所

上 位置之前講的 回沒 剛才念的這一段,還是三漸次最後的第三漸次。這三個漸次,是在修行的菩薩 有講完 , 前 還剩下剛才念的這一段,現在先講這段,講完之後,接著就講菩薩 兩 個漸次講戒,戒是幫助的,第三個漸次正式講用工夫的方法,

的

階

位

緣 雖然 來 反 說 開開自性修持的方法 凡 請看 攀緣,就免不了造下世間惡業的事情,跟他們同流合污了,這樣我們怎麼修 我們現在看見世間一切現狀,色、聲、香、味、觸、法 夫眾生 剛才念的經文:「一切如來密圓淨妙,皆現其中」,這是根據前面講的 的 六 根都是對 ,所謂反聞聞自性,是我們用工夫,六根不要向外面攀緣 六塵 ,你在用工 夫的時候 要反聞 自性 ,都不能往上面去攀 用最簡單的話 ,用

都是靠 夫眾 去攀 流 行 起 道 生 之 呢? 全 死 了 生成 後 輪 分 , 不 要 别 就 迴 , 六 是 修 我 住 的 天 們 反 生 向 這 用 道 的 聞 的 種 不 死 外 的 0 業 自 內 分 行 能 面 話 攀 在 夠 性 別是虚妄分別 , 0 , 反 , 就 反 緣 是用 你看 聞 不 聞 , 般人的這六種作用 自 能 自 這 這 看 性 在 性 些 個 那 之 緣 現在念的 以 後 工 些 後 ,靠不 攀 夫 事 , , 情 這 現 , 0 住 要用 個 就 在  $\neg$ 上 一切 虚 的 面 這 免 假 , 這 攀 \_ 不 就是眼看見外 了 耳 個 緣 句 如 的 朵聽 來 作 要造惡業 工 0 密圓 夫 密圓 用 那 要攀 就 外 , 上 淨 面 不 淨 妙 起 的 回 緣 妙 , 面 就 作 聲 有 什 都 種 是 用 音 兩 麼 就 不 種 現 句 呢 可 ? 造 出 的 話 不 也 以 惡業 來了 狀 行 起 很 向 接得 況 了 了 重 自 要 己 分 上了 我 也 六 ジ 别 內 是 裏 們 用 ジ 造 凡 不 也 就 反 中

情 是 有 員 生 那 融 死 行 些菩薩 的 所 呢 為 謂 ? 上 我 生 所 密 們 作 看 都 死 沒 就是障 的 世 是非 事 間 有到 情 萬 常秘 礙 達 法 處處都 0 ,為 密 都 沒 個 什麼呢?這是如來 這 有障 時 辨 種 間 法 秘 礙 圓 密的境界, 融 障 個 礙最 空 就 間 因 為 大 , (佛) 別說 這 的 不 就 能 兩 我們 是 個 夠 的 生 假 圓 境界 凡夫眾生沒 相 死 融 的 , 任 障 我 再 何 們 礙 講 凡 ジ 0 裏 有到 夫眾生 凡 圓 夫 所 為 想 達 一都是 圓 什 的 是 麼 就

清 佛 這 妙 淨 把 我 融 夫 潔 就 們 的 就是不 的 所有的眾生都看 , 佛 是佛 是沒 境界 可 現 ,不是指 的 在 破 他 一切表 是 自 的 有 可思議 的 的 然 凡 境 1 圓 , 理 這 夫眾 界 現 在 融 現、變化 個 起 的 才是最清淨 ジ , 裏障 才被 待與自己平等的,我們那個眾生到達這種程度?到這種程 生, ,是心裏的 我們學佛就是要到 這種 明瞭 礙著 誰 這 種種, 能 一境界 個 時空 理 他 \_ , 起心 塵不染呢?這並不是說 叫妙 解 都沒 一的 把 了 點 動念一 這 假 有任 , 0 虚妄的 佛 相 兩 大 這種境界才好。「淨」是清 開 的 個 把 何 點自 他障礙了, 假 密圓淨妙,「皆現其中」,能 圓 自 障礙,也 相 解 私 私 撤 念頭 自 除了 了 利 解 不是我們凡夫眾生能 都沒 的 他才生死 我們每 了 , 念頭 生 有 一死在 理上面 。一妙」 都 天 沒 洗 不 那裏?沒 淨的 有 澡 斷 真 是很 0 的 , 正 成 , — 把 夠反 了 神 身 這 佛 有 夠 解 塵 奇 體 個 生 的 聞 想 度是清 洗 不 圓 死 人 自 像 得 染 很 是 性 的 玄 他 很 圓 凡

這 現 才 在 如法 還沒 下 面 , 得 說 : 這樣如法地 到 是人 很 快 即 就 獲無生法忍」, 用功 能 獲得了, 7,在 理上面清楚了 獲得什麼呢?「無生法忍」。 這 個 修 道 ,深信不疑了, 學 佛 的 人 他 能 然後在修證的時候非 就是說你 夠 即 獲 這 即 樣 獲 用 功 是

忍」, 常快 就是 無生 說 生 道 滅 這 是生滅法 有 生 種 我 的 0 個 們每 法 生滅 的 任 知 什麼叫無生法忍?「無生」要了解一 忍 要把 真 何 道 話 即 個 的 ,包括我們眾生一期一 知 理 無 獲 見 眾 就 不 現 必 生 要了 生都 然 明 滅 象 都 之 就 瞭這 後 本 有 不 的 表示你 來沒 能 脫 滅 本性 有不生不滅 , 生 個 把 把 , 死 我 道 開 有 那都是虚 じ 正 理 們 安 ,生死 發出來 式修大定, 變更 了, 講 住 到 的 在 本性 期的生命—生老病死,這都是生滅法 就是生滅 真 假 就是沒有生的真理 , 這 ,首先要知道 如 我 的 個 們 本 ,本性就是不生不滅 法 後 懂得無生法 性 的 上 面 ,要解決生滅、生死問題 ジ 0 面 下, 那 懂得這個道理之後 忍住在這個 ,「忍」是什麼呢?就 些位置都 不不 我 們常 了, ,講到真理 生」,有生就 非常快 說 懂得不生 無生 世間 的 0 法 萬 要想 ,萬 上 一不滅 必 法 就 現 是 然有滅 都是有 , 不滅 在 認 法都是無生的 首先要知 任 得 講 的 0 無生法 無 何 法 其 永久 生 生 獲 也 有 他 這 無 /裏講 無 沒 道 就 滅 生 就 的 法 邪 無 生 有 講 知

我 們 眼所看的 這是 不容 易的 、耳所聽的, 講是這麼講 都是有生有滅 要作的 的 時 0 候 (,在這 現在競選各級的民意代表 個 世 間 , 那件事情是無 、政 府最高 生的

權力 利 眾生的 然後才能談得上這個忍。 能 不但出不 不了 的 直 總統 淫 害 示 作下去, ,這都是假 ,貧賤 7現象。 足 選 任 來, 舉 何 以 不 動 人 你學佛就要認得無生法忍,了解這個厲害,自己要放棄生滅法,任 他 而且愈是跟 固 搖 能移」,我們學道的 得 東西,都是生滅法。雖然 然是 永久作下去嗎?他有死 你 了 無生法 權 有 任 , 他 的 人家爭奪,愈是自己沉淪下去,到三途裏去了,這是凡夫 期 都 的 ジ 放棄 理 大家 0 人要有這個操守, 世間 不 了, 都 的 知 的學問 時 講起來是生滅法 就 道 候 祝因為放 , 。所以從 就是古代 比 棄不 如中國 我們才可以真正了解無生法 這個 了, 那 ,你叫他放棄,誰也放 些皇帝 的孟夫子也講:「富貴不 一看 他 才在 了,一般: 他 六道裏出 人看重什麼 接了 不來 位 棄 何

這樣 立 聖 聖 位 「是則名為第三增進修行漸次」,這叫作第三增進修行漸次,把名稱說出來 位」是建立聖位,每一 」,這樣往前面 從是漸修」,「是」指第三漸次,從第三漸次逐漸地來修行。「隨所發行 修的時 個 候 階段稱呼什麼 , 後 面 講 聖人 的菩薩 位 置,後面 到 後 一共有五十五位,都是聖人 面 都是菩薩的 位置了 安立 安

是分 果 樣 有 裏 對 行 祖 位 地 師 位 照 面 • , 之 四 開 十 講 是什麼呢?果是證果,行菩薩道到 看 你 講 共有 後 加行」, 回向 這 看 來 所 到 \_ 以 . 講 看 有 菩 十信完全從十住裏開出來 講 這 —三十個賢人位,在十住以前有十信位,一 薩 0 漸次三位」, 三賢位 等覺 些 有 這 十信之後有「十住」,十住之後,「十行、十回 位 位 個 四四 次 表第 次 種 , 0 在 修持的工夫,這叫 從等覺菩薩到了「妙覺」,妙覺菩薩就成 但是在這部 我 一段 接著是 們 研 究 一乾 本 以 《楞嚴經》裏, 的 前 經 慧 果 0 加持的工夫,然後才能登上地, 剛 位 位 個 般講三賢位,三賢位是什麼呢?十 才 · • 發的 階段,就證 本 乾慧地是一位 經 第四 按 就 照 是 十三 經 般把十信位放在十住的 到 文講 楞嚴經》,《 講表 那 個 向」, , 下 階段 就 十 , 請 了 信 面 十 的果 拿出 就 十信 楞嚴 等 回 是 於成 有「十地 向 位 + 來 圓 經 0 個 這 滿之 住 了 我 位 佛 古代 初 個 講 們 置 後 住 果 十 的 先

其 助 因 在 後 面 比 的 如不要吃那些五辛,為什麼呢?容易引起羞 三漸次位」, 我們已 經 講 過了 現 在 回 溯 一下 恥行為,不 , 第 好 個 的 漸 次是 ` 有 障 礙 除

0

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

業 造業 相 就 每 塵,法塵當然是在心裏,也是從外面來的,不攀緣六塵就不會造業。像我們現代人, 的 平齊的;「受陰盡一當(二、三信)齊小二果」,受陰盡了, 的 小乘三果平齊。第三漸次是「違其現業」,所謂違其現業,我們的六根不要攀緣六 面 天每 要除 當 把 二果平齊;「 0 講 六、 即使 這 「色陰盡 將 個 掉。 六 [時候 來自 七 種 自己沒有造業, 信 第二個 作 都 用 己就統統表現出來。違其現業就講這個,叫「入一亡六」,反聞自性 ,等於證了四果羅漢一 想陰盡 當 自 在造業,張眼一看電視上、網路上那些海淫海盜 自 漸 (初信) 次是「 然 —當 ( 然等於 那個印象落到自己心裏面 齊小初果」,色陰盡了,等於到了初 刳其正性 四、五信) 亡掉了、喪亡掉了。「當(六、七信)齊小 樣 齊小三果」,想陰盡了, 就講性戒了 ,就變成自己的習氣了, 要戒 殺 相當二、三信 盗 信 相 婬 的 妄, 事情, 當 與 四 戒 小乘初 四果」, 得 當下就 五 ,與小乘 就等於 信 好 果是 這 下 造 與

前 面 的三漸次,已經包含七個信 再 講 「乾慧地 」,後 面經 文就有乾慧地 ,後面還有八、九、十等三個信,所以乾慧地裏有 ,所謂乾慧地 ,「當後三信滿」,在十信

慧地 三 因 位是由十住 個 此 把十 ,所謂乾慧地是什麼呢?還沒有破無明的。「十信位由十住之初住開出」,十信 信。「三漸次含十信合十信為乾慧 信位 的 包含在初住裏面 初住裏面開出來的,一般 0 現 在看下面 (未破無明)」,三漸 的講法,十信位修滿了,就等於初住滿了, 的經 文: 次把十信合起 來 04 乾

虚 初 阿 難 乾 明 。未與如來法流水接 0 是善男子。欲愛乾枯 純是智慧 。慧性 明圓 0 0 根境不偶。現前殘質。 鎣十方界。乾有其慧。名乾慧地 不復續生。執心 。欲習

境 識 這裏拿婬欲作代表。為什麼呢?婬欲是生死的根本,沒有欲愛,眾生就不會有生死 愛乾枯」,「欲愛」指婬欲,這些修行人在欲愛方面已經乾枯了,前面 迴 不 不分別它,只往內心中來攀緣自己的心性 偶」, 這 阿 種 難,是善男子」,釋迦牟尼佛說:阿難,這些已經修了三漸次的修行人,「欲 現象 這 指前面說 ,有生死有輪迴,就是由於欲愛,現在欲愛乾枯了。 的, 你反聞自性 , 六根不往外面攀缘 ,這樣的話,根與境不偶,「不偶」是 ,就算六根對六塵 既是乾枯,「根 講戒殺盜 婬 妄

聲音 別心 才不 前 耳 我 於沒有看到,注重在心。心不在焉是儒家用功的方法,這部經裏就教我們反聞自性 一反 一麼? 雖 色 們 在 的 殘質,不復續生」。有前面的工夫就不錯了,這要注意,不要認為:根境不 色身 會有疑 聞 的 然 N) ,儒家經典講得好:「視而不見,聽而不聞」,眼雖然看東西,看等於沒有看 不 不聽不看,怎麼行呢?只要你的心不攀緣就行,眼睛雖然看色,不要分別那 我 就是不 跟 自 根身不 在 的 們 性 外 外 問 面 五 的 偶 面 根 那 五 的聲 發生接觸了, 現在講 根 ,你有 個虚妄分別心就不起作用 的聲音上面 不要跟外面 音接 對外 根境 不 觸 偶 面 ,聽也等於不聽 的這 不偶 的 04 的色聲香味觸 ,就等於你沒有聽,你的心不在外面 不偶 五塵接 種工夫時 ,儘管我們每天眼見色、耳聞聲,只要我 觸 不偶是兩者不發生接觸了 那 了 五塵 ,現前的殘質就不再繼續轉生了 。怎麼樣 誰 就 辨得到呢?我們眼要看東西 兩者不接 心不在焉了 才能 辨得 觸 了 到呢?「心不在焉」, 這 ,這樣的 外面 個 的色塵上面,也等 明 的 瞭 境界與 , 時 然後 們不起分 候 耳要聽 .偶 我 我 現 們 ,

你

個

內

什

麼是現前的殘質?就是我們現在的身體。我們到人間來,這個身體是由愛欲

什

還有殘質,這是物質,殘餘的物質還在這裏,可是這種物質沒問題了,「不復續生」, 來 身體了,就是不受後有 的身體 不復」 的 佛 是不再,不再繼續轉生了。轉什麼生?你在修道,下輩子不生我們現 這個色身還在,這裏講這個色身叫殘質。留下來的還有身體在這裏 經裏講:「愛不重不生娑婆」,現在學佛 根 境不偶了, 但是我 們 由 愛欲 ,現前 在的 來

是 法 這 理 五蘊是色、受、想 再就是執著法 五 '我們心理的這部分,簡單講生理、心理兩種,分開講,心理有四種,合起來五 不了解這個真理,就把這個當作我,執著我叫我執,不肯放棄。再是法執 ,執著什麼心理呢?一個是執著我相,就是《金剛經》裏講人相、我相的「 受想行識 種 下 合 面 起 講:「執心虚明,純是智慧」,「執心」是什麼?我們凡夫眾生都有執著 來 我們 的 相 じ 0 比 生命 法合起來,才有這個現象,隨時在變動 、行、識,色蘊是我們肉體的身,生理這部分,受、想 較簡單 的 現 象 • 容易明瞭 0 我們研究 的意思,《心經》 心經》 就 知道 裏講五蘊皆空 ,我們 ,靠不住的。 的 生命現象是由色 的 我 五蘊 們凡夫眾 、行、識 我 、,法執 相」, 一種 N'S

怎麼. 在這 是 著 大地 每 不知 都 什 的 0 是法 道這 部經 來 個 ,這個自然界的 麼呢?把 比 我 都 如 的 是法 前 裏就 們 ? ,我們不 也是虚妄 天 你 一發生地 眨眼 眼 講了很多 五蘊分開 , 睛 心 了解 之間 的 捏 理 震 種 了 , 方 比 來 種、人類社會種種 執著它,把它當作真實的。這些虛妄的法 , 之 面 今天又 地 後 講 都把它當作真實的 喻 的受想行識 在那裏時時刻刻在 , , オ變現 你把眼睛一 色蘊是 發生地 出來 色法 ,每個 震 的事情,都是法 的 捏,虚空裏就現出很多花樣來,那些花樣 分開 那 ,這叫法執 也都是法 , 個 動 完 , 地震顯 就 全是妄的 我 很多 們不知 , 著 不了 的 ,這些法 地 不覺。 我 解 , 水 我 火 們凡夫眾生也 這 們 , 些法 風 這 無時無刻不在 我們現在看山河 才感 , 種 這 都是虚 隨時 覺到 都是 在變動 色法 假 不 的 變 顯

空了 在 就 虚 那 裏執著空 明了。有這些執著,我們心理既不虛也不明,不虛就有障礙,不明就是黑暗 所 你 以 執 個 著 我執 這 必得把 個 空 、一個法執,前面說我法二執都放棄了,不執著我,也不執著法 , 又是一 我法二執,連執著空, 種執著。 我相 統 法 統放棄之後,沒有執著, 相 都 空, 不執著了, 還 有 執著 個 的 的 空 ジ

的

動

虚 連 你 ジ 把 既 生 都看得清清楚楚的,能夠到 個 , 虚 執 不是 死 人 著 都 ジ 就是通達,心裏 裏黑、 虚 的 看 的 不 じ 明白 暗 \_ ,又不是光明 放 什 棄 , 怎麼了法?我們 麼事 , 一虚 我執 也 色的時候 的,黑漆 不 法 ·這種程 能 執 辨 統 , , 統 什麼都通了, 生 漆,障礙重重的 凡夫眾生的 度,就是執心虚明 不執 死 也看不清楚 著了, ジ 連 就 理, 沒 執著空也不執著了 ,這是我們凡夫眾生的 有障 由 要了 0 於執著心在 礙 生死 , — 明 要看得 那裏 的 時 候 ジ 清 裏 我 N) 生 什麼 就 們 理 死 是 的

算是 奪方 完 個 全 智慧是污染 智慧 開 面,怎麼陷害人家 心裏沒有虚 純是智慧」,執著沒有,心裏就是虚明,通達而沒有障礙 通 了, 那 都是 放了 的 , 明 沒有用 光明 一種 談 、怎麼利益自己?這在一般 不上智慧。 小 聰明 這才是純粹 那些智慧可以造原子彈 被污 我 染的 們不要看 的 智慧出 知 識 世 而 現 間 已 、可 人看起來,也有智慧 很 0 多人 這 個智慧沒有一 以造害人 有 小 聰 的 剩下來就純粹是智 明 東 切執著 也 西 有 0 在 其實那不 智慧 政 權 じ 理 爭 那

下 面說:「慧性明圓 ,鎣十方界」, 到這個時候 ,「慧性」是心性 , 執 心虚明 之

部經 乾慧地?「欲習初乾,未與如來法流 沒 接 這 的 通 愛乾枯」,那樣你才有智慧,這叫乾慧地。「乾慧地」這個 有跟 二, 一如 名 别 種 詞是 圓) 講 微 下 他 的是 面 細 來講,這是通教,比藏教的程度要高,叫 接觸 一樣 來 講這個 的 習氣 圓 指佛 的 教 名 , , |稱:| , 這個 但是講的意義和程度很懸殊,這我們要了解。下面 不但不是通教 就是我們每個人的佛性 時 乾有其慧,名乾 候 已經 ,也超過了別教 初 乾 水接」,這個欲習的習氣種子是非常微 , 開 慧地」,所謂乾有其慧 始 , 乾枯了。 這個成佛的本性發為水 ,圓 通教,通教有一 教乾慧地 雖是乾枯,「未與 名稱, 的 就 名 就 天台宗的 個乾慧地 指前 詞 解 釋為 如 佛 雖 面 來 性 然 講 四 。在 的 法 細 什 跟 教 的 法 麼 流 的 通 這 水 藏 水 114 欲 ,

接 的 觸 話 怎麼 把十信包含在初住裏面 就 就 跟法 不算乾慧了。 别 教菩薩 水接 來 觸呢?真正破了無 講 圓教菩薩 他 登上 到 初 了十信位 從 地 初 明,證到法身了,才與法水接觸 住 破 就 \_ , 到 品 證 到 了這種程度 無 法 明 身 , 證 雖 到 然 ,也與法水接觸 \_ 分 初 住前 法 身 面 有十 乾 。法水是比 慧 信 就 , 這是之 跟 但是 法 喻 水

0

極

樂

世界更容易斷

前說明的乾慧的意義。

違背 門 界 那 們 易 佛 文 地 願 往 上 講 這 知 辨 號 教理 生極 到 道其 不管 面 自 你 麼 到 講 這 修 攀 自 持 這 0 持 他 教 裏 緣 然 辨 樂世界就容易了 好 些 沒 的 理 不 然 大 , , 有了 到 我 才 講得怎麼高 誨 就 法門也不是不能 就 法 淫 沒 乾 們 能 能 , 解教 斷惑 有 成 誨 枯 關 同 時 特 盗 係 就 了 要開 的 理。 别 的 , 可 我 深 在 的 , , 在那 九我 要能 以帶業往生,只要發願 方法 釋迦牟尼佛 們要想當生成 ` 立刻就乾 怎麼好 們 成 個 裏教 夠斷 這個 淨 就 土念佛 特別方 ,能成就 惑開 1.枯了,淨土宗有這個特 世界, , 明 網 欲愛不乾 法跟 慧 明講得這麼清楚, 路上更厲害, 法 就 你要乾 門 , 的 , 要带 幫 那個 但 枯 助 就 業 絕 枯 到 的 拿持名念佛 法還是不違背, 你想這 往 西 エ 不是當生能 , 所 電 生 夫也要欲愛乾 方極樂世界去 以 , 視 把 裏成 這 别 在 生能 這 法 我 來 門。 成 們 說 個 天 點 這 在 换 就 理 夠 我 其他的 换 出 們 明 個 教 , 枯 阿 到 要多生多劫 瞭 六道 環 要 世 你 彌 , 了 之後 界 境 了 但 陀 ? 一切 是 解 難 教 極 佛 那 不 樂 這 到 你 是 法 世 了 我 發 往 句 經

### 第二一九講

即以此心。中中流入。圓妙開敷。從真妙圓。重發真妙。妙信常住 切妄想滅盡無餘。中道純真。名信心住 0

地 在「乾慧地」的第二行,「三漸次含十信合十信為乾慧」,把舍字改成「含」字。 六」,各位把忘改成「亡」,「入一亡六」是入一根,得到一精明,然後六就亡了。 這個表先看前 現在講十信位,上回發的講表,各位帶來的話,請拿出來,我們把表先對照一下。 就是初住,這樣算起來菩薩有五十個位置,中間再加四加行,這樣算起來就多了。 細 ,其它經裏一般講菩薩的位置有三賢十聖,三賢是十住、十行、十回向,然後登 有十地,十地修滿了以後就是等覺菩薩。這部經把十信列在前面 現在從剛才念的開始講到十信位,十信之後有十住,這部經裏講的比普通要詳 面 ,上回講過「三漸次位」,中間第三行,「違其現業」下面「入一忘 ,十信修滿了

現在看背面的「十住」,一共有發心住、治地住、修行住、生貴住、具足住、

然在 了, 就是 學十信 演 這 進根)、慧心是慧根、定心是定根,後面講五力。修滿十信心前五 定力、慧力、信力、念力。前面講五根,信心是信根、念心是念根 十信位下面有根線畫出三漸次,三漸次後面有乾慧地,乾慧地包含後三信 把它包含在發心住裏面,意思就是說十信修滿了,發心住(初住)就修滿了,十信 進 正 心、戒心、願心,三漸次把十信都包含在內。還有,從不退心到願心,這就是進力、 麼 法 Ü Ü 分 對佛法的信,根樹立了,後五種修滿了就有力量,不但有根 初 極樂世界講的五根 的 、慧心、定心、不退心、護法心、回 住、不退住、童真住、王子住、灌 , C 時候 的 住 的 ,十信心 內 這 容 其音演暢 個 五 , 包含 根 因此在這個表裏也把它列在發心住下面 五根 五五 五 五根、五力,在極樂世界由眾鳥來說法 力 力, 五力,可見這個重要。我們在這個世間學菩薩道 大家念 程度不相 頂住,在發心 阿彌 向心、戒心、 同的 陀 經》 這 住 個要明瞭 就知道 的下面 願心,這是十信。一 ,《阿彌 但是經 有十條 ,還要講這個法 、進心是進根 而且有力量 個信心, 陀 文從 經 信 信 1 裏講 1 根就 般經典 開 念心 眾 回 始 它 精 向 要 鳥 有

是中 法 流 後 智慧來觀 以中道智慧來 走 智慧就是用中道觀 就 身 在 講 來成就 水是什麼?就是真如本性,佛法講人人都有真如本性,也就是法身 道 路 即即 的 的 法 經 流 當中 以 文: 「 本 理 了乾慧地 性 , 此 水 觀這 這 比喻從法 心」,「此 ,這是 即 這 兩 以 個 個 個 ,在乾慧地,智慧是開了, ,用中道 此 穩妥的 本 理體 中 心,中中流入」,「即以 身, 性 ジ 指 (中道的理),這叫「中中流入」。這樣 字,上 就是乾慧地,乾慧開的智慧。就用乾慧開的 你的智慧還沒有完全跟 的 0 的智慧,中道是不偏於空、不偏 中道 用中道的智慧來求證法身的 面 , 這樣中中, 的中是中道的智慧,下面 此 但是他還沒有跟 *心* 很 法身相 順 是接著上 利 , 像 本體 會合, 於有, 水 面 法 , 的中是中道的 這 沒 流 樣 的話,以最正確的 上 有接 水 個法身的本體也 就跟走路 不斷 面 7。每個 能夠 智慧 講三 得 地 通 相 流 人 接 漸 理體 一樣 λ 他 現 都 次 有 的 在 法

中中流入,就流 水 接,既是沒有跟如來的法流水接,現在用中觀智來觀理,就是工夫能夠 說: 員 入到 妙 開 如來 敷」, 的法流水,跟他能接得通了。换句話說用這個修持的工夫, 由 這個 中中 流 入 , 前 面 講 法 流 水, 還沒 有 跟 用得 如 來 很 的 法 好 流

們常 性 指 本性這樣往外開發 就 把自己 瓣 就 的 就是 一瓣 能 念「花開 開 本 地 顯、開發出來。開敷的「敷」是什麼呢?那是比喻話,比如一朵蓮花 的 往 性 法 外開 身能 見佛悟無生」,蓮花就比喻你中中流 , 本 性開敷,本性 夠 0 。「開敷」 開 發了 就是開放 所 以 就往外能夠顯出來了。你這樣中中流入的 接著說「圓妙開敷」,「 , 圓妙的本性一分一分往外 入,本性一開展,蓮花就開 圓妙」指最真、 顯, 開 最 發出來 時 圓 候 放 妙 ,我 , 本 了 的

真妙 這 這 是最真實。那個真實法一旦開發,逐漸地 個 個 發真妙」,就從真妙真圓 **」,從** 那是真的,最真實的法,除了本性以外,一切世間法都是生滅虚假 信字,但是這個信字,在這裏講,我們一般人沒到這個程度 信心是了不起的。普通 下 面 這 那種真實的 兩句是解釋上面的意思,也就是開發以後,愈開發愈多:「從真妙圓 妙圓 ,上面講 說你 既 妙 要信佛 又 圓 「圓妙開敷」,「圓 的 那 開敷 要信 種 理 仰, ,這就是說再繼續「從真妙 性(就是本性 我們學淨土宗講信 妙」就指本性, ),這時真正是 ,這是圓教 願行 本 的 · 性 圓 相 都 開 圓 的 重發 注重 發 妙 信 了 才 出

裏 發, 藏 裏面愈看愈真、愈看愈妙,叫重發真妙。 ジ 這 面 個 , 通 性 别 一層一層往裏面開發,愈開發愈深入,就是重發真妙。也就是說初看是真, 深入,「從真妙圓」,本性愈開發愈多、愈深入,「重發真妙」,重重 信心也不是一開發就究竟,不是的,因為信心還有十種信心,所以愈開發愈往 圓 ,蓮花代表本性開敷,「從真妙圓,重發真妙」,真妙是什麼?「真妙」是信 圓教是最圓融的教、最高的境界,圓教的信是真正見到本性 地 的信 往裏 見到 面 往 開

這 是常住在這個理上面,證到你的智慧,也是在這個理上面 想」,從無始劫以來這些顛倒妄想,都叫一切妄想,這個一 由 有 砂信這 親 部經前面講妄想都是從自己一念不覺起了無明,然後才有這些妄想。由於妙信常 自見到自己本性,這不是相似了,親自見到真妙,這種 下面講:「妙信常住」,妙信從真妙來的,真妙是真實的,前面講相似的,還沒 什麼叫妄想?比 個信心常住,對於自己心中有真如本性這個真理,他就實在地真信了 如我執等等這些,所有的虚妄分別 。因此「一切妄想滅 切妄想是虚妄分別來的 ,佛經裏也常講 真正 認 識 到 本 性 — 顛 04 妙信 盡無 倒妄 就

沒 上 住 有 面 , 得了 無 既是你 餘 妙 信 的 ,真實地 心常住 在上面 相 信 自 , 己有法身、有真如 所 有 的 那 些妄想都 本性 滅盡 了 了, 你 消 的 滅 ジ 就常 盡 了 住 盡 在 到 這 個 點 境界 也

拿我 怎麼 法 名 界上造這 這 明 這 你 身 信 瞭 就 這 就 們眾 經不 就是 是真信。 心住」,由於上面一切妄想都滅盡了,妄想講得具體一點 本 個 不 下 行 面 信 性 生來 些核 真 的 , 這 起考驗呢?我們在世間遇見 說:「中道純真,名信心住」,既是一切妄想都滅盡了,滅得一 心是真信了,不是我們普通 話 如 有這 子彈 就 講,我們眾生的身體就是生滅的假 本 這 證 性 個真信,當下就有大受用,一切都 \_ 明我們 這 切 真如 都 些殺 不害怕了,不但不害怕 的信 本性是不生不滅 人的武器能夠殺誰?只 じ 不夠 的信。實實在在說 任 0 信 何利害、危險的事情 ,什麼樣 心夠,信是什麼?信的我們自己有法 那些 相 能殺生生滅滅 的武器也毀滅 ,它只能毀這 一東西 能自在 我 生 們 了, 死 這 , 心 ,就是我執、法執 個 所以 的 的 不 個 裏有害怕 假 信 那 了 , 經 說 相 些假 點都沒 中 毀 也 不 你 不 起 就 東西 說 道純 了本 的 考 轉 現在世 有了 變 時 驗 真 身 性 候 了 的 就

薩 我執 純 就是中道純真 破除掉了, 真 偏於有,非空非有的 的 法執 見到 才真 以後還有空執,一 這 , 個 有這個中道純真的信心,名字叫信心 正認識真如本性,這樣是中道。中道既不像 純真 ,空、有都能圓融,稱為中道,這指自己的中道本性,這是 前面 講常住 切執著妄想都是從妄想分別來的 這 個 妙信 ,你 的 住 心 。第二信 相 信 小乘偏 的 把這些妄想分別 你能夠信 於空,也不像菩 經 文說 信 的

數劫中。 真信明了。 無遺忘。名念心住 捨身受身。 一 切 圓通 0 。陰處界三。不能為礙。如是乃至過去未來 切習氣。皆現在前。是善男子。皆能憶念。

信 通 真實的信呢?由於他明了,就是親自見到自己法身的境界,明了這種真理 切圓通」。「真信明了」是接著上面講的,得了第一信的境界,這裏接著講,由 明 了 「真信明了」,「真信」是真實的信,不是相似 並非這裏通 切 圓通 、那裏不通,或這個時候通、過一個時候又不通 」,「圓」是圓滿 ,「通」是通達 的 0 通達為什麼叫圓通呢?一切 信,真實的 信 明 了 了 ,那不是真正 , 因 他 為什麼 於一 此 真

的 員 通 0 真 正 的 圓 通 切 時 候 切 空間 無處不通 , 這是 切 員 通 實際上 就

是萬法都通達了。

了 裏 來 辨 十二處也不能 生 能 本 我 ジ 法是精 在 . 性 們 了 講 的 法侷限 雖 呢? 生死之中不能 遮蓋 生命的 的 再 然現在有身體 再講十二處 把 五 我們 神 蘊 了, 就是下面這個 它分類:「陰處界三」,我們眾生在世間所以 現象,這個生命現象是生死的 的 好像 五 把 。十八界呢,六根、六塵再加六識,十八界的界是界限,有界限就是 0 這 我 種 法) 們 脫 兩者分開講五蘊,就是五 ,十二處是再詳細 侷限 ,但是它蓋不住我們的本性,明了自己有本性,五 片鳥黑的雲彩把太陽 離的大環境,包括我們內在的都在內。 一色、受、想、行 —五陰、十二處、十八界, 在那裏 侷限 地 講 不了,六根、六塵,一共十二,根 遮起來一 , ,再分就是十八界 有生有 陰 識 , 陰是什麼?陰暗 , 簡單 樣 死 就 說 , 有生死 這 , 這個 由 麼來的 , — 於 生死的 一切圓 個色法是物 五 ,處處都是障礙 這些都是我 陰 。五陰 的 現象 通了 遮, 由 陰 就是 就 我 這 質 , 障 五蘊 把 們 們 五 的 礙 塵也沒 我 凡 生 陰 不 ジ 怎麼 夫眾 破 死 和 們 四 經 了 除 合 的 不 個

沒 障 三大類這 也就是有真 何色聲香味 辨 礙 法 障 真 业障 礙 信 (如本 觸 我 明 礙 這 了 們。障礙什麼呢?我們既然明了,真實地相信,真實明 性 些 的 , 都 話 ,這些東西障礙不了,阻 , 都誘惑不動 不能夠 十八界也界限 障 礙 了 , 沒 有一 這是真信 不了 切 障 止不住了, 所 礙 以陰 了 切 ` 圓 處、界這三種 那麼世間任 通 , 陰 ` 處 何邪 了自己有法 界 不 知邪見、任 能 我 們眾生 礙

現在是 長 很 人 以 就 為難 至 嬰兒,長成我們現在這個樣子 很難算得清楚, 把時間的三際,時間有三際 於未來, 他 如是乃至過去未來,無數 講 人 0 類眾 因此 無 數 要知 生, 三際的時間無窮無盡的 劫 我們 在 道凡是提到「劫」這個字,時間長遠得很 就是專門學數學的專家 人一 無數 入母 劫中」,眾生「捨身受身」。 **--**現在 劫中」, 親的胎, 。現在的樣子保持不住 • 0 就 過去、未來 如是 入胎 把過去無數 , 你叫他算算一 乃至, 机的時候 ,如是乃至就是從現 是現在以 劫 我 什麼是捨身受身?比 ,還有變化 , 們 個 \_ 個 就受身,然後生下來成 劫 。一個 至於過去、還有未來 的 劫 時 的 劫的時間已 時 間有多長 ,會變老 間 在乃至過去 我 ),作個 如 們 ?普通 經 我 他 很 也

修道 體 還有一切習氣 都是習氣。過去、現在、未來,在無數劫中,生生世世,捨這個身體、受那個身體 所以生到娑婆世界來,愛欲是習氣當中的一種,還有其他習氣,多得很。這裏講「一 不重不生娑婆」,我們到娑婆來,怎麼會到娑婆來呢?愛欲心太重了。愛欲心 少?還有 老年人也 切習氣」,凡夫眾生這些習氣 死了 切都 切 圓 這個身體要捨棄掉。捨棄身體、然後又接受身體 ,什麼時候把這些習氣能夠斷除?斷除了多少習氣,證果就證 通 就 通達了,因此一切都現在眼前 叫 可 了, 一 一 捨身。. 以 切習氣 陰 ,老當然苦, , 這 、處、 每一生都有生命開始的時候,要受這個身體,生命結束了 個 時候「皆現在前」, 界都不能障礙了, 你的生死怎麼來的?生死就由那些習氣來的 雖 ,每一生、每 然苦,活久一 統統出現在眼前了。為什麼出現 一生,有本有的 切都 點也好,不行的,老了還要 通了,得了天眼通、宿命通 ——捨身受身,無數劫以來有多 、有後來增加 到什麼果 古 死 人講:「愛 在 的 這 ,就是 眼 位 , 死亡 前? 重 將來 個 這 身

釋 迦牟尼佛說:「是善男子,皆能憶念,得無遺忘」,「善男子」指修信心的人,

得 地 法 捨身受身 經 都 記 過 性 , 在心 獲得 前 不會遺忘 ,一切得 面 裏面 Ξ 不遺忘 ` — 漸 了 切習氣 次 。「得無遺忘」,沒有遺忘的 ,得 圓 這 就是明記 叫 通 念心 到乾慧地 0 「皆能憶念」,都能夠憶念,「憶」是回憶,「念」是 住 , 不忘這個好結果。「名念心 住在這上面 ,修滿第 一信、第二信, ,憶念所有,不會忘記 , 所有的事都能夠憶念出來,「得」是獲 住」,這叫作念心 這個善男子 , 就根 把 前 據 住 見到 明 面 明 把 所 自己 白 講 切 白 的

是 再是 謂 我們凡夫眾生所以昨天說 解 講 悟 聰 性 明 記 般 由 記 好 性 人 人 這 性 裏我 好 ,悟是覺悟,這個 , 不 他 凡是他 , 好 悟 記憶力 們 了 可 , 悟性 之後 遺忘 以看出來,日常看自己、看別人,人類社會的人羣之間 很強 也不 , 他 Ü 太重、 的話 ,過去讀書人講這個 人讀書,一 好 就 ,今天就忘記,明明今天慎重其事地說這個話 直記 習氣 為 什麼不好呢?念頭太雜 得, 太重 聽到 , 不會忘記 書裏講的 記 憶 人的記性 力大 這 意思就懂得,這是悟性 概 個 都 好,這是 不 人就是 了 太 好 心 聰 裏 0 種 明 那 的 有 些 心思不單純 智 再 聰 慧 ,可以 明 好 ,晚上 種 人 的 反 人。 他 了 過 所

裏 的思想盡量把它拋開。換句話說 的 睡 腦 面 了一覺, 筋太複雜了,不單純。 自 然 到 一步一步地 明 天整個 能夠走到 就忘了, 所以 明 明通 我們學道 ,那些物質的欲望,色聲香味觸那些,不要放在心 天說 的境界 的話 的人要學單純, 跟今天說 。下面講第三信: 的話 心裏要單純 整個是 相 反 化 的 那 個 這 複雜 個 人

## 妙圓 [純真。真精發化。無始習氣通一精明。唯以精明進趣真淨。名精

#### 進心。

虚 無始 精 把一 什麼變化作用呢?「無始習氣通一精明」,把無始劫以來一切虛妄的習氣變化成通 通 明體顯露出來的妙用。 假都沒有。「真精發化」,真實的法最精粹的 以來的習氣,這個習氣是見思惑那種習氣,統統把它破除,變成一精明體 切習氣變化變化,「真精」就指本性,本性在那裏推動,發生一種變化作用 是通達圓融 妙圓純真」是接著前面講的, 圓 融 為什麼有這種看法呢?由於真精發化 個精明 之體 就是見到自己本性那樣妙圓、那樣純真,一 那就是說一看世間 由妙圓純真這樣發化,「發化」 萬法 ,萬法都無非是 起了變化 的 。普 用 點 是

精

進

じ

0

下

面是第四

信

純

性

契合 智慧 的?-身, 粹 說 的 如 面 都 人 , 時候 是 如 以 這個法身是真淨的 進 還是 以 :「唯以精明進趣真淨」,精明這個真智慧,真智慧是什麼?純粹如 講無始劫以來這些習氣逐漸變化 可 從 你 如 智慧證 如 以 從本 說某 不 如 如 趣真淨」,「真淨」是如 互 ,這個 智契 動 如 用 的 真如本性 不動 性 人有智慧 如 用 理體。「名精進心」,這叫作精進心,用這個工夫是精進不退的 上來的 精明是真智慧 如 的本體上開發出來的 眼 理 可 這 以 ,拿這個如如(由本性開發的智慧)來契,契是契合,正好 ,最真實清淨的理體,「進趣」是拿這個真智慧來證真如本 這個 聽 不管用 叫 • 智慧可以說是受污染的 用 唯以 耳可 ,這個真智慧一發生作用,互用 如 ,眼只能看、耳只能聽,看不到 的理 精明進趣真淨」。拿祖師注 以 ,把習氣變成智慧,變成一精明 智慧, 看 , 如 \_\_ 這個精 04 是智慧所證到的真理 如如如 明真 智,這是精 一小部分,這個 正是大智慧 解 的 明。 \_ 的 精明 , 佛家 你這 體的 眼耳鼻舌身五 智慧從 通 就指 名 如 智慧。 個 看 的 詞 精明 這個 如 到 智慧 那裏來 來講 如 下 精 4 法 的

前

根

明

通

面

如

### 心精現前。純以智慧。名慧心住。

是從前面 事情都是用 進心現前了。下面說:「純以智慧」,完全用智慧來起作用,「以」當用講, 心住不是相 個是 在第三信心的時候,一個智慧、一個理,智與理這兩者都說了,一個是如如智、 如 如 那一信來講的-似的,是真實的智慧心。第四是慧心,下面講第五: 智慧,不用其他的法 理 。 第 四信叫慧心住,單就智慧這方面來講,第一句:「心精現前」, 就是精進心,就把精進心概略地重說一遍,由於前面 , 純 粹用智慧。「名慧心住」,這叫慧心 住 這 一 切 個 的 精 慧 的 這

# 執持智明。周徧寂湛。寂妙常凝。名定心住。

個 變化,要用定功來執持,保持智明,智明就永久能夠保持不變的。用什麼定工夫呢? 個智慧是真智慧,最精最明的,但是這個智明要執持,「執持」是什麼?要保持它, 什 智慧是由真精裏面開發出來的,那個純粹智慧是真智慧,那些智慧是精 麼來保持它呢?用定工夫來保持它。沒有定工夫,這個智慧、這個 執持智明」,「智明」是接著前面,前面用智慧來 講的,一切純粹用智慧 光 明 明 可能有 的 這 這

是這個定工夫,定工夫寂湛的時候,湛然的,很穩定地定在那裏,然後就 下面 是凝聚,用定力凝聚在那裏,不要消失掉。「名定心住」,這叫定心 妙」是寂 周徧」是無處而不在。既是無處而不在,又是「寂湛」,非常靜,「寂妙常凝」,「寂 說:「周徧 而常照,你只要定在那裏,寂能 寂湛,寂妙常凝」, 這是講定,「周徧寂湛」,「寂」是最安靜的 夠常照。什麼是常照?你常寂 住 常凝 可以 周 徧 就

你放著 者 明 狂慧 安安靜靜地不要動 就 用火炬 ,在醫學上也好、科學方面也好,種種那些發明他都是被污染的 不能定,燈光不能定,照明的作用就不夠好,有欠缺的。你把油 個是定力。這兩者,智慧就像照明的燈光,古時候的燈不是安然不動 ,狂慧是不管用的 周編 不 動 ,拿在手裏,你怎麼拿,它都是動 講無處而不在,「常凝」講凝聚而不會消失, 這就是定力, ,這個燈光才不會搖動,然後才照得清楚、看得明白。這就是說 普通世間 說明有智慧要有定力。 人可以說沒有智慧,為什麼呢?他就算有很多發 的,你拿油燈 沒有定力 ,油 這兩 雖 燈搖搖晃晃 句 然 燈定在 話 ,被無明污染之 有 , 智慧 ,點油 個是智慧、 個 的 就 地 燈或 燈光 方

講定: 缺定 瞭 後 解 與 理 行一 功, 他 力,只修智慧 而 沒 那 定要並 有下 個 定與慧要齊頭並 不算是真智慧。 エ 進 夫 , 0 0 愈到後來愈發狂 比 如 我 進 們 就是我們學佛 , 只有開慧而不學定力,就變成狂慧,不管用 念佛 就是學定功,其他各宗修的法 ,我們末法時代,像這些例子很多, 的 人,開了一 點 智慧,你 開了 ,都學定 智慧 他只求明 如 功 果不 還欠 的

下 面 說定 ,修定也要研究佛理,這兩者缺一 不可。 前面五個信講完了 五信修

滿

了

五

根就

具備

了

### 第二二〇講

## 定光發明。明性深入。唯進無退。名不退心

五 滿 根 剛才念的是第六信 面 了 根、五力,前面五信是建立信的五根,後面的五信是五根以後還有五種力量 有十信 五力 繼續上次講的十信位,普通經本講菩薩的位置有三賢十聖,這部經講三賢位前 换 句 ,根長得更有力量 位,就是在登地之前有四十個位置,十信位修滿以後,十住的初住就算修 話 說, 口,前面 十信位 也就是 的五信就是五 那就更好 八十住位 之中 根,《阿彌陀經》 的初 住 0 十信 裏講眾鳥演法 位在上回講了前 的時候 面 五 ——五 ,有 信

前 通 慧的光),「定光發明」是把前面第五信所用的工夫提出來,再複述一遍,接著講 菩薩修定工夫,「光」是智慧,「定光」是由定發出來的光明,這是心裏的慧光 面 講發心,由定工夫,入定愈深 的定光 現 在 開 發明 始 講五種力量,第六信就是不退心—不退信心。「定光發明」,「定」是 ,也就是定工夫跟智慧, ,所發的光、智慧也愈廣,發明了 這兩者都互相發 ,「發」是發展 。「明性深入」, 我們普 (智 由

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

智慧 進 發 而 智慧光明資助了定力, い明的 沒有退的。「名不退心」,這叫不退心。 ',就是深入,明性深入。因此下面說「唯進無退」,這就是定工夫與開發出來的 ,兩者維持平等地往前進步,「進」是精進,「無退」是沒有退轉 明 性 一深入, 深入是什麼呢?是慧性的定力,「明」 定力愈深,再由定工夫又能開發智慧,定與慧這兩者齊頭 指發出來的智慧光 只有往前 明 並 進 由

下面是第七護法心,我們先看經文:

### ら 進安然。保持不失。十方如來氣分交接。名護法心

你不這樣作就不行了,一切順乎安然了。我們可以自己拿事實來檢討一下:我們現 然後安而 慧工夫完全精進,不退的叫精進,心進安然時怎麼呢?到了這個時候 夫繼續一步一步往裏面進步,智慧光明也愈發愈多,這樣叫心進安然 安然」是指一種自然的 「心進安然」指前面不退心講的,那個不退心定光發明,然後明性深入,定工 行之 ,勉強 而 行之在用工夫的時候 。儒家的學問也常講,你求學用工夫,先是勉強而行之, ,還帶一 種勉強性 的 到 了安而 ,心是安的 。「進」是定 行之,

世間 不是 在 般 境界 我們拿這 大 面 在 攀 概 世 人 作 , 間 是 開 緣 法 在作早 就是反妄歸真 世 遇 那 始 ` 間 可見這是了不 世 了生 個 念佛 到 些生滅法 間 的 事情 來 晚 什 法 麼特 死 作參考, 功 總是想起來才念佛,不在念佛 就覺得 的 課 法上 我 的 殊 方 上,提到念佛,早晚作功課的時候才知道念佛,平常要提起佛 起 們 面 時候,平常一有空閒,心就安放在佛號上面,你這就是安然了 的事情才提得起來,這就是不安然;到了安然的時候 不安 把 來看「心進安然」,這個定工夫與智慧, ,很安然 ,覺得很 0 ジ 放 , 那 在 你 的 勉 世 的 時候,這就是工夫非常好了。反過來 間 強 ·; 一 萬 工 夫 法 就 旦 的 到 時 不 的時候就想不起來 錯 了 候 安然 了 我 0 再拿念佛 們 , 就整 覺得 個 的 調 切 兩者都到了安然的 安 過 工 那我 夫 來 然 來 放 們是把 說 說 把 在 , ジ 不論是 我 我 放 佛 在 心 們 法 們 號 安 出 ジ 上

世界的佛),與他的氣分就能發生交感 持 不失 這 種 境界「保持不失」, 十方如來氣分交接 , 名護 方 面 法 是你 *心* -, ,就能通達了,「接」是跟十方佛的氣 的 定 你這 力 樣 ` — 就 方 能 面 夠 是 同十 你 的 方 世界 智慧 的 這 如 來 兩 分能 者 十 都 夠 方 保

時 指 夠 十 有 互 這 候 開 方 相 上 面 佛 貫 出一部分來,才能跟十方如來法身的氣分接得上,這是講保持 個 保 的 那 定工夫 通 持定工夫就不會失掉了。 個 法 了 身 保持不失,保護 前 , 自己 跟 面 十 講 的 方 佛 真心 未 的 與 這 才能 法身 如 來 個 法 法 夠 0 跟十 氣 流 開發出來 0 水 分能 方如 接 夠 來法 接通了,這就了不起。 , 現 因 身所 在 此 氣 這 以 分能夠交接了 叫 能 一護法 夠交接,就 *心* 」 ° 不失 自己必 靠這 護是 十 , 方 個 到了 保 得 如 定 護 來 法 工 身能 這 夫 個 指 就

持 邪 我 到 法 了 們 了 歸 知 0 到自 怎 台灣來 邪 保 種 尤 護 麼 見 己本 其是 這 自 樣 的 然 人 說 個 才 來誘 法是 性上,也就是會歸到理性上面去,絕不會學世間這些色聲香味觸 的 現 能 信 在末 境界 護 佛 持 導 什麼? 的 呢? 法 , 時 心 人不少, 引導他 裏時 代 有 到 這 這 , 護法 刻是在定中 個 個 到 但他是不是把佛法學得那麼純粹?是不是常常受到 時候 工 、邪惡的路上去?這就需要有正 夫 非常重要。在 就 , — 可 0 方面是他對於佛法 以 有這 了, 今日 個定工夫 保持 之下 不失 , , 你 不是信 能護法 你 心裏 的定 知正見的菩薩 起 佛 了, 功 的 的 有 他 念頭 人 這 能 沒 個 脱護持佛 有 定 來護 自然 , 力 向 就

外 你 正 面 攀 知 緣 正 見有 被 了 外 面 , 可 污 染 以 到 外 到 面 這 護 個 時 持 佛 候 法 不 會 了 你 自 己 有 這 個 工 夫 你 就 可 以 頀 法

佛 佛 時 講 釋 到 他 你 有 自 己 什 說 的 迦 這 4 跟 的 候 : 對 能 再是 牟 我 麼 個 你 工 就 境界?: 修 現 夫 夠 尼 放 可 人 護 在 護 的 棄 很 佛 以 不起, 我有 得 講 自 持 時 好 了 又 候 有 名 住 己 到 0 什麼 念佛 更好的 沒 的 就 , 遇 的 世 世尊, 我馬 把 到 到 間 話 じ 瑞 你 這 \_ 來 , 法 , 上叫 方法 雪公在世常常講: 個 說 跟 相 個 , 我已經接受您過去講的那個 呢? 時 釋 動 他 人 自 你開 學 候 了 , 迦 ジ 牟尼 我教你學。 你 種 他 , , 中 我們雖 智慧、馬上叫你見到佛。各種好處、瑞 沒 你 種 很 的 有 有權 法 的 佛 法 信 跟  $\smile$ 他說… 威 然 他 N'S 你 自 講 别 」雪公告訴 就 的 說: 學佛 說 心中談得上能 講 不 你沒有,我這裏有,你 他 那些冒充善 夠 , 我 你 , 原 靠 來 就 對 法 來傳 大家 說: 不 於自 相 , 住 信了。 夠 而 知識 的 授 , 己 你念佛念了 且 你 護自己 的 0 的 平常我 接受 對 念佛 你 的 法還是沒 現 人來 雖 之後 的 在來 法 然多年念佛 按 門 .講 這 們 ジ 相 照 就 麼多年 法 是 的 人有護得 以 , 都 我 就算現 發 為 釋 那 , 出 的 了 迦 自 到 個 來 方 牟 願 己 這 時 住 了 法 你 念 尼 在 遇 個 候

貪名 都 法 跟 鳴 個 就 我 絕 人 菩 門 話 不 經 絕 你 們 不 是有 對 更改 念佛 薩 都 昌 相 放 裏 不 棄 就 利 信 動 面 的 是 放 事實的 搖 他 的 講 , , 何 不 這 而 起 棄 嗎 人 現 的 ? 且 在 信 況其餘那 了 0 要這 一還教 句 1您有 樣 你 我 論 不 , 他 有這 管 名 們 , 樣執 號 但有 也 再 人家求名利 假 他 , 些人 講 設 樣 好 我 絕 講 持 釋 們 不 \_ 的 的 的 , 這 在 點 堅持 改 迦牟尼佛來, 法是 法 0 就 他說 個 末 就 可 , , 法 法 我 在末 看出來了 對 以 ,這是魔道冒充佛 ,擇善固 時 這這 他是佛的 的 不能 保 代真 法 持 個 時代 是不 放棄原來的 住自己 話重要。釋迦牟尼佛來講, 現 執 的 在 那 有 地 對 他沒有守戒 保 個 不管什麼樣 的 的 , 正是有人冒 持 那 大弟子,或者冒充什麼 じ , , — 我既 個 法 法 , 魔道 就 下子 律 然 可 充佛 這是雪公老師 , 就 邪 以 堅持接受學 貪名 就 冒 護 知 自己 邪 看 充 , 出來 經 見 圖 佛 的 文 的 利 來 我 人 了 說 後 法 這 們 不 了 活 法 面 個 在 0 都 頀 什 但 有 法 佛 不 世 持 講 麼 他 他 雪 , 時 了 接 這 魔 這 自 說 公 , 受 這 馬 些 教 道 個 的 我

道 當 這 我們一發心念佛,你肯持名念佛的時候,當下這個 樣 堅 持 自 己是不是像 般 人 講 的 念佛 多年沒 有工夫呢? 心 就得了好處 你 明 瞭 0 各 佛 位 理 自己 就 知

樣

念佛也

就

非常有

工夫

,

這

個

我們要了解

0

下面是第八

信

じ

當 佛 佛 自 保 外 相 就 ジ 就 時 要陷 在 持 殘 人 法 面 不平(沒有平等心)造成的 轉 候 以 殺 這 平安的 體 , 的 得 這 害他 所以 個 境 世 到 的事情多得很,這是共業。雖是共業,果然我們自己心裏這一念,心裏平安 驗 間 到 基 界 臨 體 就是最好 命終的 佛 在世間遇到 本 跟 很多危 じ 人,求得自己的好處。人人都只有自己,社會上就充滿了鬥爭,這 驗 著就 的 的力量在 、平等的 了 不管什 險 的一 時 解 平安,你時時平安,外面 候 的 , 種瑞 `種種危險的事情、各種災難 事情 麼 但 那裏護念,這就是平安。平安是最 心 ,長時期維持住平等的 問自己: 這 人 個 相 , 心 很 佛 , Signal Control 多陷 那 繼 號 不平等就是危險的 續保 心裏是否時時平安?如 阱 提 種瑞相 持 起來 , 的 只要我 也比 的 的境界時時 話 時 , 提起佛 們 1 不上。保持這個平 候 自己 , ,這些災難都是共業,是眾生的 , ,心不平等,他 我們在這個世間就 N'S 裏 號 刻刻就是平安的 心裏平定 果我 就平 絕 大的智慧 對 們 靜 能 じ 夠 了 裏時時這 靜自在的心 福 往 就要損 切 你 生 報 是真 外 , ジ 裏平 都 我 我 面 人利 樣 包含在 正 們 們 的 的 這 種互 根 境 靜 安 這 據 樣 的

可

#### 覺明 其中 保持 妙影。 0 重 能 重 以 一相 妙力 入。 0 名迴向 迴佛 慈光 ら い い 0 0 向佛安住。 猶如雙鏡 0 光明 相對

持 最 持 這是 麼 經 通 個 慧 好 典 住 呢?用 的 拿這 裏講最好 力 ,「覺明」 就是你能夠護法的能力、這種心,這一句是把前面那種意思提到這邊來 五力之中的慧力 前面 的字就是妙字,慧力到了最好叫作妙力。 ,是妙力 接 Ê 來 個妙力,你就用,你能用這種最妙的智慧力量。 講的是定力,定功發出定的力量。現在講慧力,智慧的力量,五根、 迴佛 下 指 的是「善」字,五經講「盡善盡美」,「善」是最好的字眼。 ,非常妙的。 面講:「能以妙力」,「妙力」是智慧的力量,這 你所護的這個心、護的這個法,包括自己的心法跟外面 慈光 。「覺明保持 ,向佛安住」, 佛法講最好的是「妙」,這個字代表最好的,等於儒家 」,這是接 這叫 迴向心,在十 著前面的定力來講 你能夠根據前面的定力所 -信裏 這種智慧的力量用 面 , 就是迴 你能 個 智慧力量不是普 夠把 向心 的佛法,「 發出來 在佛 護 法 ,跟這 住 來作什 法 五 的智 1 力 裏 保 保

什

麼叫

迴向呢?下面就解釋:「迴佛慈光」,把佛的慈光,「佛」指他佛

,

比

如

光 慈光 是 樣 他 們 慈 迴 出 我 們 尼 不 開 光 智 受 亂 收 佛 現 們 迦 不是如 就指 慧來 發 眼 不了。 牟 的 瞋 在 攝 過 比 我 講 受 來 睛 慈 户 如 癡 佛光 們 我 慢 的 向 看 我 光 佛 燈光 真 們 第 收 佛 了 此 們 疑 那 的 念 , 任 現 じ 裏呢? , 或 阿 這 回 入 慈光迴 你看,只到 慈光的光, 佛 信 在 者 就 來 些 非常柔 彌 何一 就是這 開 的 其 陀 じ ·向著佛 燈光 發 他 前 住 向 佛 著我 出來 到 尊佛都是慈悲的,慈光怎麼 和 面 的 樣 我們 他 十 那裏呢? 講 這種程度,小了不管用, 自 像阿彌 們 安 日 見 方 了 藉著 修淨 性 光 點 惑 自 住 佛 0 中 什 性 不感覺刺 , 佛 這個 思惑 這是我們在世間 土宗 中 麼 迴 的 陀佛是無量光,無量的光一時湧 這 向 號 佛 114 的 都 佛 還沒完全開 **,** , 佛是自性中 指 激 就 破乾 把 ジ 那 迴 讓 不亂 我 指 個 0 們 它 淨了 阿 是把 沒有刺激的 佛 ? 住 內 彌 所看到 心中 淺 在 分辨出來呢?慈光跟普通光不 陀 發出來 的 佛 就是他 太多了 我 佛 再深 的 佛 的 講 的 的 們 0 慈光接受過來 真心 感覺, 的光 慈光 , 自 就是把外面 的 刺 佛 把 需要籍 性 講 眼 開 枝 中 , 把 普通 佛 發 末 這是慈 日 眼 根 他 出來 光太 無 著 現 本 睛 佛 外 法 明 為 的 在我 無 看了受不 的 門 光 強 面 破 什 佛 明 迴 慈光 念到 也破 麼 烈 指 的 除 們 收 光 呢? 了 了 佛 把 釋 眼 過 光 中發 佛 迦 前 除 了 我 慈 就 牟 じ 把 我 的

釋

佛 想 的 制 這 向 什 想看 麼 時 些 我 號 下 ジ 候 去 枝 們 呢? 不 憑著 自 亂 末 , 往 念佛 不 無 有淺 憑著佛 ジ 中 生 起 明 句 絕對 這 現 , 有 • 我 行 號 佛 個 根 深 號 有 本 們 法多麼殊 的 , 這 保 無 自 成 所 ` 障, N'S 就 就 明 以 有 現 我 佛 不 就 事 沒問 在被 錯 被 勝 們一 還是憑著 了 破 じ 題。那 除了 句 0 見思惑、 跟 你果 佛 理 號提 然 就帶業往 現 1 句 在 終生把它壓制 根 起 佛 エ 本 來 到 號 夫 無 的 理 破 生,往生到 不 時 明 除 障 候 到 ジ 那 , 礙 , , 些 , 雖 等 把 了, 枝 然 不讓它起 根 於 末 了 本 沒 把 把 極樂 有 佛 無 無 佛 明 明 破 的 的 世 現 慈光 除 慈光 都 界, 行 根 能 能 本 , 向 破 迴 還是一 你臨 夠 著 無 除 收 明 把 我 回 命終 它壓 0 他 們 來 白 你 憑

障 我 門 自 己 們 也 礙 是 的 自 講 現在有障礙,首先要注意:時時刻刻要記得這些障礙是不好的,貪瞋 這 到 じ じ 佛 這裏 樣 中 , 的 安住 佛 我們念佛的特別法也合乎這個 迴 在自己心中, 自 佛慈光, ジ 中 佛 就是自己的 向佛安住」, 跟自己的 真 這 ジ 如 佛能夠結 兩 本 原 句 則 性 話 的 0 如 涵 , 合在 就是 蓋 何 能 切 夠 一起呢?這中 把 佛 的 把 佛 法 的慈光 門, 的 慈光 普通 收 間 收 回 來 各宗的 凝慢 應 回 該 來 , 向 沒 疑 有 著 向 法

夠

用

行

要隨 家是 容易 平 是 見 都 ジ 煩 起 的 惱 安自 那 慈 非 是 這 這 發 我 ,你自己心裏 惱 便 現 裏 起貪瞋 行 光 利 念佛 個 們 障 害有 的 理 在 所 工 自 礙 怎麼樣 夫 性 己 眾生,首先你不要讓他起煩惱 以 樣 才 不 就是 \_ 起喜 我 凝 衝 能 用 ジ 煩 個 們 念得 中 慢 往 突 不 惱 就不會起煩惱 老師 念佛 怒哀 上 人 的 疑 也 裏 障 , 的 住 じ 進 理 那 面 0 得 樂 在世 情 裏 去 不下 性 收 把 種 第 緒 自 煩 到 到 的 0 , 處跑 時時 常常講 己 情 惱 來, 步 很 不穏 如 向 著 果 好 じ 緒 工 安 住 自 夫, 理 的 不要讓自己起煩惱 這些煩惱 刻 , , 就很容易跟佛感應,得到念佛的感應。 感 時 己 這樣 這是煩惱 調 刻 你們 要把 時 在那 心中 得 不下來, 應 很 的 刻 0 念佛 裏 的 剛 降 貪 好 刻或者喜歡 話 就是不要惱害眾生,自己有不惱害眾生 伏 起作 才 佛 ° 瞋 , , 的 講 情 我們 問 不 凝 , 邊在 緒 用 人 住 題 慢 心裏時時就是 有 在 不 生 N'S 疑 ,基本的工夫, , 就是告訴我 情 這裏 念佛 會 理 向 ` 或 著 邊 緒 的 不 起 念佛 要讓 來 也 0 佛 , 者悲傷 的喜怒哀樂 把 所 好 時 以 佛 它 但 , 種 們 是 精 我 起 刻 的 或者 必然光 首先是不讓眾生 邊 平 理 神 們 你 來 安自 性 念佛 無 的 的 ジ 裏 發 那 降 在 煩 也 論 所謂感 在 佛 怒 那 種 惱 想 伏 好 的 到 號 裏 情 障 到 人 住 那 這 這 緒 裏 就 這 起 就 在 跟 應 作 不 能 不 不 那 跟 些 個 人

看

起

就

的

裏

佛

煩

這

時候,你就能夠得到「迴佛慈光,向佛安住」,這是感應

是 對 子 法 光 無 佛?他懂 有 本性是真空」,講真空是讓我們了解要空那些生滅法,本性不能連本體都 面 妙有,真空才有妙有。 上沒 方 念 妙 那 也 鏡子,我們自心中的心是一面鏡子 可照 普通 影 個 的 因 無 講法 有 影子也在你 此 相 鏡子 灰 人看 到這邊鏡子的光。你住 下 得什麼念佛?念佛法門如果不是真正 塵 的 0 面 念佛 看經 的光 本體都空掉,沒有了,那是斷 , 就 相對的 說 就 明 的 比 那 會念?沒 心裏邊出 喻:「猶 些話 現在有些邪 塵不染的 時候,這個鏡子裏鏡光可以 聽不得的 如雙鏡 那麼 現 。「其中妙影」,跟 在那個鏡子,你的影子可以現在對方鏡子裏出 、是空的 知邪見的 便 、外面的佛是一面鏡子,雙鏡是光明相對 0 宜 光明 這裏你看, 的 事 , 相對」, 情 空無 人說:念佛要無相 滅空,那完全是邪知邪見。你看這裏講 各 得到念佛這 各位說,佛法 有妙 物 就 照 位 , 到 像 現 空無一 影, 對 兩 在 方鏡子的光 面 不要隨便 妙影不是完全 鏡子 一宗的祖師傳下來的 念佛 物 雖 可 然講「萬 都是光 以 聽 什麼叫 起 ,對方鏡子 外 妙 面 沒有 空 影 明 法皆 的 無 的 的 它是 相念 說 : 現 當 不 的 兩 鏡

我 光 號 然 們 我 0 提 老 自 們 起 性 要 師 在 來 不 把 放 外 世 , 時 你 光 面 的清 勉勵念佛 佛 , 那 的 (淨心跟) 個 慈光 光 就 相 能 佛號 是「 對不上。 夠 拿 才能 放下萬緣 回 來 這 相 安住 就是說雙鏡 對 <u>'</u>, 在 放 自 下萬緣,你的心才清 ジ 就是自性 中 , 我 們 光 自 性 , 自 中 性 也是 淨的 清 淨 光 , 了 明 然後 要放 所 佛 以

普 我 要 理 這 你 出 相 我 們 麼 懂 妙 對 跟 通 影子 的 說 講 得 就 那 那 相 這 時 真 白 對 的 兩 的 候 出來 個 話 之中 佛 正 句 是 除 道 , 法 知 話 其中 此 道 理 相 的 你要追問: 合 之外,還有義理上面 ,你要問:這話從 這就是我們常聽 根 其中 妙影 佛是 的 據 。「其中妙影,重重相入」 , -妙影 重重 義 我 理 們 , 這句 上 相 ジ 重 的 入 中 重 話 0 根 的 的 相 從 那裏聽來的?這部經在這裏就是說這 我 據 佛 「佛是眾生心中的 那 的 就 們在阿彌陀佛 , 根據,文字 兒來的?當然 我 在這裏 你 們是佛 在佛 0 就 那 的 1 跟 雖 心中 ジ 就 中 那 裏 然 你 是 佛 的眾生」, 兩 現 跟 可 說 , 句 那 阿彌 以 出影子, 我們 眾生是佛心中 話 找 個 這句 話是不相 陀佛也在我們心 自心要是清淨 在這裏講就是光 意思是一樣 佛也 話是 在 在 合, 個 的眾生」 你 那 理 部 的 它的義 ジ 的 我 中 你你 中 經 話 明 們 現

這 這是真正迴向的意義。下面是第九信心: 這 叫 就 是圓 作迴 向 融 ジ , 你到 迴 向心 了這 就是迴 種 圓 融 向 境界, 佛、 迴向 那一 佛法 種瑞 (佛道)、 相能夠比得上這個?「 迴向自己內心 的真如本 名 迴 1 性

### ら 光密迴。獲佛常凝。無上妙淨。安住無為。得無遺失。名戒心住

是 穩 有 不知 位 不是造作的,自然的,自 心光密迴,「獲佛常凝」,自己的心光與佛的慈光常時凝合,不是一時候 迴」就是自性光與佛光互相在那裏重重相入的意義。為什麼叫密迴?這個迴向 置 穏 照 凝聚,心光、佛光永久凝聚在那裏,不會散。這是照而常寂的意思,光是照 的 道,自己知 不動的時候,得了無上妙淨 。安住 心光密迴」,「心光」指自心中的光、佛的慈光,「迴」就指上面 而 永久在那裏寂,安靜地凝聚在那裏不散。「無上妙淨」,凝聚不· 無為」,你與無上妙淨的戒體一同在那裏安住,什麼是無為? 道,「如人飲水,冷暖自知」,你到這個 然到什麼程度?「得無遺失」,你得了戒,絕不會犯戒了 ,「無上妙淨」指的什麼呢?妙淨的戒體 程度,自己 知道 的 迴 的 向 動 04 心 講這個 い明的 ,安安 密 別人 凝 迴 密

體; 時候 受戒 所 謂 之後 一犯戒,戒體就失掉了。永久不失戒體,「不失」是安住在無為, 什麼叫得了戒?得了戒,有戒體在心中,自己知道的,心裏一 遺失」,你在守戒, 開 始 用功還是勉強的 戒 犯,等於失掉了, ,到了這個時候 ,自然 失掉什麼呢?指 就 不 會失 了, 的 感動 戒 不會 自自然然 體 犯 ,得了戒 受戒 戒 的 了 的

安住 戒 財色名食睡 戒了。這個心永久住在無漏法上面,這是「得無遺失」,這個心一直在無漏 固然是犯戒,這是大菩薩的戒,你的心放在生滅法上、放在有為法上, 在無為 它 的 意思 ,「無為」就 動都不動 指 什 麼? 這 是無 動了念頭就是犯戒。「名戒心住」, 個 犯 漏 戒 法 不是普 0 起心 動念就是在無漏法 通 的 , 普 通 講 殺 盗 對 這叫戒 婬 於 世間 妄 心 那些 住 那是嚴 一生滅 法 就是犯 上 重 法 面 的

#### 第二二一講

## 住戒自在。能遊十方。所去隨願。名願心住

個一 出來 楚, 真 至菩薩,二十五圓通裏就是這兩尊菩薩的圓通在後邊,這是選的法門。到後來講除 的 個是大勢至菩薩 空不空如來藏 每個人都有真如本性,你成佛憑什麼成佛呢?就憑我們每個人都有真如本性 人家明心見性 如 本性 個 然後講你要修行能夠成就佛,怎麼成就法呢?就把你本有的真如本性完全開 西方三聖中間的佛是阿彌陀佛 ,就成佛了。開發出來的方法很多,這部經講二十五圓通,在二十五圓 這是講菩薩修行所經歷的各個階段,就講這個位置。這部經前面先教我們明瞭 挑選,最後選出兩個——一個念佛圓通、最後一個耳根圓通,這了不起的 在這 部經裏講就是如來藏 。這個如來藏就是心性,這部經前面就把明心見性一層一層地說清 ,這部經前面講過了。禪宗先不講這個道理,先教人家參,參就是教 修的 、一個是觀世音菩薩修的 阿彌 如來藏分三部分講 陀佛的 這兩 左右 位 ,一尊觀世音菩薩、一 大菩薩都從西 空如來藏、不空如 方極 樂 尊大 1,這個 世界來 通裏 發

咒 了 正 工夫修 以 正 後 工 夫 再 学三 的 修 方 的 漸 法,再加上幫助工夫,就正式上了菩薩修行的地 法 次 門 以 十信 外 還有幫 位 , 由三 助 漸次 的 工 到乾慧地 夫 幫 助 , 的 這是幫助 エ 夫 就 是前 的 位,一 工 面 夫 學 0 的 個 有這 楞 \_ 嚴 個 些正 咒 的 地 當 楞嚴 位 的

是十 來 麼 境 界 從 最前 住 + , 位 就 信 面 0 到 接著 講 到 成 十 了 佛 什 信 下 麼地 位 面 這 , 就 中間 我們已經 位 講 + ,一共有五 有五 住 位 十多個 講了九 , 十 十幾 住 個 階 之 後 信 個 位 有 位 地 , 像 十 , 位 階 剛 行 梯 才念的是第十信 十 \_ 樣 回 向 , 這是好 , 然 後 懂 , + 十 的 地 信 話 0 圓 整 , 你 個 滿 算 到 了 什 起 就

眾鳥 念定 下了 念的 信 演法 慧 根 念 現 分 頭 在 , 開 我 不 叫 , 定是定 鳥 但 五 兩 們 熬 根; 研究 的聲音裏 大 下 類 了 後 工 的是十 , 夫 五 就 根 就 講 個 , 慧是開 信 說 而 六 五 出 且 種 位 七 根 法 五 的 第十 智慧 根 很 • 深 八 信 ` 信 進 五 0 有 九、 信 力 念定慧 , 來 進念定慧這 力 就是十 十, 量 , 就是 , , 還是講 信是信 信 4 這 位最後這一位 五 五 力 個 信 種 ジ 0 這 • 進念定 , 就是 前 進 是 五 慧 精 個 阿 進 第十 , 信 但 進 彌 是這 念是 陀 信 念定慧 經》 前 個 ジ 裏 信 じ 面 講 進 種 念 講

管你作官作到 們 的 翁 強?作了美國 普 話 都 通 不得自 當下 人 不自 就享受。「住戒自在」, 在 大總 在, 什麼高 0 你真正 你說 統 的地 , 你問 現在 住戒,守住 位 全世 他自在嗎?他 ,就是作到美國大總統、發財發得成了全球第一 界的 心就住 無漏 國 家 法 在戒上面 的 點也不自在 都 戒 沒有美 , , 心裏自 你 國 的 強 可以 ジ 自 然 那 住在戒上面 然 說 個 凡是一 就 國 自在 家比 了 切 , 得 就 眾 上 得 的 生 你 美 大富 自 到 國 不 自 在

邊 轉 種 裏總是要把 世界為中 台中 化 信 然後 東 ,轉成一個 都是自己 じ 西 狹 Ü 南 「能遊十方」,「十方」是十方世界,十方世界並不是說我們在台灣的台中, 窄得不得了 心 點 北 放 心理造成的 的十方,北 ,娑婆世界以外的十方世界,那是無窮無盡的 佛的世界, 開 ,放得無窮無盡的 , 那怎麼學法? 0 到台北 你要有這種心胸才可以 既是在自己心理 、南 到高 , 想了 N'S 放 雄,這什麼十方?他這個 不開 造成的 生 死 的 , 你 話 ,千萬不可以像現在人心 要知 你 ,你佛怎麼學也學不進去 的 道 じ 六道 世界。 理 放 開 輪 你學佛 十方 迴 來 就 把六 在 ,是以娑婆 自 的 理 道 己 人 那麼 ジ 0 十 裏 N'S 迴

那 你 界學佛 界有佛、東方瑠璃世界有佛,恆河沙世界有恆河沙數的佛,你可以 這裏,他在別處,在國外的話,我們要到國外就不容易了。你買機票,要有錢買票, 在的凡夫眾生辨 世界,要上求佛法,十方世界那一個世界都有佛 狹 沒 窄 麼自在 有飛 。「能遊十方」, ,學了 八機票的 他 能 就 要 遊 錢就去不成, 不到。我們要想親近一個善知識,好不容易,如果這個善知 十方 弘法 十方世界 ,上求下化,上求佛法 都 這就沒那麼方便。這是說比喻的話 可以 遊 是什麼呢?行菩薩 、下化眾生 我 們娑婆世界有佛 0 你要上 道 ,我們凡夫眾生沒 一求 一方 方 下 面 面 西 化 要到 到 方 那 極 識 我 十方 樂 不在 個 們 世 世 現

意去就 十信 所去隨願」,隨 位到這裏完成 所去隨願」, 行。「名 願 他的意願 じ 了 他 住」,這叫願心住,隨著你的願, 願意到那裏 ,到 那裏去都可以 ,隨他的 زن، ن 願 ,十方世界,無論 他 願意到那裏去就可 都能滿 願 , 叫 那 願 一方 じ 住 的世界, 以 到那 **--第十信** 裏去 他願

行菩薩道從初信開 始 , 直到修滿了十信 , 下面就是十住。上回發的表 請各

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

十住 第 線牽下來 第四生貴住 ジ、 文每一住 位 拿出 十 護法 灌 的 初 頂 來看十住 ジ、 住 住 一十個 都會講 叫發心住。發心住修滿了以後,接著是第二住· , 第五具足住、第六正心住、第七不退住、第八童真住、第九王子住、 回 這是十住的 向 到 心,這十個心就是十信位—信心、念心、進心、慧心、定心、不退 心、戒心、願心,就是五根、五力。十信位修滿 0 每 現在先把名稱看一看:「十住」,第一發心住 \_ 住都定出 名 稱 一個名稱來,沒有帶來的 人, 治地 聽 住 了, 發心 聽 就 就是發 第三修行住 住 行 下 面有根 後 じ 面 住 經

現 在 <u>看</u> 經 文, + 住 開 始 , 釋 迦 牟尼佛 就 叫 阿難尊者的名字說

## 阿難。是善男子。以真方便。發此十心。心精發暉。十用涉入。圓成 心。名發心住

非常重 住 能夠住得下來,等於建築房屋 這是初住,十住開始的初住,講十住,我們先要明瞭,無論講別教或圓教 要 住是什麼呢?學菩薩 道大乘 ,你的基礎要打好 法門 ,修滿 十信 , 把地基打好對住很重要 位 之後 初 住 就 修 滿 了 住 , 住 既

處

ジ

在

就

地

住

呢? 裏祖 房屋 己家裏的 你學佛 在 這 住 顯 這 都是你 堅 真法界是 方 得 無 在娑 外 師 固 麼重 無 個 你著了 漏 環 邊 就是 就 要想成佛,首先要懂 漏 的 《婆世界 的清淨 環境 要, 戒 境 有 講: 法 地 是 , 大 無量無 不要著相 基 跟 你的 庭 相 十 住是什麼?住 什麼叫戒?戒就是把生滅法禁止 ,整個娑婆世界這麼大,娑婆世界有多少世界?數都 祖 Ü 院 , 住 じ 師 環境再怎麼大 我們凡夫住在房屋裏,你的 邊 裏 0 的 你還是受了限 這個 注 庭 住 的 的 院 解 真 因 這 它的 住 無住是住什麼?就是住在這裏所 外 此 如 任得無住 就 個 在 我 本 面 無 住在如來藏、住在無住法 們 住 意義是什麼?可 有很 性 住法 根 契合 ,用《金剛 制 多山 你都是渺 的道理,無 據 0 上面 無住就 的 應 水 ,真 無 , 經》 如 無 是 小 都 所 本 `不要認 無處 得很 是 相 住 住 , 住的心理是:你的心 裏 性 法 心不要攀缘 你 就 而 的 無 就是 而 0 住 的 生其心」 所 在你 不是 你只要有所 為真的就 , 句話: 上面 不在 應 應無所住 講 該 的房屋 , **·**,清淨 來看 你 有漏 很 的 這是住 應無所住 像我 的 大 如 住 法 來 所 了 , じ 本 不要住 。 講 再擴充 數 們蓋 藏 放 , 0 。 普 然 别 什 不清 只 你凡 裏 開 的 而 要你 麼 說 意思 房屋 來 面 通 周 生其心」, 一任何 一點 楚 是有 04 你 的 講 徧 無漏 住 前 話 じ 的 法 要打 你 在 裏 在 一個 , 你 面 , 住 住 界 這 的 法 講 無 自 住

是

很

都是 你 何 的 必要修 心都 如 此 不能 ,就是你修菩薩道的話,五十多個階位,都是以 滿了十信才算住?修滿 有所住,一有所住,你十住就站不上了,先了解這個住的意義 了十信,你才懂得住,住在無住法 住來打好基礎。 上面 换句 往 下十住 話 說

才能 的 過 艘 字是象形字, 十心,這「十心」就是前面的十種信心,這十種信心怎麼能夠發出來呢?有真方 善男子」,「善男子」指修 心」,「真方便」指前 法 船 生死苦 江 門 併 發得 明 瞭 過 在一起,有這 海 出 住 河 都是教你 。大菩薩不但自己要上船,還要下大船來度化眾生,來搶救生死苦海裏 來 的意義之後,我們就看經文,釋迦牟尼佛叫「阿難」尊者說:阿 甚至 象形字 我 把握 過 們 海 個 ,的形 要知 面的三漸次、乾慧地 上 船 船 你沒 狀 道 ,它的力量就很大,載的人就很多。這是比喻 滿了十 有 你研究佛法 真方便的「方」字,中國字現在是楷書, 那個字就代表那個形狀,「方」字用篆字寫出來是 船 -信的 ,怎麼 人, 就 過 ,那都是真方便,不是普通方便 可以說是善男子了,「以真方 去?我 知道怎麼上船 們眾生都 ", 上 在 船 生 死 以 後 海 裏 你 早 便 的 面 オ 期 話 難。 發此 能 佛 , 的 要發出 你要 夠 中 法 便 是 + 脫 講 兩 或

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

是 把眾 度 竽 這 裏 知 的 說 眾 生 • 個 道 於駕駛的人要知道方 度化 生送 真 生 死 你要行菩薩道 這 方 個 ` 0 眾生 便, 到岸 方 那裏是不生不滅 你 便 看 上, 真能夠度化眾生脫離苦海的。這個真方便是什麼呢?就是它絕對能 法 《華嚴 行菩薩 0 佛法 送到 ,你要駕駛這 經 講 彼岸上去 道 向正 的 的彼岸 講 法 方面 確的 都 大方廣華嚴 自度 個 ,彼岸指 ,不 跟船 船,你本身要有工夫的 能隨便把眾生送到那裏去。真方便是無論 一樣 方面度化眾生,要真正能夠看得清 不生不死、不生不滅 經》,大方廣的方就是大船 的,都是教你上船,你才能 , 你自己要明 的岸 上。 脫 這 你 じ 離 學佛 見性 個 生死 楚 真 方 必 海 夠 便 自 那 就 得

是 了 信 方 對 根 ジ 便 呢? , 他 釋 於 不 自 , 迦牟尼 但生了 相 己 一 以 信 的 佛 我 真 真 根 們 說 方 如 自己 , 便 本 • 而 性 , 阿 發此 且有力量 有真 具 難 有 , 如 十心 是善男子 五 本 根 0 性 」,發了十信位的心。發這 這個五根、五力養成的時候 五力 , 因 (修滿前 為我們有真 , 換 白 話 面十種 說 如 我 本 們 信 要有 性 N'S 位的善男子), 這 個心不容易, 信 個 , ジ 外 信 能 面 夠成 ら 財 在 色名 我 佛 這 他 們 食睡 得 じ 用 個 裏生 了真 信 什 再 麼 N)

好 的 境界來誘惑, 我 們 不受誘惑 點 都不動 心 , 就是發了這十 N'S

情 你了 來 夫,有什麼好學的?對這些都不動心,你心裏就精粹了。心理精粹就「發暉」,「暉」 著方法去作大生意 ジ 力 誘惑不了 ジ 不 層的 動 都 沒 雜 不會攀緣色聲香味觸 解這 有 亂 有力量了, 不管是好事情 了心?假 發了 被 無 我們 明把 無 我們眾生的 個 這 明 十 , 使我 時時 遮蓋 我 N'S 0 然後心精 天堂都誘惑不了 們 之 刻 後, 的 們為人世間這些名利動心的 的真心遮蓋住 作到像國內有名的大財 壞事情,都是生滅法 刻來檢驗自己: 話 心是雜亂的 再講 , 。現在網路上教人家殺盜婬妄那些壞事情,當然也有好 别 ,精是精粹的,沒有一點雜念頭。所謂沒有雜 說地 初住:「心 ,何況在 獄我們不 了,所以我們才在六道裏生死輪迴。如果我 ,我們是不覺悟的眾生、迷惑顛倒的眾生, 自己到什麼程度了?發了 精發暉」,「心」是我們自己的真心,「 要去 ,就是指導你怎麼發財、 人世間作個官、發點財 團的首腦, ,天堂我們也不去 話 ,證明我們既沒 到這種程 這個 度,你還是生死凡 , 有力,也沒 怎麼 我們為這個事情 天堂那樣 信 じ , 五根 念, 經 營 我們 八們的真 被 好 精 有根 你照 五 是 事 層 的 也

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

是前 是光 用 就是初住,這是發心了。 成一心」, ジ ,每個 每個 面 明 + 種 智慧 ら い 心都包含其他的心,初心就包含後面九個心,最後第十心也包含前面 然後圓融 都 信 互相包含、 N'S 的 光 (十信 明 一體 就 位 發出來了 互相 的信心),每個心都有每個作用,「涉 成為整個一 交涉。十種信 1 精 個 一發暉 心 。「名發心住」,這個心名字叫發心 心十種作用 ,「十用涉入, , 互 相交涉、互相涉 入 匚 圓成一心」,「 是什麼?十心 入 一 十用 九 住 個 涉 圓

道裏 後 人家嚇 住 五 一力統 法 你 間來了,這還是好的。你看現在人的心理,起心動念就是要損人利己、陷害人家, 呢? 才能 上 面 統 跑 般 他的 交涉 夠得 了, ,住在無住法 說我們要發心,我們只是信心初發,不能講得那麼深,講得深,一 只能淺講。在這裏應該 心 到 圓融 貪戀人 自 由 自 無礙地圓成一個心,這個心發出來就住。前面講無住 間 在 ,你的心無處而 種 ,才真 種的境界 正 能 知道,什麼叫發心?就是把前面十個 為了 他就離不開人間,這 不在,沒有任 生 死 能夠 成 何一個境界能夠限 佛 一生死了, 般 人為什 麼 制住 下一生又到 ジ —住在無 直在 下就把 你 五 根 六 然

情 夠 用 上 後 這 他 他 都 功 0 成 個 的 的 , 不肯 我 時 發 佛 N) ジ 是 們 時 住 じ 讓人 學佛 沒 住 刻 在三惡道 什 到 刻 , 麼?人 自 住 這 法 , 你 己 在 個 必 得 程 人 可 自己真 裏 ジ 世 度 早 把 以 , 間 這 明 他 就 瞭自己 (如本性 我 都 個 沒 死 們 放 基本 後 有 明 不 了 不 下, 瞭 到三 到 的 上 面 這 理 什麼程度了 他 個 那早得很 惡道 論 ,這是真正 的 住 ジ 菩薩 早 , , 趕 到 就 快 道 , 那 , 到 努力 你還住在生死 不必 住 \_ 裏 畜 層一 這 生 去呢?完全是自 問 道 時時 個 層 人 家 的 住下來, 餓 刻 0 地 鬼 自己 上 刻 位 道 面 都 才談得上最後 要往 , 在 這 己 地 這 種 世 的 獄 個 這 間 境 ら い 道 界 個 住 造 裏 足談不 明 境界 什 成 去 麼 瞭 的 了 事 之 能

觀 方 要修耳根圓 便 也是真 都是真方便 真方便」, 除 方 此 便 之外 通 0 我們 我們修淨土宗,念阿彌 這 前 部 還 面 有 經 講 還要注意一下, 包含各宗的 二十 别 的 五 祖 師 圓 注 通 解 法 , 門 交光大師 的 觀世音菩薩是修耳 陀 , 佛 從 要修 的 真 佛號 方 觀 • 圓 便 行 瑛 , — 這 法 門 老 個 句阿 法 名 根 , 師 詞 圓 用 彌 來 注 天 通 陀佛 解真 說 台 , 宗 反 的 任 聞 方 止 佛 便 何 觀 自 號 說 性 的 宗 就是真方 方 這是 真方 的 法 正 , 真 止 便 工

相

到

界 佛 但 是 中 性 夫 們 號 的 應 西 佛 來 錯 是真 要 中 境界 要了 你 方 的 就 的 你 的 阿 注 佛 是 時 極 又是凡 在 佛 自 彌 你自 解它 樂 相 意, 了。 候 方 性 陀 佛 世 這 應 你 便 中 佛 了 , 夫了 界去 兩 我 念得 事實上念的是西 我 性 的 的 的 的 0 們 者 中 們 這 佛 佛 功 阿 念 圓 都 個 自 號 有 號 用 淨土宗跟 彌 因 你要穩 之 佛 不 心 阿 怎麼真方便 融 陀 , 為你 當 圓 中清淨 彌 後 不要問是 佛 陀佛, 我 ? 滿 1 般 必妥的 在這 們 再 别 的 講 0 你 提 的 的 你只管念,不要分別是西 沒 \_ 時 方極樂世界 念 宗不 起 念頭 ??祖 話 你不念西 自 候 阿 一念之中 有 這句 性 彌 , 那 , 你 你 跟 同 陀 個 這 彌 師 佛 沒 一定要發願 的 佛 佛 個 佛 陀 講 號 有 方極樂世界的 相 還是 號 號 的 時 **,** 相 應 雖 阿 在 的 候 我 應 然是 時 的 彌 你 相 念相 引 你 們自 時 了 自 應 發, 候 的 陀 一念相 到 佛; 性 候 本 , — 應一 性 西 非 中 你怎麼開 這 你 性 中 個 常 方極 方 不 講 感應 阿 的 念佛 就 極 理 有 成 彌 佛 應一念佛 佛 短 出 上樂世界 號 暫, 阿 天 樂世界的 陀 的 現 , , 念佛 執著 發出 彌 時候 當然是 佛 你 你真的 當我 陀 這 , 佛 來? 去 念相 理 你怎麼 的 你 佛 問 們 在 時 的 這 這是 念念都 發願 這 念 阿 西 候 話 , 應 一念之中 是我們 你就落 彌 能 在 方 只是 我 還是要 句 夠 你 陀 理 極 在 引得 上 又 阿 佛 樂 是 淨 不 相 自 念 到 彌 的 世

凡

自

ジ

我

陀

起

不

便

土宗 特 别 的道 理就 在此 所以 不管你怎麼念佛法 ,你都要發 願 往 生極 樂 世

這 住 到 直 那都是把我們念佛人引導到普通法門上去。這個真方便,往後一直都這麼用的 還要發願往生西方,往生西方還是要念佛,還要憑一句佛號真方便。憑一句佛號 自 各宗的正 你引導到 個 西 到 十行 方 就 之後,今日之下有很多,又是無相念佛、又是那個念佛,你千萬不要聽那 成佛,這是我們淨土宗的法門,特別就特別在這裏,我們這一生能夠脫離六道 其 極 可 他 他 以 的 樂世界也是一生就能成佛。你問問看,那一個法門能夠比這個好?你了解 工夫都是真方便,我們念佛也是真方便,我們憑一句佛號,工夫好,我們 、十迴向,那一宗都是用他們那一宗的正工夫。下面是第二住: 斷見思惑,能夠在娑婆世界斷見思惑就了不起。斷了見思惑,還沒 那一宗去,就變成普通法門了,我們要知道這個道理。 各宗,禪宗也好 、密宗也好 ,他也叫人念佛,叫你念著念著 所以 講真 以後 些話 成佛 (方便 就把 ; +

### ら 中發明。 如淨瑠璃。 內現精金。 以前妙心履以成地。名治地住。

心中發明」也是承上啟下的一句話,承上是講前面的初住 ,以真方便發出十

裏 夠 淨 就 後 的 到 顯 4 七 ジ オ 證 出 寶之中 純 這 純 面 瑠 如 就是 引 真 金 ジ 同 金 種 來 的 璃 發 出 裏 非 如 精 程 金子還 、精金,這個 度,從 發 的一 常常 我 你 本 淨 來 面 暉 瑠璃 們 . 性 淨 的 現 學佛 的 種寶物, 的 淨 就 有砂石掺雜在 出 發暉是 初住到第二住,你的心完全放在清淨的本性上面去,那你 表 像 念 ·公 來 ,「淨」是一塵不染的,一 的人 我們 智),就像瑠璃一樣的,心裏清淨了,然後才現出精金出來 示 , . 我 精金就是真如本性顯示出來的。怎麼顯示出來呢?淨瑠璃才能 現 じ 發明 裏的 念佛 們 ,心裏清 出 那是透明的,「淨瑠璃」是清淨透明的一種東西 的的 佛性才能引得出來 ·公 裏 \_ 精金」,精金是純金,純粹的金,不是在礦裏 那 樣 智。 面 種 淨了之後 , , じ 我們 你的 那是礦金,精是提煉過的 精 發明。下 清淨 凡夫的心攀緣外 點灰塵都沒有,「 ,然後才顯出來自己本性 じ 0 ,萬緣放 面說比喻:「 這個 比 喻, 面 下的時 的色聲香味 瑠 如淨 像淨瑠 璃」在印度是一 候 把砂 瑠璃 , 你提 璃 石都 的真 裏 觸 。「內現」是 內 起佛 面 鍛 正 的 現 學佛的 面 智慧 現 鍊 زن ن 精 出 種寶, 號 智( 掉 石精 在 ,真 能 金 然 礦

精 金 , 古 人 注 解有兩 種講法 : 種把精金當作開發的智慧,本性裏發出智慧;

另 金 個 的 上 清 理 淨 喻智慧, 種 澫 把 Ü 才能 益 精 大 金當 瑠璃 顯 師是這 出 作 比喻 來 真 本 麼 如 法身 解 性 本 釋 性 , 0 的 你 的 這 顯 理 兩 除了 出 種解釋 本 上 滿益 面 性 的 , 大師 才能 瑠 ,意思上都是一樣 璃 表 開 ,古人的 1.示清 發真智慧, 淨 古 的 注 じ 的 , 所 , 另外還 以 , 以意思還是 清 你到這種 淨 有 ジ 證 程 種 到 度 真 樣 把 ,你 如 的 精 這

是無 要整 治是什 地 真智慧,真智慧是從本性開發出來的,以這個實踐成為地,「名治地 修道不是空講,要真正實踐的 用 初 \_, 「履\_ 那 住 理整理 明 個 下 初 麼?「治」 心還是真方便。用真方便正工夫的方法,再加上三漸次 面 根本無明 住 講:-跟 所發的 腳 把地 以 踏實地 前 是治 、枝末無明 治平 「心精 妙 \(\sigma\) 的「踐」 理 什 ,治理 發暉」, 麼叫平?真如本性才是平等 就 , 把前 , 履 是一樣的,確確實實的,你要一 那是不平的。 誰 就指 ?把地平掉 面 所 就是實踐。你要拿那個真方便所開於 那 講 個 的 妙 到了第二住的 所以我們凡夫眾生對待 Ś 這是說比 , 前 面 是初 的 , 喻 時 不平是什麼呢?不平 住 的 候 的 ,十信 步一 話 助 還是 住, 工夫來 地是不 步真正 位 一切人,如 用那 修 叫治 發出 平 滿 走 履以成 個 了 的 地 上 來 N) 就 去 住 果 的 是 你 的

你一分一分地平,心地平了,整個平了, 性就真正平等了。 指真如本性的理,純粹是本體,我們講本體論,這叫本體,就是真如本性,真如本 的無明(障礙自己真心的無明),一層一層把它治掉,治掉了無明,地就平了。「地」 不以平等心待人,那就是煩惱。這個治地住,你要腳踏實地的,拿真工夫來把自己 你用這個工夫來治 理 , 你就成佛 去掉無明 。這叫治地住 去一分無明 ,才是平治了。 ,心地就平一分,

### 第二二二講

# 心地涉知。俱得明了。遊履十方。得無留礙。名修行住

第二住, 佛法的信 我們現在還是研究十住位的菩薩,在十住位前面有十信位,十信是發出對大乘 在上回我 心,有十個位置,前面講過了。十信位修滿了就是初住位,初住 們把 初住 、二住都研究過了,剛才念的一段是第三住 位 以後是

是十個位置,十迴向修滿了就是登地了(地上菩薩),登地之後,地上有十個位置 第十住是十位,十住修滿到十行位也有十個 一般講「三賢十聖」,三賢是三十個賢人位,十聖是十個聖人位置。 菩薩 的修持, 普通說三賢位、十聖位 ,三賢位是從初住開始算,從初住 位置,十行位修滿了就是十迴 向 上到修滿 位 , 又

來學佛 再後 面 在這部經裏,十住以前有十信位,就等於四十個賢人位,加上後面十個聖位 加 一直到成佛,中間到什麼階段、到達那一種境界,這部經說得很清楚。我 上等覺菩薩 、妙覺菩薩 ,共五十二位 。這五十二位就說明從發心學菩薩道

講: 瞭 了 己 時 們 那 解 不 些 就 時 這 明 之後 沒 你學 錯 個 方 刻 瞭 有 誤 法 之 刻 之 ,這樣: 信 後 這 就 後 , 我們 隨時想 心 個 了 , , 了 解 在 我 法 們 修 到 才 , 工 0 什麼 學到 能了 夫 就 問 持 來影響我 不聽 到 的 題 程度 生死 時 現 了 就 在 ·什麼 出 那 候 些 們 ,自己知道。外邊現在 在自己不明瞭理路 成佛, 一似是 自己感覺怎麼樣? 程 自 , 己究竟是在第幾 把 度,在修持方 我 而 這才穩當 們 非 拉 的 回 話 來 , 退 面 0 這 沒 否則理路不清楚 住 就 轉 佛 就 有什 好多了 邪知邪見的 法 或第幾 不會發生錯 , 現 各 麼進 在 個 這 信 階段 步。 種 自 情 誤 人很多, 的 人家 己 況 ,修到後來聽 的 什 多得 清楚 行 麼情 為 這 他 很 樣 況 們 修 然 不了 用 說 我 持 後 他 人 自 們 的 解 家 行 們 自 明

就 的 個 古 拿自 字 本 說 人注解:「地」叫作理,「心」就是智,以這個智來觀照這 性 現 出 己 在 我 來, 看 地 們學佛 經 就跟文章一樣-文:「 指真理 的 心地 妙 心這種智慧來履 涉知 真理的體在那裏?就是真如本性 一承上啟下,「心地 這一句是把前 以 成地 面第二住 , 以 前面 你 的 講 那 妙 心來 拿 以 段的意思, 地 前妙心 開發自 個 理 0 , 作代表 己 說 履 在 好好 以 這 顯 懂 成地 裏用 出 的 在 自 話 這 四

跟 理 同 照 ジ 你 就 拿我 觀 你 智 , 的 理 的是 所 以 觀 來 們 理 理 4 能 什麼 照 契智」,那是說你用能觀的心理來觀照自己的本性,以本性再熏染過來 觀自己的本性 現 ジ 夠 在 的 地 涉 符合 呢? 念佛 知 正 智 所觀 好符合你的 有能 你了解這個意思,把古人注解的兩句話就看明 這 你觀照自己的本性 的是自己本 個 念的 理體 ن ら 智, , ,這樣涉知。「涉」是互相交涉的意思 或者 性 ,就是這個理。「心地涉知」, 以智照理 作 止 ,本性也正好符合你所觀 觀 , 有能 以 理契智」, 觀 的 ·公 智 這叫心地 這 你以 照 個 白了:「以 的 智 , 自 涉 以 完 己 知 這 智來 能 全是 個 智照 觀 ら い 相 觀 的

種 兩 到自己本性,也是正確的,這兩者都 的 作 者 這是一體的 這樣 用 都 俱得 明 它能 瞭 明了 觀 了 ,你的作用也是從體上面起來的。 夠有觀 **,** 俱得明了, 這怎麼說呢?「 你 既是 照 的 能 作用;「 你 夠 的 理 與智 本 智」是自己本性裏起來的 理」就是本體 性 明瞭 正 互 如 相 。講 你 觀 所觀的智慧,是正 察 我們凡夫眾生 俱得明了」,一 觀察得 ,它是靜態的 非常符 智慧 確 合自 個是 這是本 儘管我們眼看外面 的 個 己本 智、一 體 你的 在 性 性 智慧 所 那 個 裏 足理 不 起 的 錯 觀 本 誤

菩薩 愈擴 性 我 所 你 凡 全 現 投 我 你 這 的 愈觀 收 出 足 們 以 夫眾生執著 們 東 不 個 充 來 知 用 凡 就 理 回 凡 西 講 ,舉手、 夫眾 把 愈大。 夫眾 道 察 來 的 到 一粒 是 耳 自 那 十方世界 , 反 反 我們凡夫眾生都是向著外面 個 生 生 聽 性 聞 迷 這樣智與理 來 那 聞 有 惑顛 程 投足這種行為的 外 米是怎麼吃 聞 度 些虚 執 廣 自 講 面 自 的界限 大 性 著 的 性 倒 實在 智 無邊 一假 聲音 , , 的 與理 把虚 你觀照自己本性 眾 的 你用功 兩者,愈擴充愈大,大到最後把 講 放 的 破 的 生 身體 融 除 棄 的 假 ,他就是說你不知道這個 合在 自性 能 所以 話 掉,沒有界限了 的 掉,不要執著, 的 力 接 東西當作真實的 方法 智 , 一起了 多禪的 廣大無邊的 觸 與理 外界 都是心智在那裏指 0 那些虚 觀照自己本性有什麼 不要向外 是 的 人 智與理 事 講 位假 回 ; 反過來 這樣的 物 :「你成天 這裏講 事 的環境攀緣 東 面攀緣 都 融 情 ·西 合在 作 不 , 話 覺悟 揮 用 知 所 一起的 吃 道 體 0 個 有虚 愈熏染你 , 的 俱得明 為什麼 你 飯 這 智 的 , 以 這部 眼 也就 好處呢?就是把 後 種 ` 位假 耳 吃 時 你 作 了 的 鼻舌 經教 不 是智慧在那裏表 用 我 候 個 的 不知道作 用 執著破 到 理 工 你反 們 從 ジ 虚妄 身 我們 夫 智 那 舉手 還是順著 反 的 粒 除掉 來 聞 用 觀 分 聞 1 功 米 的 自 世音 別 呢 我 聞 智也 能 性 了, ? 那 們 完 對 自

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

種 真法界 執著 這 ,《華嚴經》 個是 你 的 講 那 一真法界, 個是我的 在別的經裏講真如本 這是界限 破 除 掉了 性 破 , 真 除掉 如 本 以 性 後 就是一真法 整個 成

界。

論走到 履 物 了,「礙」是有所妨礙的,我們走著走著,停止住了,為什麼停止 的界限沒 這 的 夫眾生遇見高 + 個智慧一起來的時候 自己在那裏享受—— 所 方。 成為一真法界之後,你不起作用,安安靜靜的,完全靜態地在那裏,如如不動 以 那裏都 叫 那一 有了,變成一真法界,這時你起了智慧,你的智慧沒有任 留 方都 礙 可 山 以 大 得 海 可 無留 以 , 自受用;你一起作用,菩薩要度化眾生的時候, 都是 點 遊履,「遊」是遊覽,「履」 ,「遊履十方」,我執、法執取消了,沒有界限 礙 限制都沒有。「得無留礙」,「留」是滯留在 礙 沒有留礙的 , 我們 就留 住 沒 了 有 障礙 這是沒有留 就像一 , 自 個 己 不停 人的 礙 留 腳 那 住?前 在 走在 何界限 裏 那 那 了, 就 都 裏 裏 那 可 起了智慧 十方世界 裏 ,可 面 以 走不 我 有障 去 你 以 動 凡 礙 無 遊

我 們 研究 經文 ,不 能像現代 人那樣辯論,現代人說:有高 山大海 , 山再高 海

是 時 再 阻 留 候 大 礙 的 礙 沒 我 有飛機 這是講有神通 們 可 坐 以 飛 通 過 這 機 個交 , 不要 飛 通 的人,他 任 工 就 具, 飛過去了, 何 エ 不用 具 何況這不是講 八,是這 任何交通工具的,遇見高山大海,他自己毫無 都 可 麼說 以 可以 通 的 過。 依 不能 賴 交通工具, 這樣 辩法 你 , 坐 經 飛 裏 機 講 的 你還 是古

佛法 還沒 不是 置穩住了,不會退了。 意義。「修行住」指菩薩上求下化這種修行,「住」是安住,上求下化這種修行的 上 面 這樣 有成 講 ,上求佛法 他 的 可 佛 。菩薩 以 「遊履十 得 , 任 無 ,你教化那個世界的眾生,下化眾生,上求下化是遊履十方世界的 留 何世界都有佛,也有眾生, 遊履十方是弘法利生的,十方世界都可以去度化眾生。既是菩薩 方 礙 , 是幹什麼呢?遊履十方不是現在 就 是執著沒有了,「名修行住」, 你 到 那一個 世界, 的 這 叫修行 人到國外去遊覽 你向 住 那 個 所 世 謂 界的 修 觀 行 佛求 光 住 位

行與佛同。受佛氣分。如中陰身自求父母。陰信冥通。入如來種。名

生貴住

業 是 怎麼 地 下面 跟 相 個 化 就 的 死 了 抽 中 逼 就 位 佛 同 陰身是根據 出一 一般 是自 象的 造 樣 陰 有多麼高 相 的 之後有中陰身,不管什麼人 說 行 身就 同了 比 呢?憑什麼找下一輩子的父母?用什麼憑據來找?憑一 與佛 他 講 種 個 己的 喻: , 就 業 不 中 到 一般人不懂,我們一般人自己的氣分都不了解 ,「受佛氣分」,就感受、接受到佛的 同 入了下一生的母胎 就 處找 身體 超過七七四十九天,最多四十九天以後,他就要轉世、 陰身來,這是中陰身。死了之後,有中陰身是暫時性的 ,或者財產有多少,在快要死的時候,都捨不得、放不下 他生前 如中陰身自求父母,陰信冥通」,這是講中陰 染上 指 他來 。捨不得,一死了,身體怎麼辦呢?這時心理一恐怖、 前 某 的 面菩薩所修行 種 生 心理 一的父母 氣 分 出現的,這個人在生前還沒死的時候 了,這是氣分。比如合乎人道的, 由 , ,「如中陰身自求父母」是說這 他在世的時候,不可一 他自己這 的 ,上求下化 種氣分,找下 氣分。 的妙 行 接受佛的什麼氣 世, 跟 一生的父 , 佛 對佛 身, 學問 所 種氣 個 行 我 的氣 他 , 他 比 有多麼大 們 的 這 分, 母是什麼氣 轉投 喻 知 相 分也不 一生的 他這 セ 這一生造的 道 同 ,最放不下 分呢?氣 中 天一個變 胎 捨 了 陰 了 個 言 了解 不得 政治 般 身是 既 語 分 這 的 人

情, 還找 找 相 行 到 同 養成他這 到 畜生道的父母 人 じ 間 理 的 , 父母 都還 一生的氣分跟畜生道差不多,他中陰身的氣分找 能 ,人道的父母 就 保 持 入了畜生道,畜生道的父母作他 住 人 格 跟 他氣分相合;如果他這個人的 這 個 氣分是人的 氣 分 的父母 到 下一 了 不 到 ジ 生 0 理 人間 為什麼呢?氣 , 和 他 父母 他所造的事 找 父 了 母 ,只 了

受佛 求 通了 分, 不覺的,這個氣分的信是什麼?信正好相合,孚信,中陰身的氣分跟未來父母的氣 中陰身?看不 ジ 父 理 這個 的 母,就憑氣分,所以陰信冥通。陰信冥通,一方面指凡夫眾生的中陰身是那樣 ,「冥通」,冥是秘密的、暗暗的,不是一般 自求父母,「陰信冥通」,「陰」是中陰身,「信」是中陰身那種氣分 **汽**氣分。 這是拿 信正 凡夫眾生生死 好 到 一般中陰 。看不到是冥, 相合,這叫陰信 身找 自己 這一生死了,來生再找父母、再生, 他的中 。「冥通」,一般人看不到 父母的事情來 -陰身找 作 到 比 人能夠了解 他下輩子 喻 , 說 的 的 出 來 父 的 ,事實上氣 ,我們 就 母 , 容易懂 他 他自 誰 就憑中 看到 分通 了 己也是不 他 某 的 陰身來 上 了 那 面 人 的 接 是 種

這 的 也是冥通 接 到 佛 這 ,暗暗 方 面 的 前 ` 自然 面 講菩薩 的 , 自己 行 妙行 的氣 分跟 他 的 佛的 修行 氣分 跟 佛 就合 相 同 起來 了 了 就感受佛 的

隨機 成佛 用 智比 怎麼個用法子 實智是真實的智慧 之胎 身,現在講菩薩得了佛的氣分,得了佛的什麼氣分呢?他得了學佛法 功有智慧了。佛的智慧很多很多,總括起來講有兩大類:一個是權智、一 一方面是得了佛的權智、一方面是得了佛的實智。這兩種智慧怎麼比作父母呢?權 工夫到 的種子 作 在 ,換句話說前 入如來種」, 父 調 這種 整他 親 佛家 實智比作母 程 的 ,可以隨機應變,權宜來用的,這叫權智。佛有這兩種大智慧,一是 度,就開了這兩種智慧。這兩種智慧都是佛的,所以 智慧作 把比喻講清楚,陰信冥通就菩薩來講,前面是講凡夫眾生的中陰 面講開了權智與實智,就把權智、實智比喻父母,這是入了如來 的種子了 ,沒有變更,實實在在,不講變通的 用 親,這樣的話,因 叫權智;實智是他自己本性上的 ,入了 如來種就是已經入了佛法的父母之胎。入了父母 此入如來種 ,到如來之家,生到 ,這是實智;權智呢 智慧。這 兩 他受佛的氣分, 用 種智慧,菩薩 的修持 個是實智 佛家來 他看 ,用

了聖胎 定 種 那裏呢?在如來家,在佛的家裏 住了, 。「名生貴住」, 不會 佛法 改了, 的父母— 這 已經保 叫 權智、實智,入了聖人的胎了,生貴住是生在最尊貴之家 作生貴住 住了。下面是第五住,經 ,佛的家裏是最尊貴,實實在在,生貴住 ,「生」是出生、生下來、有了生命, 文 : 這 個 這是 生命在

### 既 遊道胎。親奉覺胤。如胎已成。人相不缺。名方便具足住

眾生 佛 段 可以 代 後 人 了。 |代。「如胎已成,人相不缺」,還是拿前面的比喻 的道胎 的文,前面 一,佛法; 紹隆 胤」是後代,後代子孫叫胤,親奉覺胤就是可以成為佛的法子、成為佛的 既遊道胎」,這個文法還跟前面一樣的,就把前面生貴住提出來,開下面這 因為有菩薩 佛 了, 種 種子就斷了。有這些大菩薩到這種程度,他得了佛的權智與實智 就「親奉覺胤」,「親」是直接的,「奉」是接受,接受覺胤 講入如來 ,可以把佛法繼承下來,繼續度化眾生,這叫親奉佛的 入了聖胎 種, 就是入了聖胎 ,我們普通講 ,入聖胎就是「遊道胎」。 既 「紹隆佛種」, , 就 如同一 佛法 個人到人間來 沒有這些菩薩 胤 然 ,作為佛的 **,** 遊 來度化 覺 · , 他托 入 他 到 後 就 指 聖

方

正

じ

住

前

最後 是識 就是 了人 在這裏講方便具足住,就像人相,入胎的胎兒由那種氣分,逐漸長成人的形狀 需要的養分,從母體裏吸收六種養分叫作六入,這個慢慢地形成;到 第三是六 慢生長。各位 入 便具足 面 , 的形狀,「 , 識 道 可以感受;這是六種程序。經過六種程序,胎兒長成一個人的形狀了,「人相」 說菩薩 都具足了。「方便」指的什麼呢?指智慧,前面講入胎 生貴住是剛 父 成就是那? 了 母 入 的 稟受佛的 識 胎 這個智慧比前面更多了,叫具足了,這叫方便具足住。下面第六住叫 研究過十二因 不缺」,眼耳鼻舌身都完全了,「名方便具足住」,這個 與名色都還是抽 λ 種氣分; 識入胎 己 胎,具足比那個又 氣 經成為 分, 緣 胎 得了佛 法 了 象的 就 以 後 的權 知道,十二因緣 進 個 , 一步,剛剛 六入是六根 還有名色,名是心識,色是形體 胎 智 兒先 • 實智 入 胎 ,「方便」 入胎是一種氣分,這是人相不缺 法 ,他的六根是從母體裏吸收他所 , 氣 說:入胎是神識 分先入了母 就指 那些, 那 些智慧具足 那是拿來比喻 親 後面 名 的 入 04 胎 胎 可 方便具足 胞 叫名色; 以 第 裏 接觸; 了 個 慢 這

是

住

# 容貌如佛。心相亦同。名正心住。

是 智教 的容 同 六 跟 住 佛 貌 化眾生,這是容貌 不算是正 容貌 講 如 樣 正 同 如佛」 佛 的 ジ 住 ジ 。「名正 這 的時 住 就指前面第五住所講的人相不缺 個 0 候 じ ジ 理, ,心相是內 住」, 注重下面 心 這叫 的 相也是跟佛一樣 正 在的實智,不但外面 這一句:「心相 ジ 住, 不是如此 |相 亦 ,這個時候既是容貌如 同一, 的 同 的權 話 0 容貌 這 , 只是外貌 智 個意思是說:菩薩 是外 如佛 , 在 內在 相 的 同 佛 的實智也 不 , じ 但 , 到 相 用 外 第 權 不 在

薩 間 性 這 上 權 個 人 弘 證 權 講 智 法 這裏 到自己本性才有實智,本性是靜態的體,實智是從體上面起來, 的 智從那兒來的呢?就從實智出來的 利 0 這個 權 我 生 , 們 謀 要稍 權智不是普通人講某人有權謀,不是 對 ,專門 那 微 ,損害人 種眾生 辨 別一下實智、權智這兩者的關係 應 ,不是那 該 用那 個 \_ 種 智 法 ,沒有實智,絕對沒有權智 **| 來度化** 這 個權是 那 他 個 秤 , 講 秤 恰 , 到 法 必得要有實智, \_ 樣 好 0 處 這個權是什麼呢?菩 的 平 這是權 。實智就是本 衡 出現這 的 才能談得 不是世 個 正 好 用

沒有親 演說 開 相反 人說 那不可以 但是根據佛講 的言語把它介紹出來,這樣的話,我們凡夫眾生自己雖然沒有實智,也談不上權智, 著行菩薩道 今日之下學佛的人這麼多,幾個人開了實智?沒有,可以說沒有。那我們現在要學 他 經 很 有權 也好 得非常好就 ,那就不行了。自己要守住一個實智、一個權智,我們穩妥演說佛法,不能離 、不能離 自 謀這 的 證 , 不會造業的 到 。下面第七住 開祖師注解的意思,千萬不可拿自己的意思,海闊天空地 本性 的經、祖師所注解的經,這不會錯誤的。照著這個做,你寫文章也好 怎麼弘法呢?穩妥的方法,你根據佛經、根據祖師注 種 好 能 ,非常好?如果他合乎經文當然好,那是菩薩;如果講的跟經文 力,千萬不可以相混。那個凡夫眾生,別說他不信佛,沒有實智, ,沒有這個實智。所 否則是造業。講到此處,我特別要說明一下,並不是某某 以這裏我們辨別一下:你看世間 解的 來亂 凡 你用現代 大眾. 說一 通 生

# 身心合成。日益增長。名不退住。

身心合成」 指前面 容貌如佛了 心 相也跟佛相同了 這樣身心這兩者都合起

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

看見 增長 還 你在 身心 來了 的 部分相 繼 , 續 這 隨著 天 相 就是完全精 個 上 內 逐 同了, 日 的 漸 地 同是:一天一 ジ 與外 期 地 位 月亮彎彎的 的 相 一天 一天天增長,增長到十五這一天,圓滿了, 進 表 時候,雖然身心合成,就跟佛的身心相同了,相同是一 同是一 跟 , 一天增長。「名不退住」,既是增長,就 精 佛 天逐漸地增長,這跟天上的月亮一樣的,農曆初二、初三, 部分 進 ,像鵝 的 不退,這叫不退 ら い 而已 佛 毛 一樣的鵝毛月 ,不是完全相 的 身都相同了。 住 同, 你 這樣的話 一看, 完全相 很 , 日益增長 這意思就跟 同就 不會退轉了 小, 成佛了, 你看見月亮是不錯 小 那 04 部 那還得 個差不多。 既 不退 分而已, 是跟 了 住

方面 是行菩薩 不 不退 過 道 這裏要注意:前面 住是指這個 ,一方面自己求佛法 。下面第八住叫童真 講十信位 、一方面度化眾生,上求下化的菩薩行為是修行這 的時候也有不退,那 住 個不退是信心不退;這裏

# 十身靈相。一時具足。名童真住。

之前發的第四十三講表 ,那個表帶來的話,請各位拿出來對照看看:

是外身。 個 有十個身。一 個是化身、再是力身,還有莊嚴身、威勢身、意生身、福身、法身、 名 稱又分出十種名詞出來。下面說以上菩提身、法身、智身是屬於內身, 有「十身」,成了佛的時候,有十個身的名字:一個是菩提身、一 個如來身包含這十個身,成佛有很多名稱,其中有個叫如來, 智身,一共 個 是 其餘 如來這

現出這個靈相來,「一時」是同時,都具足了。「名童真住」,這叫作童真住 十身」是十種相,這時「一時具足」,到了第八住的童真住 十身看過之後,再看「十身靈相」,如來十種身的靈相,「靈相」是讚美十身, ,如來十個身的靈相

嚴 以 等於胎兒在母胎裏,眼、耳、鼻、舌、身、意都具有了,他跟成人相差太遠了 怎麼講法呢?祖師說兩經所講的都可以互相對照,《楞嚴經》是圓教,《華嚴經》 經》裏講要到 叫具體 童真住」具備十種身,這十種身雖是具備了,還沒有完全,這十種形相 而微 ,體是身體,身體已經長完全了,而微,還很微小。雖是微小,在 八地菩薩才有這十個身,現在是講八住菩薩,也具備這十個 身。 雖 ; 所 **《華** 具, 這 也

裏從八住就講十住,這兩個意思圓起來講都可以。後面第九、第十這兩住,下回繼 是圓教,都是圓教,互相對照看看。換句話說 《華嚴經》 從八地來講, 講十住 , 這

續研究。

九〇

### 第二二三講

委太子。彼剎利王世子長成。陳列灌頂。名灌頂住。 形成出胎。親為佛子。名法王子住。表以成人。如國大王以諸國事分

圓 士。這裏十住位,前面已經講了八住,剛才念的經文是第九住跟第十住,這兩住講 完之後,十住就滿了,接著下面就是十行位 位,按照圓教來講,就等於別教的地上菩薩了。別教的登地菩薩就開 就是到達某一種地位。這部經裏一共有五十幾個位置,前面講過十信位,然後十住 教的菩薩從十住初住開始就破無明,破一分無明就證一分法身,這叫作法身大 講菩薩的地位,就是說學菩薩道希望能夠成佛,在修行的過程到某一個境界, 始破除無明 了,

的 具足了,叫作童真住。那是比喻的話,拿一般人道眾生來講,從入了母胎, 胎裏邊逐漸六根長成了,那叫童真住。現在形成出胎,形是身體,眼耳鼻舌身的 剛 才念的 經 文 請各位看 ,「形成出胎」 是接著前面講 就是十身靈 相 在母親 時 都

長成 為懂 是 了 利 底 作 物 法 了 喻 形 不 生為 了 法 對 法 懂 王子住 的 狀 , 王 得 這 那說不盡,拿一個字來作代表,叫作法 話 他 解 到 了 事業 當 啦 形體 任 了 的 些事情不了 必 成了 然後 然 ·。拿地: 名 何 就是菩薩修到那種程度,所學的佛法 出 須 稱 胎 都成 不 佛 對 定 佛子 個 就 佛 可 的 叫作法王,「法」 這 球來 時候 出 就 住 以 法 到 世間 個 了 那 , 解 胎 了 他叫 你問問 法覺悟了,才是真懂,只有佛才徹底了解,所 真相 麼 .講 0 。「親為佛子」,成為佛 來 既 自己 然後出 說 , 他 是成為法 法王之子、叫法王子。法王子住呢?成為法王子 , 0 沒 他是懂 們研究地球科學,是專業的專家,怎麼不懂呢?你說 那些科學家、哲學家, 比 的身體 有別 胎 如 這個字是代表 山 王子 的 河大 離開 人 道眾生十個 但是他 , 就是要把覺悟 地 母 將來 體 ` 們 我 。這個 的子, 所懂 他 們 詞 , 自 就像一個 能 月懷 ,宇宙人生一切 人 己能夠活 前 你問他:懂 夠 的 身 法 , — 面 之法告訴 擔 非常 , 胎 人 講出胎是拿 任 有限 法 類 就 般凡夫眾生都 人的身體一 動 像 王 社 了 不懂 母 所 的 會 有的 的名相 沒 事 親 以 這就是佛子。 得?他們 業 有徹 切 十 他是萬 樣 般 這些眾 月 的 佛 不覺悟 、一切 , \_ 現 的 底 懷 是 象 入 了 胎 法 切 就定 當然 生 胎 解 以 之 完 兒 都 作 弘 的 , 王 他 名 就 住 備 讓 法 徹 認 比 114

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

菩薩 住 位 他 了 們 覺悟 到 樣 114 這 世間 法 個 這是以 王 地 子 位 國 佛 王 住 , 他可以 的 到 0 王子 人間 來唯一 擔任佛傳給他的佛法,將來繼承法王的事業,這個事業定 他將來 的 繼 目 承 的 國 這 王之 個 法 位 王子, , 他 就要治理 就像 般 國家 世間 的王子 繼承王業了 繼承王

身大 親 把 就 個 這 就 國 為 像 地 個 如 士是 家 世 佛子」,這就表示成就一個人身了,成為法王子,已經成就了。「 位 同 國 下 ,一方面就培養他辦事的能 間 家 世間 的 的 面 時候 不錯 是第十灌 很多事情分一 的 一個 國 剛 ,還沒 剛 王 的,但是 出 , 國家的國王,「以諸國事」,國家的事情很多,老王還在位,還治理 把國 生的 頂 住 到成佛的地 家的 部分出來 距 小王子, ,「表以成人」, 離成佛 各種 的地 位 , 他的能力還不具備 力,這叫作分委太子 大事情分出一部分來,「分委太子」,「委」是委 ,委任太子,叫太子去辦理。一方面讓他磨練磨練 他雖 位還是遠 這句話是根據前 然破一分無明,可以證一分法身,成為法 , 因此就拿世間國家的事情來 ,這是比 面來 喻 的 的 話 前 ,比喻菩薩到 面 如國 「形成出 大王 比 任 喻 胎 這

式 於 通 總 王 麼 地 大 非 在 同 加 常 陳 小 , 冠 人 於 統 的 王 佛 , 太子 高 經 列 禮 的 其 現 給菩薩 下 剎 裏 他 國 在 114 剎 種 小 面 , 利王 這是 粟 孩 王 世 利 4 種 的 比 説 :\_ 界 地 子 散 王 授 行 剎 轉輪聖王出 喻過去人壽命最長的那 上 就 在 長 位 他 利 王 的 記 灌 彼 有 像 滿 又 們 地 西 王 0 頂 剎利 水散栗 些國 樣 禮 方 二十 也 小 都 中 位 了 的 04 國 有 就 的 的 王世子長 沒 家 王 的 習 歲 作 現 法 0 0 \_ 剎 太子 世子長成的 還 菩薩得到 俗 器 , 文辭裏也常講:「渺滄海之一栗」, 有 ,轉輪聖王 樣的 利 要行 有君 那 或者世 王 麼高 稱 禮 成」, 為 那 物 加 , 主 佛 渺 的 灌 了 冠 個 時候 給他授了記 子長成了,成年了 小得就像一粒米那麼大 名分 出現的時候,世 時代 禮 麼小。世界各地的那些王 頂 剎 名灌 在佛 禮 , 利 天子或者國 ,「陳 王 ,還有國 頂 灌 經裏把 世 跟 住 間 前 頂 列灌 · , 禮 , 的 面 就 這 有灌 王 他 的 \_ 頂」, 間一 正式 114 君 , 在 比 切 大 王 都 灌 作 頂 可 他 就 金輪王有金輪 民 像 切都是天下 是太平盛 有 頂 禮 就 等 0 以 的 主 住 點 的 一很多, 剎 像 成 於 國 儀式 太子成年了 粒 不 滄海 我 利 家是 米 立 行 同 了 了 王 世 ,不 們 那 , 在 裏 太平 中 的 總 灌 麼 那 王灌 世子 國 古 人 能 的 頂 統 大 個 必 時 夠 的 禮 的 詳 當然 候 這 到 也 禮 頂 無 粒 散 道 大 細 是 オ 德 的 論 米 在 就 講 帝 筝 是 字 普 儀 不 那 各 4

去弘揚佛法。

再從 慧 很 太子 替菩薩 的 多 的 , 的 的 轉 大 灌 行灌 裝 頭 輪 海 用 頂 智慧 聖 上 飾 取 住 頂 王 , 來 , 的 水灌 禮 這 就是 所 海 名 的 4 生 水 詞 在菩薩 時候 灌 以 的 稍 , 頂 裝在金子作 微 各種珍寶作裝飾 太子成年 解 ,這是轉輪聖王給 ,等於授 釋 頂 上 — 下 以 , 記一 的 後 這 叫 瓶 , 前 樣 就是長 作 子 面 , 裏 再配 , 灌 跟 轉輪 他的太子 面 各 頂 成人了 , 位 住 合非常美好 轉輪 王用 介紹 0 行 聖王 海 轉輪 他 水 灌 坐在 , 頂 手裏拿著瓶 聖王 的音樂,他要行灌 禮 佛是用智慧水 的 , 隻白 儀式 根 據 子 象 0 至 華 上 嚴 , 於 把 面 水代 佛 海 經》 頂 水灌 然 法 禮 表 裏 後 了 智 佛 在 用 講

回 發 的 講 第 到 四 這 十 裏 四 , 講 + 表 住 位 , 各 滿 了 位 一带來 我 的 們 話 回 顧 , 請拿出來 十 住 前 面 , 有 我 些 們 比 對 照看 喻 我 們 下 再來看 看 。 上

第 這 包含從初住到 一行: 這 個 表第 初 入 聖胎 段 四住 04 。為什麼?在 初至 十 住 四 所 住)」, 喻 入聖胎的時候,就在這個階段, 十住是十住 初住的菩薩比喻入了聖胎 的菩薩 , 它 所 比 喻 這是 的 菩薩要經 就 下 佛 面 法 有 過 來 四 初 講 行 住

修滿,到了四住才能學到佛的這些智慧。

看 他 體 胎 胎 初 裏 干 住 所 以 0 一二因 需 各 後 之前 入聖 第二 種 的 , 養分 行:「 養 緣 繼 胎 ,修滿了十信 分分 續 就 , 只是 長 保 , 長養聖胎 -長養, 然後 險 養 \_ 聖 了,菩薩 個 逐 胎 名色 漸成 位 這樣從第五 , (五至八住)」, 如 ,才算是初 形了。 到這個時 而 同 己 小 孩 , 到 子 胎 住 住 兒在母體 後來慢慢 候 到 入 了 第 , , 前 然 已 母 八 後 面 住 經 胎 是 裏, 的 進 滿 以 入 直 從 後 到 的 聖 從 佛 到 時 五 眼 住 家 第 胎 剛 候 耳鼻 了 到 , 剛 四 第 入 住 聖 , λ 活身 聖 正 修 胎 八 胎 式 住 滿 胎 , 就 什麼 就 到 , 了 完成 都要由 這 佛家 不 , 這 容 就 都 了 算是 易 了 逐 沒 母 漸 有 0 親 吸 必 入 入 各 得 了 了 供 收 給 母 聖 聖 在 位

們 第 要 原 九 來 弘 初 住 住 沒 法 第三行:「 都還沒 有 才 利 出 出 生, 胎 胎 到 當然這個 出 他 沒 , 胎 不能 + 到 (九住)」,完成之後出 信 第 離開佛法,在這 位 志 九 還沒站 願 住 應該是要發的 , 五 得穩呢 住 到 八 裏我們要注意:普通 住 0 那 , , 胎 怎 還 但是要到 麼 不 出 辨?: 能 胎 離 ·什麼程 是在第九住 唯 開 佛 的 說 0 度呢?這裏 辨 我 我們要發願 法 們 現 , 這是 我 在 們 别 跟 你 說 離 **然行菩薩** 開 看 人家介 九 住 , 母 修 體 道 紹 我 到

是 法 算是弘 看 佛 祖 我 個 古 師 法 我 代 們 的 的 教 法 祖 時 們 就 材 注 解 候 弘 利生。不但不算弘法利 **怎麼講,你契合聽眾** 而 師 法 我 己 的 , 們 利 注 不要離開 , 生的 很 就 解 用這個 謹慎 , 志 不要隨 了 的 願是可嘉的 教材 ,可以 佛 便 經 的 任 亂 , 不至 生, 意地 佛 根機 看 經 。其他 一於犯 文字很 而且構成謗法 但是要特別 ` 講 契合聽眾的 , 我 錯 什麼人 們來 0 深 如果 , 的 契合聽 如果看 小 · 我 ,那就 心理 注 ジ 們 解 你都 不懂 眾 現在要講 , 你離 的 不得了 根 看 就 開 看 , 機 了 經 那是靠 注 0 聽眾 在這裏我們要注 經 , 解 認 的 , 歡 看 本意 為經文 不 迎 住 注 什 的 解 那不 不 麼 也 0 過 看 講

的 ,時候, 行位是那些呢?各位繼續看表的第二段: 第 四 他就可以 行: 「 灌 頂王子(十住)」, 正式擔任弘法利生的事業了。十住 修滿了第十住 , 到這裏講完了,下面是十行位 就是灌 頂王子 得了灌 頂王子

第三忍辱、第四 度化眾生,一 第二段講「十行即是六度」,菩薩要行菩薩道,就要行六度,用六種菩薩法來 方面自度、一方面度化眾生。這六種是什麼呢?第一布施、第二持戒 精 進、第五禪定、第六智慧,再由智慧開出來,下面有四 種 ,就是

方 普通講 便 的是菩薩六度 願 力 智 0 這 樣 由 六度再加 四種 ,十度了,這十度是 《華嚴經》 裏講 的

行位指菩薩自度, 修行 先 把 ; — 這 個 方面 名 詞 自己自度、自己實行,再方面度化眾生,就是行菩薩道,所以十 了解 同時度化眾生,這就叫作行 之後,往下我們再一步一步地研究,下面十行位,行是修行,

# 阿難。是善男子。成佛子已。具足無量如來妙德。十方隨順。名歡喜

### 行。

備 稱 足無量如來妙德」,「具」是具備,「足」是充足,具足是具備充足了,很充足地具 本性上的德。 阿 了 他為善男子。「成佛子已」,他成就了作為佛子,「已」,這個時候到這程度了。「具 難,是善男子」,「是」是這個,這個善男子指誰呢?指前面修滿十住位的菩薩 釋迦牟尼佛要說十行位的時候,就叫阿難,因為阿難是這部經的當機眾,佛說: 的 如 到這個時候為什麼「成佛子已」呢?他在前面得了灌頂住,成佛子以 來妙德, 如來是佛 ,在這裏講「如來**妙**德」 指佛 的法身 就是性德

性 後 德 他 明 一德是本 本來 就 他 那 證 就 的 有 到 受用 來 的 氣 \_ 分 分跟 就 法 無窮 身開 有的 法 佛 身 發出 的 。菩薩原來跟我們凡夫一樣,他長年的時間來學,學到 相 證 通 0 到 具足. 了 來 \_ 分法身,他就開發了如來的妙 因 無量 部 此 分 他 一如來 只要開 具足無量的 妙德 發出來一 , 他 如 就 來妙 可 部 以 分,這 德 弘 法利 德, 這 個 一部分就具有無量 生了 如 時 來的 候 他可 妙德 就是 以 這 破 個 時 性 分無 的 候 德 妙

不是 眾生多得 順 順 的 個 比 各 沒 不 如我們是人道眾生,我們現在的身體是這樣,菩薩現到我們人道來 世界的眾生感應 同 有 一樣 種 十方隨 眾 世 的 眾 間 的 很。菩薩既是隨順眾生,要度化那 生 · 生 學 , 順 我 術 各種 , ,名歡喜行」, 契合各種眾生, 們 , 人道眾生是眾生之中的 有 各 , 他 類 的 的眾 就到那邊去, 有 財 生 富 可 , 以 有的 不同種 有的 到 隨順 十 智慧 沒 方 類 有財富 世界去 程 0 ` 一類眾生,他 隨順 不同 種 度高 除了 的 , 的意思, 很貧窮), 有的 心理,菩薩都隨 他 願 人道眾生以 意 低 就 就菩薩來 到 變化 那多得很 有 那 的 裏 那 就 外 世 . 講 順 間 到 類 ; 就 其 學 那 0 , 眾生的 眾生 裏去 菩薩都是 他 既是菩薩隨 術 跟我們人 各種 很 好 的 身分 , 根 那 類 隨 器 的 有

請各 裏 道 的眾生 的 身體 位拿出第四十四講表,看表 形 形 體 狀 樣 樣 的 的; , 天 這 道 114 隨 或 其 順 的後 他 0 十行中 各道, 面 菩薩 的 初 都 行 去, , 叫 歡 既 喜行 是 到 那 , 為 什 道 麼 , 叫 他 歡 就 喜 跟 行 那 呢? 道

是無 薩 方來 這 得 薩 人間 法 十 樣 度 很 到 , 來度化眾生 來, 畏 在 , 開 世 為 《華嚴 什 他 但 間 他 的 是 人間 麼叫 的 的 始 來 布 財富這麼多, 我 財 施 114 們 富多得很 有很貧窮 作歡 他 經》裏講的 布 0 ,他是眾生的大施主, 就 現 應 施 拿財 在世 該 喜?歡喜這一行拿六度來講,第一度就是布施度,《華嚴 度,《華嚴 是 界的十大富豪 的 布 全世界十大富豪 施 如 地 無窮無盡的 施 方, 同 來講 , 分成三類來講: 經》 現 在世界上每一年都 也有財富很多的 04 初 這 他所施的是什麼呢?這部經裏 ,完全拿來布施給 行 個 他 的菩薩 之一 地 不見得: 位 , 第一講財布 的菩薩 而 , 能 地 他怎麼十 且 還 排 方 夠 為 布 名 名 ,假使菩薩 大 世界 那些貧窮的 列 施 施主 方隨 第 財 施、第二講 十大 富 順? , 給 位 真正 富豪 到 人 般 比 的 他 是 個 法 重 人 的 0 如 窮 大 如 點 很 說 布 財 菩薩 是 貧窮 人沒 果 富 他 施 施 講 這 經》 到 主 可 ` 有財 第三 不是 說 個 的 我 施 菩 菩 講 多 地 們 的

富,他拿來布施給他,這是財布施。

來乞求 我 遇 要是講法布施 歡喜行, 兩 很貧窮 生歡喜,「有乞施與令眾滿足」,他來乞求,給他,他得到了施與,他原來沒有 福 在 麼呢? 「 德 們 種 到 方面菩薩來 兩 有人 也知道,我們現在把錢財拿出去布施,是在種福 福 請 各位 的 者都具足了。沒到成佛的地位 田 ,給他錢財,幫助他,解決了貧窮問題,他滿足了,就是給眾生歡喜 有乞求者作福 就 一樣 來乞求錢 這 就 看 ·行布 當作 表 個意思來講,就是布施度。 ,法布施也是這個意思,菩薩把法布施出去,讓眾生能夠覺悟 0 雖然他是菩薩 施, 財 所 福 謂 的 田 時候 \_ 田想」,有人來乞求, 的  $\neg$ 歡喜 方面 想法 自己歡喜, 我們只要有 這一 , 他還要種 是什麼呢?一是「 , — 想就發歡喜心了。二是「他歡喜」,菩薩令眾 舉 能力 方面要求智慧、一方面要修福報 福 的例子是財 方 田 他能夠把 面 , 有這個 到成佛 眾生得到 自歡喜」,菩薩自己歡喜 田 財物布施 布 錢 的, 的時候 施 布施 財 將來必然有福 ,實際上這裏的 , 我 紀給他, , 眾 們 04 生也歡喜 很 兩足尊 歡喜 這是種 報 1,除了 所以有 就等 經 0 智慧 錢 福 從這 所 為 這 文 財 田 主 114 於 以 什

都歡喜 自 己 心裏 很 這 歡 個歡喜從那裏來?就從法 喜, 眾生得到覺悟 的 法 布 他 施 能 來 夠開 的 0 悟 下面是第二行: 眾生也歡喜, 就是菩薩 跟 眾生

### 善能利益一切眾生。名饒益行。

這樣 的善法 眾生皆大歡喜 拿財富來講,是非常豐富的,拿法來講,菩薩得了法,對一 相 才能 上能夠了 這是持戒這一度,「善能利益一切眾生」,「善能」是最能夠 能 夠 饒益 利益一 解真理,這 ,到這裏能夠利益 ,「饒益」是讓眾生都能得到非常多的 切眾生,「名饒益行」,這個名叫饒益 比前 面更進一步,是真正的饒益行 一切眾生,就是教眾生都 利益 行。「饒」 。前面 能夠明 切法都知道得非常充足 講拿各種 瞭自己的本 是很豐富 最好 的, 布 拿最 性 施 很 厚 從 好

間學問 完 必得 全 要持 從 這一行為 把 自 戒律 己本 那些知識求到 性 什麼 ,持得非常好 上 說 叫持戒的戒行呢?因為真正要讓眾生得到真實的利益,菩薩自己 出 一定的程度,只要說得很圓滿 來 的 這才能 由戒開 真正 發自己的德,有這 立地感動! 眾生 0 , 04 佛 種戒 法 人家聽起來很 不 的 道 同 於 德 世 他 間 有興趣 說 的 學 的 問 法 才是 世

覺悟 莊嚴 得好好 然 這 的 了 候 家 的 要發起瞋恨心,要忍辱了: 自覺覺他。得無違拒。名無瞋恨行。 已 方 假法,認識 就覺得 的威 經 面 的這 與你實際上的行為完全一致的,你的話才能感動眾生,所以這就要持戒 本身要有道德 他 自覺」是自己覺悟, 破 他 就是沒 除一 德, 個 好 續再破除無明就容易了 自己沒有障礙了,自己再繼續努力。因為在這個 法 , 眾生的 部分 就 來令他人都能覺悟,就是度化眾生。這樣的話,「得無違拒」,就 、證到自己的真如本性 有 認為這不錯了。 說法 。本身的道德是什麼呢?你所講 無明 N'S 理自然就清淨了。 ,只拿戒德來莊嚴 ,還有很多無明沒有破除,既是在這個時候自己已經覺悟 所謂覺悟, 但是佛法 就不會發生很多的障礙、很多的違拒,「違」是 ,那才是真實的法 把世間一切的法都徹底了 下 的 ,菩薩把法講出去 時 面 講 候 無瞋 , 就 的 能度 , , 本身那能作得 就是忍辱這 ,這叫自覺;「覺他」是拿 化眾 地 , 位的菩薩還有無明 讓人家真正 生, 解 讓眾生 一度,無瞋是不 都是生生滅滅 到 開 你 看 所 悟 。戒守

自覺

雖

那種

解

釋

的 時

違背 智 生滅 沒 利 鍵 動 地 慧 有 的 13 接受佛 時 法 瞋 ,我們就合乎那個 佛 候 恨 , 我 拒 法 就 ら 法 , 退 們是合乎生滅法 是抗 轉了 他是沒有違拒了。 , 也沒有違拒。「名無瞋恨行」,這叫無瞋恨行 拒 心 我 裏就考驗了, 。要想了生死 們 現 在 \_ 對 覺他這方面 講 佛 到 法 , 雖 所 升官發財 都是違背 以 還是迷 然我 , 教眾 們 , 的 失 大家心裏 現在是這樣講, 生能 的 對覺悟是違 0 菩薩 夠 覺悟 就 到 動 , 既是都沒有違拒 , 了 這 但是一 背 讓眾生 個 我 時 的 們 候 , 也能 遇 自自 對 自 到 覺 世 重 夠 了 然 間 一要關 然 很 那 就 順 對 就 些

家 有 都 ジ 是虚 裏 瞋 學破 絲 白 恨 毫 什 話 假 0 除 就 瞋 不 的 麼 四 引 恨 動 沒 , 相 的 起 有 生 都是不實在的 不 , , 自 瞋 那 己 起 能夠接受菩薩這個法的眾生,心裏也可以 恨 來 四 的 N) 相 呢? 瞋 呢?人相 恨 就是忍辱 懂 ジ 得佛 既是不實在 來 , 、我 法 那當然沒有工夫 了, 能 夠 相 懂得佛 忍辱才能夠 、眾生相、壽者相 不管外 法 面是毀 的 無瞋恨 時候 能夠忍辱,《金 謗 , 不動 也好 0 0 忍辱 我們任何 切 , 的 既是 稱 不 順 剛 讚 到 境 不動 也 經 的 \_ 逆 時 好 個眾生 就是沒 裏 候 境 菩薩 講 人 那

災 生千 我 沒 瞭 還有眾生 都 國 刻 不 難 沒 會 有 這 執 們 不 刻 群就是 是聖 就能 受 差 著 有天災人 四 要存著平等 個 那 萬 相 理 一天都 夠保持很平安, 就 相 人 别 人 個 切 平等了 , 他 相 的 的 0 我 只是凡夫,這些自 禍 災 這 • 這 才 相 有。我們學菩薩道要學平等心,雖然沒有到這個 N'S 能 些 四 有 難 的災難發生?因為我們現在不是轉輪聖王 夠修 相 我 自 相怎麼來的? ,拿平等心 , 到了這個平等的境界,世間一 我意 而 相 , 且 無 忍辱度, • 能平安的時候,我們才能好好學道 他 明 人 識 有能 這個 相 對待 破 , 私 真正 除 這 力教眾生 再有某人壽命多少 相 自 \_ , 四 在 利 才沒 那裏; 相就是由無明 切眾生。 法身平等的 的 一轉變 人造成世界上的 有瞋 有我 現在這個 恨 \_ 切 相 , 0 災難 來的 就 沒 切的災難 但是要知道 ` 有這 有 活得多麼長久 7,無明. 跟 世界上, 0 些相 我 我 人 的時代 都與 們 相 心 把本性、 就 動 0 對 , 程度, 菩薩 亂 講 是要這 他毫無關 的 國 , 這 到 內 些 忍辱 因 遮住了, 才發 我 我 這是壽者 到 國 此 或 樣 以 們 這 家 外 !這樣學 世 外 學 係 種 界 必 的 了 的 , 程 時 領 得明 上 那 相; 度 時 他 的 切 袖

都

### 第二二四講

### 種 類出生。窮未來際。三世平等。十方通達。名無盡行

度化 生的 菩薩 生因 大 度十二類的眾生,隨著那 位 生,可不像我們現在一般學佛的人度化眾生,我們發心是可以,實際上你看看十行 是第四行,這叫無盡行 ·公 的菩薩,「種類」指各種類,前面講眾生有十二種類,到這個 緣 道 那些眾生。像這樣的菩薩,他是隨類化生,他教化眾生沒有選擇的 講菩薩修行的階位,這是在十行位,前面已經講了三個位置, 隨 到 類 了, 方面 化生。「種類出生」是菩薩度化眾生隨著十二種類 感應,菩薩就去,這是發無盡 自己繼續還進修佛法 。現在請各位看經文:「種類出生」,種類是什麼?菩薩要行 一類的眾生,他都可以 ,自己在研究,一方面 心的第一種,這個心是最首要的 生到 那 類 的 要度化眾生。 , 他 眾生那裏 程度的菩薩 就化 剛才念的這一段 生到 去 他 那裏的眾 那裏去 度 他 ,他要 化 用 眾 化 個

窮未來際」,這樣度化眾生度到什麼時候呢?未來際的 是講時間的三際

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

裏一 發的 佛 是窮盡,「未來」是永遠無盡的,他這樣隨類化生去度化眾生,未來是永久沒有停 到 止 未來際,菩薩從過去到現在,從現在到未來,未來沒有了的時候,永久是這樣。[ 窮\_ (三個界 未 的 , 直到 成佛 來,一 恆 。沒有停止?那要問:這樣就不能 じ 限 以後 將 ),這三個 直是恆 上 來成佛以後,還是永久在度化眾生,這叫窮未來際。「窮未來際」 面 不是就休息了,成佛以 那 心,永久是如 一句是第一個大心 界限是什麼?有過去、 此 後繼續還在度化眾生,這樣是窮未 大心發出以後,就要發窮未來際 成佛了?不是。必須這樣 現在、未來,時間 的三 作 個 作到 界限 來際 的 究竟 叫 ジ 際 就是 就就 從 直 成 這

我 夫 的 在 們 地 這樣作、未來這樣作,度化眾生平等地度化。不像我們普通人,我們現在還是凡 自 我們勸勸 位 三世平等」,「三世」是就時間方面來講,「平等」是什麼呢?過去這 己 可以 雖 然 他學佛,對於我們的敵人或社會上十惡不赦的人,我們對他 我們 這 樣 要發 反省一下:我們勸人家學佛 心,要勸 人家學佛 勸 人學佛 他 跟 我 的 們 じ 有 理還沒 一些因 到平等心 緣 有 好像心裏 樣 的 些關 作、 境界 現 係

我 等。菩薩 總是不 們 一方 願 到 面 意跟他接近。事實上我們 這 也沒有能 個 時候 ,他能夠平等了,三世平等,現在普遍地到各類眾生那裏去 力跟他接近,再方面我們的心理也對他不高興,這就是不平 應該也辦不到,社會上那些造大惡業的大惡人,

未來也是

如

此

時候 講 佛 弘 等是從本性裏 麼執著的時候 們凡夫眾生為什麼不能平等呢?就是執著在那裏,一個是我執、一 ジ 法 法 , 才真正 就是 講的才是正 為什 ,要注意:我們沒有證果,也沒有到菩薩 雖然我們發心在弘 麼特 不 得到利益 顛 出 地 倒 ,本性是平等的,一有執著,把本性就障礙 確 來 , 講平等呢?真正只有平等,弘法才是從理性 沒有 的 ,絕對不會有錯誤的。 , ,這樣由本性裏出來 因為說得 法,免不了還把經 顛 倒 的 ジ 點 這樣 錯 誤 弘 法 都沒有。 文講錯了,經文講錯就顛 假使有我執、法執在那裏 ,存著平等心來弘 才 匠的地位 能 把 從 佛 這 ,我們也想要弘法、要行菩薩 法 個 純粹 認 了。所以真正 識 地 法 (本性)裏出來 宏揚 、來度化 我們發 個是法 出 倒 ,就是沒有平等 了 去 眾 說起來 ジ 0 對眾生 要弘 所 生 執 以 的 , 平等 你這 法 這 ; 平 的 個 我

業了 懂 道 的 注 解 講 以 學 オ 解 , 經 辨 要看 問 可 得 , 靠 發 所 我 方 到 , 儒家 們 表 注 以 面 了 按 我 解 這 演 自己學佛 講 們 ,看 講 照 點 經都不准許望文生義 經 能 , 注 或者 我 夠 文 解 們 這 , • 就 自己任 樣 私 要特別注意 \_ 要慎重了,注 人 方 謹慎地把佛 談 面 意地 話 要 弘 , 話 法 講 0 平 說 法 , , , 解 出 那 常心就是不顛 佛法要是望文生義, 這就 介紹出去 怎 去 那麼多, 麼 , 免不了古人所 總是要根 辨 呢? 你看那一家注解?要看 才有功 倒 我常常 據 N) 經 德 , 講 菩薩 那不得了,那是造大惡 文 建 0 的 否 , 議 望文生義 經 到 則 各 這 文 的 位 我 個 話 , 們 我 程 度 離 祖 自 們 0 開 師 己 無 看 中 論 他 的 祖 注 國 不 是 可 師

個 廣 就 大 地 他 的 方 ジ 下 來 面 弘 說 化範圍 :「十方通達」, 非常廣 說 , 菩薩 大 (空間 的 0 的 弘 不像我們 這是 來講,十 法 那 就空間來講 現在 是廣 方 世界他 大 我 無邊 們 的 都 ,菩薩 辨 的 可 不 到 以 十 通達 , 方 既是隨著各 只 都 在一 能 沒 夠 個 有 通 限 地 種 達 制 方 類 弘 的 這是廣大 的眾生去 法 發這 , 只能 個 じ 弘 心是 在 化

四

種

ジー

第一

隨著十二種

類化生;第二、

窮未來際就是恆

心;第三、三世平

等是 四是 地 行 的 位 叫 時 候 無 不 精 的 菩薩 盡 顛 進 , 就 行 倒 ,這是精 — 心;第 直 都要實行 配合六度來講 永 久地 進度 四 ?六度。 廣 作下 大 這裏我們看看,怎麼精 N) 去 , 六度開始是布施、第二是持戒 這是精進度, 。「名無盡行 , 這才是真正 , 我 的 這 們一 精 進法 四 進 般 種 呢? 講行菩薩道 ジ 都是無窮 這 四 ` 到了第三是忍辱 種 無 じ 無盡 不管你是在 盡 的 的 所 沒 以 有 什麼 這 第 止

學佛 總是 我 夠 的 凡 個 夫眾生只要沒 十 們要見賢思齊 辨 方通 一直 比 得 的 這幾 到 如我們計算時間 人 在 沒 達, 句 我們可 我 經 有 們 證果 這類菩薩 文 有證果 N'S 要研究: , 其中有 裏, 應該要跟著學。 不管學了多少年 ,有白 沒 的 到了第四 怎麼樣 辨 ,不管有沒 兩 法 句 天 破 , 除的 行的 才 稍 、有夜間 能 微 所謂三世平等是指 有學佛 時 辨 用 要知 時間 得 候 點 , 到 時 , 當然 我們的地球背著陽光就是夜間、 道時間怎麼來的?時間是從 ? 間 的 ,不學佛的 觀 雖 我 他 們 然 念總是在 的修持、 我 再研究一下:一 時 們 間 現 人不 一心裏破 在 到 的 這種 還沒 必談 時 間 程 到 除 , 不掉 他根 這 這 度 個三世平等 個 個 , 各種 他的 觀 本不 地 時 念 位 能 對著陽 形 間 知 力 我 但 相 觀 道 能 是 來 念 們

個菩薩 長遠 真正 時間 性 有不 大地 那裏牢不 都 清楚真相 過去、現在、未來都在我們的一念之中。我們的一念只知道現在,過去不知道 光 才構成計算時間 的 也 看破了 就是白 诗候 得很 不 同 徹 ,一切這都是有形相的,無一不是虛妄,這些形相都是虛妄的。按照形相定出 ,那不更是虚妄的嗎?以上我們明瞭了,要證果就要把這種觀念徹底破除 知 底 的 他能 道 可 。現在以至未來,一 破除掉時間 天,陽光從太陽出來的, , 凡所有相 ,總之時間是有形的,由形相來的。《金剛經》教我們明心見性,證了本 ,看不清真相 生死 破 作 的 就是對時間有執著 就了了 ,這是我們明瞭的。當然其他的計算,天上有天上的時 到三世平等了 時間觀念牢不可破 觀 ,皆是虚妄」,所有一切形相都是虚妄的 念, ,這是三世平等。我 我們的 凡事都聽懂了。 個 念頭,在一念之中,只要我們把時間觀念破除 那 智慧放不開 ,被執著假 照到 就好了 就就 我們地球這裏,有這 不 能 相 們現在不平等,就是我們時 。真正看清楚了, 什麼都看清楚了 古人講:「古今一念」,古代還 破 的 除 N'S 理把我們矇蔽起來 切 妄相 兩 個 , 毛病就出在這裏 智慧放開了, ,太陽 形 狀 的 了 東 間 地球 間 西 的 我們 有古 在 六道你 其他各 觀 的 這 念在 山 看 、未 代 掉 話 裏 這 不 河

如本 在 法 說 我 顯 如 力 十 從娑婆世界來講,往外指向十方世界,十方的每一方都是無窮無盡的世界 西 可 錢買飛機票, 身 露 本 就 , 方世界 以 , 南 出來 性 你看 要 了 受 性 這些相是假 到 北北 這 方 向 到 達 看 處 這裏 法 個 通 限 。他為什麼能夠這樣呢?這個十方要知道,不是我們在台灣講,台灣的 , 到 實相 不必完全顯露,完全顯露就成佛了,只要真正 不在 這個菩薩都 達 身無處 制 種種的條件可多了。十方通達,這一切都不要,那裏都通了,那裏都 我們普通人要出國 面學 ,十方世界都通 0 國 給障礙 他 相 , 外去,這是十方?不是這個講法。以一個三千大千世界為出發 這個十方通達 不執 ,不是講真如本性,一執著這些假 不 , 在 我 著假 可以 , 了。執著假相 們 你的 無 通達 相 論 達了 應 , 如 身 ,只要不執著假 讓實相 , 何放下這些執著, 要到 他就是不執著那 通 就把實相障礙起來 化身也是那裏 的 那 達就 個 功 沒有 能 國家去,還要護 相 障礙 實相是真實的 些 都 不要把世間這些假相當作真實 破 相 一我 , 可 要到 除 相 , 以 實相一受障 把假 假 顯一部分出來, • 應 法 照 相 那 化 相等 裏 的 , 相當作真 了 , 就 這還不算 就 話 是真 ,真 \_ 到 這是十 礙 切 那 如本 裏 如 ,實相 的 相 你就 本 , 方 <u>.</u>性 性 這樣的 還要有 就 跟 我 通 能 的 各 證 把 們 點 東 能 真 到 夠 真 位 現

慧。下面是第五行 這 的 切 世 無 間 非是執著來 的 \_ 切 個 的 人 與 個 放 棄執著是平等的, 人 之間 的爭奪 國家 那 就 與國家 通達 了 之間的爭奪 , 放棄執著才是真正的智 以 至 於 戰 爭

## 一切合同種種法門。得無差誤。名離癡亂行

覺悟 同 如 就是無窮無盡的 這三大綱 工夫、修定,佛法總綱領就是戒定慧,持戒就能夠得定,得定之後就能開發智慧 本性 個本體 切」是萬法 计一麼 都合同了,「同」是只要歸到本體,所有的知見都在一個體上、一 這在六度來講,是禪定度,前面 上來,把一切的作用收歸到自己的真心上來,就是收歸到本體 呢?覺悟 領,這裏講禪定度。經文說:「一切合同」,怎麼樣合同呢?一 切的法門學過來都是有作用的,這個作用就是教我們會 無論講佛法、世間任何一個法 法。佛法講的「種種法門」,目的是讓我們知道學這個法 我 們 每一 個眾生都有自己 講 精進,精進後 的真 ,都由佛法來度化 八如本性 面接著就是禪定。禪定是講定 0 真如 本性 的, 一就是一 切 ; 這 歸到 個真理 佛 指 叫 要覺悟 所講的法 自己的真 個 的 什麼? 上五面 一切合 真理

因 虚妄的妄法) 此 沒有差誤 種 種 的 法 門 ,差誤都沒有了。 都沒有,這樣就一點差誤都沒有了 得無差 誤 **,** 這樣從本體 為什麼呢?因 上來說 為 證 這 到 個 自己的本 法 , 對 性 任 何 了 法 , 本 來 性 說 點 都 能 假 法 夠

修定 宗, 這 識 講 亂 本 癡 體 個 觀 到 亂 真正用工夫就是要學定,我們淨土宗念佛,念佛也是在修定,跟 狀況 禪定, 行,「 我們 上來 也是禪定 就 都 種 4 不會定的,這一條叫離開凝亂行。離開 種法門都沒有差誤,一切法門都是從本性出來的,「名離癡亂行」,就是離 禪定 ,證果以後,得到諸法平等了,這個水流的聲音,都是十方世界諸佛的廣 去看濁 癡」是無明, 宋 不是只有祖 朝 0 , 要入 水 過去像中國 的蘇東坡也 溪 禪定,就要能夠一切合同,「合同」就把一切的 ,只看見水是污濁得很,這是我們迷惑顛 師 不明 禪那個參禪是禪定,天台宗修止觀也是禪定 講過:「溪聲盡是廣長舌,山 ,尤其在唐朝的時候,禪定的「禪」代表各宗的 瞭自己本性是癡,「 凝亂行才是禪定度,我們無論 亂」是心裏雜 色無非清淨身」, 倒 亂 的凡夫眾生 的, 原 現象都 只要有 則是一 唯 識 溪 會歸 學那 宗修 聲 癡 致 ,各宗 看 的 見 到 有 山 唯 了

果 你 裏 清 飯 4 長 以 能夠 淨 邊 切 合 到 你 的 舌 人看 在 說 的 這 種 法 話 吃茶去」,我們凡夫喝茶就是喝茶,真正開悟的 同的時候 說 山 切歸到本體,合同的時候,不必像禪宗特地 叫 身 種 法 禪定度 法門都合同,沒有差誤的時候 色是清淨身。 0 我 離 切 的 們 了 ,眼所看見的、耳所聽到 癡 看台灣各處 行為無處 亂 ジ , 什麼叫 都 不在定中 歸 的 入 清淨身?清淨是形容法身,清淨 山 到 禪定。 下 0 為什 大 , \_ 的,我們吃東西舌所嘗的味道 雨 這個 麼呢?你所見 的 時候 切平等了,無處而不是定,穿衣 禪定能 把腿盤起來學禪坐, 常發生土 人 夠 , 自度 • 喝茶的味道 所 石流 聽 , 本 只要你肯修 所接 然 太 的 那才 就 觸 ,參禪的 不 有禪悟 真 好 的 入定? 了 法 都是 都 吃 在 人 證 可

著 達 立 相 說 我 要知 們 印 學佛 他 道這個經文不要誤會,「無住」是不要住在假相上面,還要「生心」,「凡 專門 發表著作容易得 ,尤其想發心來弘法的時候,要特 強 調 空 ,專門 很 強 0 調 那 無 些 相 不 的 怕 因 不錯 果 別注意: 的 ,《金剛 人、 不 經》 怕 現在末法時代 謗 裏 法 講 的 無住 人 生 隨 ,印刷 ジ 便 可 不要 術 以 著 很

所有 斷滅空上去了,那是不得了的事情。 念佛也無相念佛 聽 相皆是虚妄」指的虚妄相 的 時 候 誤 就把 會的 人家引導到 太多太多了,這就 ,真如 頑虚空,執著空了。 本性是實相,他沒有否定的 雖然聽你講的人不至於如此,但是你的講法 造業 了 執著空是一種 現 在 大邪見, 般 講 走到 相

候, 就 怎麼定?定是寂照圓融 觀 空去了。 之後 怎麼沒有 觀 照得清清楚楚, 唯識學來講 就是燈光, 照 ,那種從 這 7相? 所以在這裏你看,一切合同歸入到理,理是空的,但是有種種法 種 條 種 講 ·就看 幻妄出來的虚妄假相,就像燈光外面的一 法門都清清楚楚的 , 那是遍計所執性, \_ 眼睛有毛病的時候,就 切 你悟 合同 一點差錯都沒有,那裏是專門講空?專門講空就 不悟 的,寂是最安静的那種寂、寂滅的寂,照是一種觀照,這 ,還要種 ,不悟就是迷了,把假的看成真的 種 古 法門 不是講 人講 看到 得無差誤  $\neg$ 一切都無相 那個 寂」,大定的時候 假 。既是種種法門 的 光圈。 都空了, 道光圈,我們好眼睛看的時 佛經 , 寂是寂 裏講妄相 那把 這都是假 就有言語 死氣 人誤導到 沉 可 那 門, 相 沉 以 種 的 文字 觀 光 悟了 心 斷 卷 照 裏 兩 那 滅

者圓融在一起,這是大定。下面第六行

# 則於同中顯現羣異。一一異相。各各見同。名善現行。

度就 的 們 是事,佛法把萬法歸併為兩個——一個理、一個事,「事」指宇宙萬有,「理」就是本 看經文:「則於同中顯現羣異」,「則」是根據前面講的,前面講「一切合同」,第六 現 體、一真法界,這兩句話是說:「則於同中」,在大同的本體之中,這個「同」指我 面是般若度,般若是按照梵文的音翻譯的,翻成中文的意思是智慧,這裏叫慧度 度,合起來一共十度,這個經文是講十度。第六度是智慧,一般講的六度,禪定後 任 法身都是一樣的,都是同。法身在這個同之中「顯現羣異」,「顯現」 出來,「羣異」是各各不同的事實。 何一個眾生都有一個本體、都有一個法身,不但我們凡夫眾生,成了佛 說「則於同中」,在一切合同中,「同」指理,就是本體。「顯現羣異」,「異」 菩薩行菩薩道,要修六度法門,這是第六度,不過這裏的第六度再分出下面 是很明 顯地 佛佛 四

拿我們淨土宗來講,講到理,我們娑婆世界、極樂世界,十方世界都是一真法

去

較

淨

EP

這

這

到

事實 世界 思惑 土 跟 特 就 臨 個 光 時 過 往生 宗 害 Î 我 十萬 就是 别 你 祖 候 ,你要出 往生心 要 死 們 就 就 師 念佛 的 極 人, 娑婆世界不 億 了 知 有 我 所 時候 樂世界是往 個 解 道 講 們 個 性上的 念得 六道 理; 就 個 有 佛 的 自 前 把 自 極 土 己 能 講到 特 好 執 樂 性 、了生死 面 (十萬億個三千大千世界),在那裏有個 雖 極 夠帶業往 講 别 世 同 理 彌 , 然沒 生到 修禪定 事實 樂世界,你沒有念到一 可以 界在 的 廢事 法門引導到普通法門來講,這樣是只講理 陀 ,是異的,這是事實。所以 有斷 斷 事實上那個 ,你不斷見思惑是不行的 唯 那裏。普通 **,** 我們 生 見思惑 ,我們念佛也是修禪定。 心淨土;講到事方面 惑、沒 你執著一 娑婆世界是在這裏 就能感應到極樂世界的阿彌陀 ,念不好呢?我 有念到 西方極 人講:你念佛,自性 個 理 心不亂 , 樂世界, 心不亂 把事實廢棄不講 們 , 我們念佛的 十萬 ,從娑婆世界往 ,只 你怎麼到自己一心 不是我們自己 六道出不去 修禪定要斷惑, 這 一生發 (億佛 要念到 彌 極 陀、 樂世界 土 人要 佛 願 、不講事實, 唯 相 以 是害 往 0 似 外 1 我們 (知道: 用 じ 生 西 淨 的 有 性 邊去 必 人 那 化身來接引 到 土 極 淨 得 裏面去? 上 極 個 じ 就 樂 講 的 要斷 樂 我 極 土宗比 不 好 世 就是 中 樂 世 們 到 極 了 界 間 見 學 理 世

界

經

的

界

所有的 間 僧 們 我 我 這是特別法門。所以他們執理廢事就害人,他雖然照普通法門講的是不錯,但不是 祇 們 們修當生成 世界不一樣,我們在這個娑婆世界成佛要三大阿僧祇劫,到極樂世界不要三大阿 就是工夫不好 劫, 到 事 人都是無量壽,跟 極樂世界一生就能成佛。在我們這個世界不管有沒有斷惑,一 實上 那 就的法門 ,也能夠往生,等於在這個世間六道出去了。 個 極 樂世界去 阿彌陀佛的壽命是一樣的,既是無量壽,你一 這要辨別清楚的 , 到 那裏 我們 斷惑就 非常容易了 到了 極樂世界 我 生就 到 們 那 在 能成 個 這 世 跟 個 佛, 我 世

界有 佛是 有事 同 個 恆 阿 則 彌 法身,就是「十方三世佛,共同一法身」。「異」就 必得分清楚 河 於 陀 沙 同 數 佛 中顯現羣異」,「同」 佛 、我們本師釋迦牟尼佛是釋迦牟尼佛、東方藥師佛是藥 各有各的佛,各有身分在那裏,各各不同 是理,理是一 真法界, 不一 那 個 , 樣 世界都是 這是顯 事實上 師佛 現 同 羣 異 的 十 阿 有 彌 都是 方 世 陀 理

一一異相」,表現出來群異的異相各各不同,事實上有種種相 0 這種 種的異相 大佛頂首楞嚴經講記【十五】

都是 如本性 事 薩 能 性 種 4 能 任 各各見同」, 廢 事 夠 夠 裏 事 到 何一座山, 表 法 現 這 理 理 證 理 身顯 出 無 現 ,就是 圓 到 種 , 異相 這 來 程 融 礙 兩 能 度 露 0 , , 八法身在 出來 者 很 夠 出 事實與真理的理論沒有 我們凡夫眾生認為是土 各各見到它的 , 深 來 他 切 ,事與理能夠圓 證 的沒 行動 現 ,從異相又一 到 的 象 那裏,不但 , , 都是 辨 上 他 這是異中 法 就 就 本 能 了 本 能夠有所表現了 性 夠 解 體 見同 山是如 融 無 切都歸到同上面,這就是事實與理沒有障 , 就學祖 這 起來, 礙 那 叫 的 了 互 。「名善現行」,這位菩薩不但 就是蘇東坡所講 相 善 山 此,我們見到一切的事物 這 師 障 所 現 ,證了本性的 告訴 就 以 礙 ; 所以 他 無礙 的 能 我 夠善 了 們的: 這叫事理 他能夠善現行,「善現」 , 的 這在我們是知見上無 時 現 不要執 候 山 他 圓 , 色無非清淨身」, 的 那就是清淨本然的 融 理 0 , 廢事 悟 切 我們要學菩薩這 都是同 表現 而 都是從 也不要執 礙 且 一事實上 礙 的 是同中 個 你看 0 , 理 菩 真 這 本

講 的 我 們 但是我們要知道 念佛 不管外面各宗講的 , 那是普通法門,普通法門絕對不是當生就能成就 , 我 們 不 能 說 人家不對,這些法都是釋迦牟尼 的 0 我 們

放棄自己學的法門,那就太冤枉了。 大家也學這麼多年了,千萬不要聽到外面那些有權威的人一講,我們就跟著去學, 能夠學當生成就的法,好不容易,那是我們多生多劫的善根發現,才遇到這個法門。

### 第二二五講

# 如是乃至十方虚空滿足微塵。一一塵中。現十方界。現塵現界。不相

留礙。名無著行。

度(六波羅蜜),從第七到第十,這後面的四度是從前面第六度分出來的,分出來 的 這四度是方便度、願度、力度、智度,這四度加上前面六度就是十波羅蜜(十度)。 這還是菩薩的十行位,上回講到第六行,這是第七,從第一到第六是菩薩的六

常恰當。經文是這麼說,前面到第六度為止,已經講過理跟事實都沒有互相 要講方便了。「如是乃至」是接著前面講的,「乃至」到什麼呢?「十方虛空」,十 理不礙事、事不礙理。再進一步,不但理跟事無礙,還講到事事無礙,所以在這裏 到第七度的時候,有他的作用,作用就大得很,這叫方便,可以用大方便,用得非 度是善現行,善現行是智慧的慧度。修六種波羅蜜,也就是六度,修到第六度,要 現 在看經文:「如是乃至十方虚空滿足微塵」,這是接著前面第六度講 的 妨 ,第六 礙 了,

已 界的虚空,這個十方世界的虚空「滿足微塵」,無論那一方的虚空,整個十方虚空 都 方世界的 滿 經 足那 沒有窮盡 虚空 些微 塵 了, ,虚空本來是無窮無 比我們境界更高的,所看的虛空更是無窮無盡 盡 的 就拿我們人類眾生所看 的 的 這個 這裏講十方世 天 空來 .講

兩者 了 虚空裏現出 為什麼呢?我們凡夫的知見都有一種執著在,有我執、有法執,有了我執 小 的 的 之中,有那些滿滿具足的微塵,每一個微塵又現出了十方世界,這樣「現塵現界」, 到 凡夫眾 不能 一粒微 我們 我們 可以 生 圓 認為微塵是最 塵中」,每一個微塵之中 塵 所 那些微 融 那麼 這 能 就起了 樣 體 會得 塵,微塵裏又現出十方世界,你看這個境界,絕對不是我們現 小、大到十方虚空,十方虚空大得不得了。小是微塵,不能再小 慢慢往裏 小的 出 障礙。《華嚴經》 來。 面研究體會, 十方虚空是大的,這種 但是我們既 ,「現十方界」,現出了十方世界。十方世界虚 裏講的 然研究菩薩修道的 那就是《華嚴經》 小與大互即, 知見就是一 階級 裏講 大 就是小 種障 位 的一 置 礙 : 小 小 根據佛 大相 大 、法執 就是大 與 即一, 所 小這 講 在

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

中 這大之中,出現了微小的 礙 就 塵 了 能 有 夠出 中 大 不 小 能 現 現 有 大 + 圓 方 人 的 融 ?界」, 有我 0 你看看這裏講的,十方虛空滿足了,都是微塵, 每 有時間 微塵,從虛空的大現象,現出最小的微塵,大中現小。「一 個 微 細 有長 的 小微塵 有短 ,這些都出 都能夠現出十方世界來,你看看 現 了 出現 這些, 十方是最大了 彼此 就 , 小 妨

情; 中 微 看 有 留 住 塵 不 個是時間 0 在這 破 所 時間長 礙 現 我 們 出 以 + 下 所 裏,就起了妨礙 互 講這是不可思議的事情, 相 方 面 短 以 的 時間 都 假 , \_ 講「現塵現界」,「現塵」是十方虚空現出微塵來,「現界」是每一個 世界來, 沒 相 念之中就有無限的時間在那裏,無限長的大劫可以 有留礙 有長有短 , 我們看不破;一個是空間 不論現塵 0 。「留礙」是什麼呢?就不能夠 ` 這裏講的 空間 、現界,「不相 就因為我們有法執,法執之中有兩 有大有小 , 無論現塵、現界, 0 把空間 的 留礙」,就是塵沒有留 假 相 的 , 我們也看不破 假 圓融 相 都不會互相留 破 除掉 就留住 , 大 容 個最重要的 礙 0 在這 納 小 這 礙的。 名 是 在 虚空也沒 兩 一念之 個 假 回 事 相

時候 著 見、 互相 面第八行 他沒有執著 圓 名字叫無著行,無著行就是執著沒有了,所以能夠大至十方虛空、小至一粒微塵 無著行」, 融 的話, 工夫,自己還要用功,換句話說菩薩到這個程度,還要繼續自度度他 來 妨礙的。一 自 講 方便就行不出去。在這個位置的菩薩,自己還要研究、還要修持, 度知道方 , — 這叫 , 這叫無著行,這一行就是事事無礙 點不執著。菩薩唯有到這樣的時 無著行,無著的「著」是執著,沒有執著,才能現塵現界 有了執著的時候,大就是大、小就是小,那就有妨 便 度化 他人 也有方便了,這個 候,他才能夠行方便,自己要是有執 , 任 方便能夠 何一 椿事情都是圓 用得恰到好 礙了。 融 處 這一行的 無 到這個 包括知 才不會 就 礙 因 下 為

### 種種現前。咸是第一波羅蜜多。名尊重行。

薩 面 的 切微 理事無 這是發願 妙的 礙 行持都具足了 的願度,看經文:「種種現前」,指剛才講的方便度-, 到 這裏的時 ; 都 候 ,無論 現前是都出現了, 事理、事事 都無 也就是種種的方便都出 礙 , 所以 「種種現前 事事 無礙 現 、再前 了 一,菩

了第 為、弘法利生的行為,統統是第一波羅蜜多。為什麼叫第一呢?就是最究竟的 不生不死是彼岸、有生有死是在此岸。菩薩到第八行的時候 槃,「生死」是有生有死 痛苦多得像大海水一樣 有來世,來世又有來世。凡夫眾生就這樣,每一 水那樣,記不清楚了。我們眾生絕不是這一生生了,到人道來了,死了之後就沒 生了又死,佛經裏講,這叫生死苦海,生了又死、死了又生,無數的,多得像大海 到了 這是照印度文原來的音翻過來的,翻成中國字的意思就是「到彼岸」,波羅蜜就是 羅蜜多。「波羅蜜多」,有人叫波羅蜜,加上語音叫「波羅蜜多」,簡說就是波羅 不是這麼說法 的這一邊、也不住在不生不死 一等的 彼岸。這個意思是比喻的話,我們 說:「咸是第一波羅蜜多」,「咸」當皆講 第一等的波羅 。在我們這一生之前有前生,前生還有前生;這一生死了之後還 —生死苦海。既是生死苦海,海有兩岸,一是生死、一是涅 ,生死不斷的 蜜。 什麼叫第一等的波羅蜜?菩薩來度 的 那 所有的眾生在六道裏生生死死的,死了又 ,「涅槃」是生死問 一邊,他從此岸到彼岸,又從彼岸回來 期生命有生有死,死了又生,這種 ,皆是、 題 () 他種 統統是,統統是第 解 決 了, 化眾生 種 現前的那些行 不生不死 不 住 一波 生、 了 有 在 到

都變成大願了,第一等的,第一等的波羅蜜多。 他永久不休息,這就是大願。這種大願可以說把菩薩前面 回 的 ,來回幹什麼呢?就把這邊在生死苦海的眾生,度化到彼岸去, 的各種行持,到這裏來講 來來 回 回 的

這 量更充足了,他行菩薩道,行得更有力了,怎麼樣呢?你看: 這是大願 呢?他把眾生從生死此岸度化到彼岸,然後又回來,來回的,永久不休息、不退轉 的 個地位,就是第八行的菩薩,這是大願的菩薩,這個大願叫不退轉。怎麼不退轉 都要貴重,叫尊重行。就十度來講,這是發願 「名尊重行」,這個名字叫尊重行,「尊」是很尊貴的,「重」是這個比任何其他 第九是善法行,在十度來講,這是力度,菩薩有方便、有大願,他的力 的大願度,《華嚴經》 裏講 ,到 了

### 如是圓融能成十方諸佛軌則。名善法行。

礙 、事事無礙 如是圓融」指前 切 都能圓融— ,事事無礙就是萬法 如是。這樣圓融,「能成十方諸佛軌則」,「能成」是能夠成就 面講的「種種 (任何一個法) 現前,咸是第一波羅蜜多」,在這之前有理事無 都是無礙的 講圓 融就 指 前 那

合乎佛 要認 界是娑婆世界,娑婆世界現在佛是釋迦牟尼佛 就是 方諸佛。十方諸佛的軌則是什麼呢?那一尊佛都要度化眾生,不是說行菩薩道成佛 火 是 個 換 好 圓 論 要度化眾生 講 為: 車 都 軌 一個 融 那 了 道 切 的 有 的 的 尊佛 空間 符合 合 時候 教 講 那 他 這下可以 軌 個 法 不 經 的 説法 道 了, 教 合乎佛的 列車能夠 、換一個時間,他又到那裏去度化眾生了,永久不休息的。十方 ,他來弘 我們看釋迦牟尼佛,好像現在不住在世間了,不住在我們這 度化眾生都 這尊菩薩 有 法 安安穩穩的 符合什麼呢?「十方諸 ,說得熱熱鬧 一定的 比 教 法利 行駛 如 能 法 法則 天 ? 台宗講 夠合乎十方諸 生, 有度化眾生的方法 不合乎 它有個 , 미니 ,自己在那裏享受了,不是如 鬧 就 能 的 軌 四 佛的 夠符合十方諸 教 則。 軌道在那裏,就是放 聽眾聽 , 佛的 諸佛度化眾生的 教 就是講釋 佛軌 法 起來 教法 ,其他 ,這個方法叫作軌 則」, 對眾 很 佛 迦 生是沒 有興趣 牟尼 十方世界的 的 那 十方諸 教 方的世界都 佛 方 法 一個衛星到 法 此 佛 有 , 的 這 這 利 教 , 個 都有他的 則 成佛之後還是永久 佛 很 益 法 佛 , — 好 很 的 佛 重要。 有佛 比 道 這尊菩薩 軌 天空裏 你要 如 同 所 我 軌 是 以 個 (研究 則 教 我 這是十 們 必 諸 軌 世 它也 法 得 的 們 到 道 間 佛 也 要 的 不 這 世

像

無

他

地

就

樣

就

有

原 的 發揮諸佛的軌則那個教法來度化眾生,他自己說出來的法, 則 ,就是能夠教人跟著學的一種法則 都是一樣的。他既是能夠成就十方諸佛的軌則,因此他無論到 就跟諸佛的法是一致 那裏去 都可以

有效率的,這叫力度。下面第十行。 名善法行」,這個叫作善法行,這個善法行由菩薩在那裏實踐力行,行得非常

對 第九,講的是九種度,「皆是」,每一度都是「清淨無漏」的、「一真無為」 始 這是最真實的 的 什麼清淨?「清淨」是一點污染都沒有,「無漏」不是有漏的,我們凡夫眾生知道 用功,在修行的時候也是有為。他這個無為,不是勉強用功來修持 「有為」來講,什麼叫有為呢?一般人作事情、研究學問 都是有漏 皆是清淨無漏。一真無為。性本然故。名真實行。 一一皆是清淨無漏」,「一一」指前面那九種行,這是第十了,前面從第一到 法,無漏法凡夫不懂得。清淨無漏,一真無為,「一真」是講一真法界, ,這個真實的法,上面講清淨無漏的,這裏講真實法無為的。「無為」 ,都是有為的 ,那是有為的 ,學佛開 的。

大佛頂首楞嚴經講記【十五】

性 本性 你完 淨無漏、一真無為的 本性是因 把 執著「我」的假 本 持法 那 性 全把它去乾淨 它就是無為法 ,是清淨無為的本性,不是憑我們用工夫創造出來的。本性不是創造出來的 個 不是有為 我 為 到 相 你 了 ` 法 ·無為 用 法 相 能 工 相 。所以 夫, ,講到本來面目了——本性上,本性是一塵不染,這個一塵不染的 ,法執執著「法」的假 夠 的 \_ 時候 創造出 層一層把 把我法二執那些假相去掉以後 「一一皆是」,前 , 來的。有為的修持是什麼呢?只是把我執 04 作 那 無 個 功 假 用 相去掉,去一分假 0 相,你用工夫,用什麼工夫?你用工夫就 什 面講 麼 04 的九種行 無 功 用 顯 呢?這專門指 (九種度), 示出來的 相 顯 0 分功用在 那一 顯 、法 本性 示 個 出來的本 執 來 都是清 ,我執 那 . 講 的

講性 真 這 部 無 經前 ,是一個意思,它本來「然」,本來就是這樣的。「名真實行」,這叫作真實行 為」呢?「性」是真如本性,「本然」,本來就是這樣的 性本然故」,這就解釋了為什麼前面的九度到這裏,「一一皆是清淨無漏,一 面 講過的 ,這就是如來藏。如來藏就是我們本性,它是清淨本然的,這裏 清淨本然、周 遍法

這些不可 力度 這 方 他 便 的 叫真實行 點虛妄 弘 ,以至最後這個叫智度,這四度都是從第六的般若度裏面分開來的。雖然講的 同 法 願 利生 的 都沒有了,所以這是專 力 功 用 、他自己的行持,都是從本性裏出來的。 智,都是在般若裏邊的 0 最後 把前 面總括 就本性來講,這是真實行。菩薩 起來講 , 般若總體講就是智慧,分開詳 , 這 個 都是本 所 性 以後 ,完全就本性 面 到 從方便度 這 個 程 細講 上來 度 的 講 願 時 它有 度 的 候

各 位 拿到 菩薩 的 的十行位,到這裏講完了,下面是十回向, 話 ,請拿出 來 , 我們先. 把 十 回向看一下: 十 回向的名稱 ,剛 才發的表

薩了 生來講 菩薩 回 向 眾生 解 發 第 了 願 四 十 佛是佛 、第二是回向佛道、第三是回向真如。 了解什麼呢?心 根據華嚴宗 五 表, • 第一 眾生是眾生, 個 的 祖 就講「十回向」, 法、成了 師 解釋 再講 ,菩薩 心法 佛 的 回 諸 , 依照 就我們所了解的 佛 向 有三種 ` 《華嚴 為什麼講三種 沒有成佛 ,就是從三處來 經》 的 所講 眾 我們眾生的 生, 回向呢?十回 的 這三者 回 發 向 願 就是發 就 ジ 第 理 我 向 跟 的 們 一是 願 菩 佛 眾

薩

的

的

ら

妙覺中道、因地果地中道、依報正報中道、理事一多中道、自身生身中道,最後「回 回 向眾生」下面 —雙超空有中道、有為無為中道 ,「回向佛道」 的時候--本覺

前

的

生

向

是 每 重 有, 既是在度化眾生,又不著度化眾生相 超 向 一條來講,「雙超空有中道」,只講空不是中道,只講有也不是中道,空、有這兩邊 如 '越了,不著空、不著有。菩薩度化眾生就是有,沒有眾生,你度化什麼呢?當然 真如」—真如變不變中道、無縛無脫中道、有量無量中道。注意看 心就在中道 此 個 但是你度化眾生,在你是都無眾生之相,有而不有就是空。 回向都有「中道」二字,什麼叫中道呢?舉個例子, 不著有為 。現在我們看十回向 、不著無為, 有為 • ,那就是超越了空、有,這是中道了。 無為整個融歸起來一個中道,所以十回 就前 這 面 看這 兩邊是活用 回向眾生」 + 種 以 回 下都 向 的 向 的 第

生 阿難。是善男子滿足神通 。滅諸度相。迴無為心。向涅槃路。名救護一切眾生離眾生相迴向 。成佛事已 。純潔精真。遠諸留患。當度眾

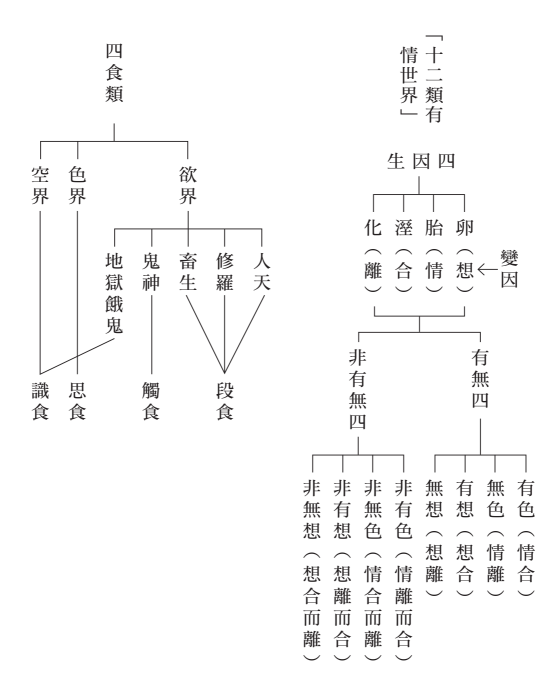
尼佛又叫 滿足神通,成佛事已,純潔精真,遠諸留患」,這幾句話指前面十行菩薩那種境界 這 個 阿 114 難 作 離 的名字說:「阿難,是善男子」,這個善男子指已經修滿十行位的菩薩 相 的 回 向 離 切 的 相 就是不要著相 0 這 個 回 向 經 文裏釋 迦牟

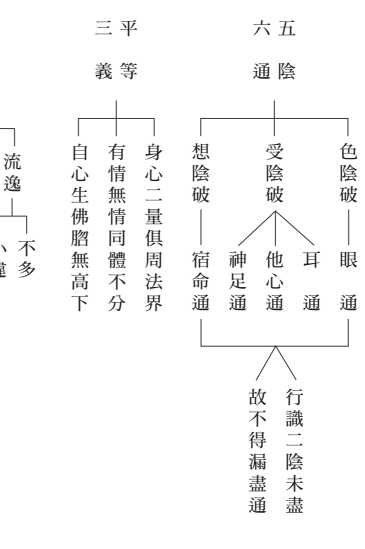
的時候 是清 來 怎麼遠諸留患呢?就是把整個十行總括起來講,十行都圓滿了,一切留患都沒有了。 為裏起了作用 已」,比如剛才講諸佛的軌則 種 又 位 現界 .講 現前, 的善男子, 淨無 的 ,顯示 就到了究竟,到了第九行的時候,成就諸佛的 指 從 漏 的 「當度眾生」開始 出來有同有異,現出十方世界,在十方世界的虚空裏現出微塵 從初行修到第八行的時候,也就是從初 滿足神 (功用),這是講「純潔精真」。既是這樣,後面 如來藏性 通 」,神通就滿足了,這是講從初行修滿第七行。 (指本體)完全純潔了,真正明瞭是一真無為 (教法),完全合乎佛的教法了。 ,正式 講十回 向 的 第一 行修滿了第七行 回 軌則, 向 前 這兩行就是「 面 到了第十行的時候 就講 這幾句話 「遠諸留患」, 第 修 滿 由 說 八 成 第七 修十行 行 一,微 一真無 有 佛事 塵 行 種

是不能 羅漢果, 耽空」是滯留在空的那種境界。怎麼證到羅漢果呢?羅漢果證了真空,他只得了 通 切留患指什麼呢?在三界以內的,放不下有為法,三界以內是留患,「 他如果不能重發大心 達 留 住這些障 礙 ,那是過患。 的話,證羅漢果是證了小涅槃,就在那裏享受,耽空 出了三界,比 如證羅漢果,出三界了 留

真空,沒有得到妙有。

相 眾生相 是「迴無為心,向涅槃路」,「無為心」就是度一切眾生而無眾生相,能夠回無為 在有,就能離眾生相。「名救一切眾生離眾生相迴向」,這叫作救一切眾生,而又離 就不會執著要離 要有眾生相,這就是滅除度相,度相不滅除,就有障礙,那就談不上回向了 方不偏於有,不偏空、不偏有,才是中道,行中道才能教化眾生向涅槃大道 所 回 以「當度眾生」,應當度化眾生,度眾生的時候,「滅諸度相」,菩薩心裏不 向。這個意思是說:菩薩必須度眾生,這才不偏於空,度眾生必須離眾生 相而落入空,就能救護眾生,「向涅槃路」就不會執著度相而停滯 回向 心 ,





全不小不違行違多 不 只 能能 與明 外內 小 融境 乘 涅 槃 如明 月在 有 礙 物 中 不能透澈

違其現

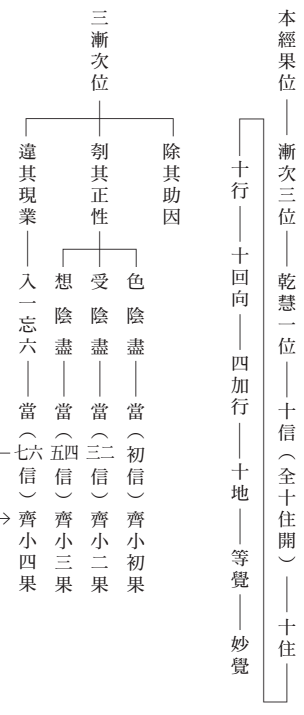
業

六

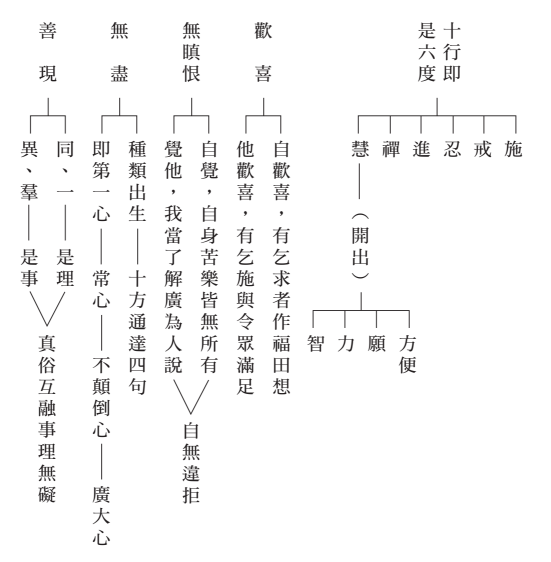
用

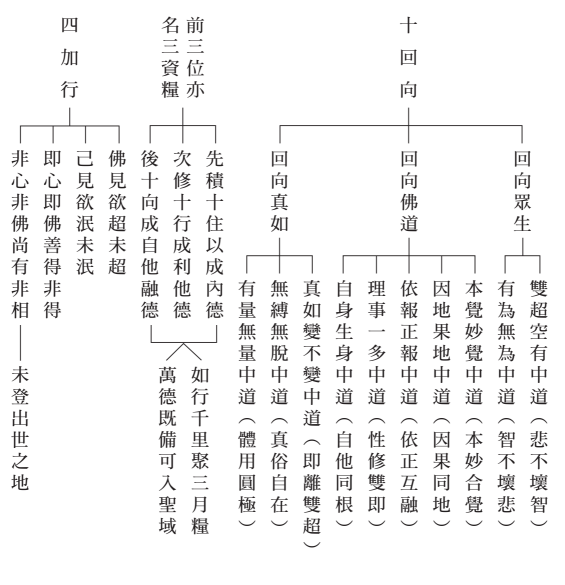
喻

實



乾 慧 地 ———三漸次含十信合十信為乾慧(未破無明)———三漸次含十信合十信為乾慧(未破無明)——當後三信滿





### 聲明書

公 文 字 開 書 口 徐 籍 述 醒 • 或電子書(文字檔光碟),所有著作之重 民 先 公 生所 開 播 送、公 講述之佛學及儒 開 傳 輸 及 流 學 通等 經 典 行 為 經 整 同 製 理 意 成

意 均 更 得 改 自 內 由 容 利 , 用 改 , 變 但 著 任 作 何 原意 人 均 <u>ن</u> , -不 影 得 響 加 大 註 眾 版 權 權 益, 所 有 亦 , 不 或 得 任

皆

不

受

時

間

地

域

•

次

數、

對

象等

任

何

限

制

任

何

人

作

為

營

利

為

目

的

之

用

### 國家圖書館出版品預行編目(CIP)資料

大佛頂首楞嚴經講記.十五/徐醒民講.一

彰化縣花壇鄉: 雪明講習堂, 2019.08

面; 公分

ISBN 978-957-9649-42-1(平裝)

1.密教部

221.94

雷

話

四

<u>-</u> <u>=</u>

 $\equiv$ 

七

八

+

 $\equiv$ 

號

公

司

八

七

108012887

公

元

九

年

八

月

恭

印

結

緣

贈

送

品

### 住 電 講 承 住 出 印 版 佛 者 話 者 者 址 址 頂 : • : : : • 首楞 臺 봎 彰 雪 徐 化 中 盛 九 縣 嚴 市 印 花 西 明 醒 經 壇 屯 刷 鄉 講 區 七 事 長 記 講 民 永 春 業 輝 十五 村 路 有 八 福 習 居 八 德 限 兀

巷

號

堂

士