徐醒民居士講述

雪明講習堂印行 記言



# 法華經之十三 目 錄

| _         | _  | _   | _         | _ | _       | _  | _ | _           | _  |
|-----------|----|-----|-----------|---|---------|----|---|-------------|----|
| 九         | 九  | 九   | 九         | 九 | 九       | 入  | 入 | 入           | 入  |
| 五         | 四  | Ξ   | =         | _ | $\circ$ | 九  | 八 | セ           | 六  |
| `         | `  | •   | `         | ` | `       | •  | ` | `           | `  |
| 爾         | 若  | 晝   | 爾         | 又 | 又       | 爾  | 但 | 復           | 文  |
| 時         | 比  | 夜   | 時         | • | 復       | 時  | 以 | 次           | 殊  |
| #         | 丘  | 常   | 世         | 文 | 不       | 世  | 因 | •           | 師  |
| 尊         | •  | 說   | 尊         | 殊 | 行       | 尊  | 緣 | 菩           | 利  |
| 欲         | 比  | .,0 | 欲         | 師 | 上       | 欲  | 有 | 薩           | •  |
| 重         | 丘  | 無   | 重         | 利 | ``      | 重  | • | 摩           | 又  |
| 宣         | 尼  | 上   | 宣         | • | 中       | 宣  | 從 | 河訶          | 菩  |
| 此         | `\ | 道   | 此         | 如 | `       | 止  | 顛 | 薩           | 薩  |
| 義         | 優  | 教   | 義         | 來 | 下       | 義  | 倒 | 觀           | 摩  |
| •         | 婆  | •   | •         | 滅 | 法       | •  | 生 | <del></del> | 河訶 |
| 而         | 塞  | 以   | 而         | 後 | •       | 而  | • | 切           | 薩  |
| 說         | `` | 諸   | 說         | • | 有       | 說  | 故 | 法           | 不  |
| 偈         | 優  | 因   | 偈         | 於 | 為       | 偈  | 說 | 空           | 應  |
| 言         | 婆  | 緣   | 言         | 末 | •       | 言  | 0 | •           | 於  |
| •         | 夷  | ,   | 0         | 法 | 無       | •  | 常 | 如           | 女  |
| 若         | •  | 無   | 菩         | 中 | 為       | 若  | 樂 | 實           | 入  |
| 欲         | 求  | 無量  | 薩         | , | •       | 有  | 觀 | 相           | 身  |
| 說         | 聲  | 壁   | 常常        | 欲 | 實       | 菩  | 如 | •           | ,  |
| 是         | 聞  | 喻   | 樂         | 說 | × ×     | 薩  | 是 | 不           | 取  |
| 經         | 者  | 733 | <b>//</b> | 是 | 不       | •  | 法 | <b>顛</b>    | 能  |
| •         | •  | 開   | 安         | 經 | 實       | 於  | 相 | 倒           | 生  |
| 當         | 求  | 示   | 隱         |   | 法       | 後  | • | •           | 公欲 |
| 捨         | 辟  | 眾   | 説         | : | •       | 惡  | : | 不           | 想  |
| 嫉         | 支  | 生   | 法         |   | •       | 世世 | • | 動           | 相  |
|           | 佛  | •   | •         | : | :       | •  | : | •           | •  |
| <b>悲慢</b> | 者  | :   | •         | • | :       | :  | : | •           |    |
|           |    | •   | •         | • | :       | :  | : | •           | :  |
| :         | :  | :   | •         | • | :       | :  | : | •           | :  |
| _         | _  | :   | :         | : | :       | :  | : | :           | :  |
| _         | Ο  | 九   | セ         | 六 | 五       | Ξ  | = | _           | :  |
| 九         | 五  | _   | 九         | セ | Ξ       | 九  | 五 | Ξ           | _  |
|           |    |     |           |   |         |    |   |             |    |

| 附講表 | 二○○、爾時世尊欲重宣此義・而說偈言・常行忍辱・哀愍 | 一九九、文殊師利・如轉輪王、見諸兵眾有大功者・心甚歡喜 | 一九八、文殊師利・如來亦復如是・以禪定智慧力、得法國・ | 一九七、文殊師利・是法華經・於無量劫中、乃至名字不可紹 | 一九六、應作是念・如是之人・則為大失。如來方便隨宜說は |
|-----|----------------------------|-----------------------------|-----------------------------|-----------------------------|-----------------------------|
|     | 哀愍一切                       | 甚                           | 法                           | 不                           | 宜                           |
| 一九九 | 一八三                        | 一六九                         | 一<br>五<br>七                 | 一<br>四<br>五                 | 一三三                         |

# 妙法蓮華經講記(十三)

# 徐醒民居士講述 佛學弟子敬記

## 第一八六講

亦不樂見。若入他家・不與小女、處女、寡女、等・共語 文殊師利・又菩薩摩訶薩不應於女人身、取能生欲想相・而為說法 0

妙法 麼呢?取這個 子都是你弘法的對象,這裏特別指出來,尤其對女子弘法的時候,「不應」這一句 相呢?不要取她是女人身,她能夠引起欲想。簡單說,就是說你對女子來說法 可以先這樣看,要發心弘揚佛法的菩薩們,「不應於女人身」,你弘揚佛法 不應該取能生欲想,能生欲想是菩薩對女人身,就覺得她會引起貪欲這想法 一直貫下來,「於女人身、取能生欲想相」。當遇見這女子,你對她說法 的大菩薩。「不應於女人身、取能生欲想相,而為說法」,這句子比較複 「文殊師利」,釋迦牟尼佛就叫文殊師利菩薩說。「又菩薩摩訶薩」,發心弘揚 相。能生欲想,這是解釋這一個相的,你不要取這個 相 。不要取什麼 的 時 ,男子女 雜一點 候 取什 的時 你

了 這 子來聽法 候 再加一句「亦不樂見」,不取相就不著相,事實上男子有男子相,女子有女子相 見就是分別 女子來聽 起你貪欲 示說:見到女人身的話,在心理上把這樂見要消除掉,就是不要分別的意思。 種 是這 你不 說法 松你說 個道理。所以這裏說「不應於女人身、取能生欲想相 的時候,免不了有分別心。就弘法的人來講就著了她是女子的相 應該著女子的 才 的想,所以在這裏講不應取這相,就是不要著相。 心了。 能 法的時候 把妙法說得很清淨,否則有分別心一著了相 你見到女人身就感到有樂,那見到男子身呢?所以 相。 你固然不要著相 這發心菩薩在這惡法的時代,這說法 ,如果可能的話 在心理上也不要樂見 , 你說法男女一律平等, 你 而為說法」,這 說 的人難 法 的心 亦不樂見就表 免遇到有女 就不清淨 就 一句 能 樂 引

結了婚而丈夫不在世叫寡女。你到人家裏去說法,不要跟小女孩子、未出嫁的女子、 什麼要到 不與小女」,小女,指年紀 還有「若入他家」,既是菩薩行菩薩道,前面講你不要著相也不要樂見, 他家裏去呢?這個他家不但指的女子家,你要是到一 小的女孩子。「處女」,還沒出嫁的女子。「寡女」,已 般 學佛 人 家的 時 那為 候

住這 是覺悟的 寡女這些女子。你遇 理 你的身就安樂 以 但是雜念,這個 女子、處女等等,你跟 或者寡女等等 第 叫菩提心,菩提 個戒 一句就是講不要取 心,覺悟 ,戒守得清淨 不 念頭更是破壞菩提心 的 要跟 Ü 心是清 到 不能夠受一 她一 ·能生欲 這些女子 ,那你菩提心就是清淨 她 們 說話 淨的 說 想這 話 難免起了雜念。尤其是第一句很 ,特別要小 切環境影響。上面講的這些女人身、 ,沒有一 , 相 不 。所以 ·要 一 相 絲一 就 共語 **以祖師講** 指 心了,避免妨害你的菩提心。菩提 毫的 女子 的菩提心 0 為什麼呢?行菩薩道有覺悟 雜念。 身。 ,欲想是最能破壞菩提 這一 0 如果與這些雖 你這樣在惡法時代 段就是講戒 重要, 小女、處 然年紀 能 的 生欲 問 Ü 的 弘 題 心就 想不 的 小 , 所 女、 法 守 的 ら い

# 亦復不近五種不男之人、以為親厚・

的 人 親 厚, 有生來就是沒 釋迦牟尼 親是 親 佛就告訴文殊師利菩薩說,發心弘 近 有男根 ,厚是親近得更密切的 的男子 ,正常的男子有男根 叫 親厚。這五 法 的菩薩也不能夠跟 ,女子有女根 種不男之人 , 第一 我 這 們 五 普通 種 種 不男之 不男 了解

勢叫 都 讀平 生來 他 他 比 他 合起來有五 較多, 們 了了 接近,也不能夠跟他特別親厚,以維護自己弘法利生的正常菩薩行 過於親厚了,免不了就妨害自己弘法利 -聲間 作 就沒 ジ 解 理都不正常。正常的男女是分成陰陽,男子身上陽氣比較多,女子身上陰 的 犍 陰陽 有男根 過去一 種 古時候君主時代,在君主後宮裏面作太監的 後 在男女身上表 面 不男。這五 幾 的 種 般人養的牛,這公的牛,把牠閹割了, 他 我 們不 雖 種不男不能接近他,更不能跟他 然有男子 -常見 現得很明 , 既 相 顯 然不常見也不 他沒男根這是一 的 生的菩薩道。所以這五種不男之人不能跟 與這些不正常的男子接觸多了 必 種 說 ,這叫犍不男,這我們一般 了。 第二 文言文叫去勢了 親厚。因為這 印 種犍 -度有 不男 的 五 中 這 種 國 或 公牛去 個 也 不 者 犍 男 有 跟 氣 字

接著第八種叫遠危害,遠離這危害,危是危險,害是陷 害

# 不獨入他家・若有因緣、須獨入時・但一心念佛

的 家裏 這裏 就是一般家庭 世尊告訴 文殊師 因為那個時候 利菩薩說: 發 Ü , 按照戒律出家的人都要住在叢林裏面 弘 揚妙 法 的 苦薩 不 能 夠 單 獨 的 進 到 他 如

在惡法時代

:說

法

,自

己

戒律要持得

很

清

淨

`

很

嚴格

時 念佛 利菩薩 應該 戒 難 裏去乞食,遇到摩登伽女子是學外道的, 獨 ら い 面 在這裏佛講菩薩 尊 去。有特殊 念佛並不只是口裏在念,要心心念念就放在佛號上面 要 到 , 」,有特殊 來救 者引 到 那不得了 人家裏為 一心念佛 一般 去 他 導到 救 人的 阿 , 的因緣必須一 原因 難 ジ , 计 她房子裏 念頭 那 不能單 動 尊 麼有危害呢?如果沒有特殊因 家庭裏 佛 就是危害。幸虧阿難尊者,在危急的時 ,比如說就在釋迦牟尼佛那時候, 者 就 知 0 在 , 獨 他 面 面去了,幾乎就要使 佛 阿難尊者這念頭 正 去 到 個 號 在 人 人到一般人家庭裏面 . 危 不能 上 家裏去 急的 面 夠單 , 那 時 , 可 如 候 獨 她懂得很多變幻 果有特殊 \_ 以 的去 是不受危害的 文殊 動 阿難尊者破戒 ,釋迦牟尼佛 0 緣是不准許 師 但 , 這 利 因 事情 阿難 八菩薩 緣 個時候 , — 必 有 候 尊者單獨 的咒語 0 須 到 例 的 \_ 心念佛。為什麼呢?單 這 Ü 就 獨 了 外 個 裏 一條也是講菩薩 0 , 但 一 知 , 道, 人 的 把 , 若有 到 想, 個 那 到 時候 他 受 趕快 些 摩 人 救 心念佛」。 具 家 釋 因 幻 登 出 , 足 的 緣 那 來 叫 迦 術 伽 牟 女子 家 文 要 的 須 0 儘管 庭 獨 所 殊 尼 把 人 佛 破 家 裏 N) 以 師 阿 入

第九 條要遠 離 譏嫌 譏是受 人譏 刺刺 ,嫌是嫌疑。菩薩 說法 要避免引 起 人家嫌 疑

### 若為女人說法 不露齒笑。 不現胸臆· 乃至為法 • 猶不親厚。 況復

胸 嘴張開, 到 兩 跟我們有些不同的,但是衣服要穿好,不能把胸臆現出來。 女人說法的時 免不了 字也只是胸 骨 不現胸臆」,菩薩說法的時候,衣服要整齊,扣子要扣好。當然印度那 ·會心之處也有笑,叫會心微笑,這許可的。會心微笑往往不要露齒的 條來不露齒笑 這 這 一條就說了,菩薩 上下齒露出來,那種笑威儀就失掉了,所以不能露出齒來對女子笑。再 菩薩 個 不能 胸臆 不能 候 露出來, 、不現胸臆,這是避免引起人家的譏刺 , 既 說 要注意避免譏嫌了。 然 我專門把法 兩 這是第二條。 個字用在一起,胸是整個前 弘法,假若你有這因緣為女人說法。無論古時候或現代 說給男子聽 中間還有,就 第一 條 , 而 「不露齒笑」,笑 不說 面胸部 給女子 不 必詳 ,引起人家的嫌疑。這兩條 胸臆是什麼?本來這臆 聽 臆呢 細 說 , , 比 這 ??胸: ,「乃至」, 就 如 不 前 說 ,露 **對** 個 個 舉出 齒 說 假 衣 骨 一就是 服是 法 呢 若 頭 那 ? 為 都 說

舉出 笶 法時 復餘事」,餘事,指說法以外的那些行為。說法以外的行為是什麼呢?前面講露 現出 引起他人 來 也不能有特別一種儀態表現出來,不許可的。 以後就說 胸 臆 ,還有作出種種手勢,那些都是餘事。這一條為女子說法 「乃至為法」,為法就是對女子說法,「猶不親厚」,在這對女子 說法 的時候都不許親厚,「況 的時 候 要 齒 說

遠

離

的譏嫌

話 普通講三言兩 不要多說 起去, 說多了 起 ,你不能 這 條 你單獨去 就 祖 說完了 有過 師 語把意思表達出來就好 一個人去。這個男子他對於戒律都明瞭的,假使沒有這樣的男子跟著 注解就講了,男眾要是單獨去為女子說法,最好要有一個男子跟在 (說法 就好 失的。在這裏祖師注解,菩薩為了避免嫌疑 ,說法當然用言語,不能多說,把重要的意思說出 ,不要多說,我們過去古人也講言多必失 ,單獨跟女子說 來就 法 , 說 好

最後第十種要遠離畜養 畜養就是收養那些年紀小的包括弟子、小孩子

# 不樂畜年少弟子、沙彌、小兒・亦不樂與同師。

妙法蓮華經講記(十三)

成年 未成 彌 假 你 這些人作弟子,就 小 沒有受具足戒 你學菩薩 有弟子、有小 兩 要 孩子 個師父學習,不要跟這些人作同學。為什麼呢?祖師注解:少年之人,習性未定 使有這些小孩子們在一 個意思讀兩種音都可 聽老 跟 年 的 也不要收養小孩子 這 樂字讀 的這些 他 師 收這 , 們 道 共 在那裏講, 你跟说 那是 講 兒。出家的菩薩,不要畜養年少,不要收未成年的人作弟子 些少年人 要也 同 人, 他 在 善知 妨 們 他 叫 可 都 個 礙 們的習性 沙 以 識 你 能 他們就問 老 作弟子, 0 彌 以 跟老師 起學, 了 師 弘法利生的菩薩道,你就受了影響。再說不樂與 樂 而且「 0 0 解 小兒 門 這菩薩當然講的是出家菩薩 (音要) 0 下 ` 而小 他會干擾你,會擾亂, 在學的話 來求 性向還沒有定,還有很多變化的 替他們剃 題很多了 亦不樂與同師」,也不要喜歡跟這些小孩子們 ,是小孩子。不但不要畜養這些年少的 是好樂;另一 孩子他們少年性情不定的, 學,是什麼呢?老師教學生, 遇 度,那你怎麼教他們?很難教 。所以 到需要請益的時候 祖師 種樂是 注解,這些人就 所以最好不要跟這些少年同 以畜養年少弟子 如果在家菩薩 他 。你要是畜養這 你 比 們 就 的 如 在 向 說最 理 作 擾 ,你要收 他 老 弟子 解 同師呢? 。還有在 亂 有家 為 師 能 好 請 樂 力不 都是 和 和 益 庭 益 養 同 些

不能 要畜養年少弟子 成年的菩薩在 個 出家 老 師 了 作 要分 一起 老 師 教 開 沙 的 來 彌 人 , 怎 這 , 就 這 麼 小 裏講 兒 沒問 辨 呢? 0 不要 再呢? 題 了 對 同 小 0 時 所 也不要跟 孩 以 子 0 老師 這一 不 教了 這些小 條 教年少弟子就是分 兩 嗎? 個 [意思 孩 如 子 果 們 , \_ 不 收 個 同 沙 別 時 出家菩薩 彌 到 的 年 教 少 位 自己 老 不 的 要 師 人 不 跟 那 就

裏去求學

現 近 親 助 要守住這 的 來 在 修 的 近 講親 處 就 這 地 上 從近處 面 方 止 來論 戒律 這三 遠離 觀 近處;第二 0 十 來講 這 後 種 親 來 前 種 面 親近 修 面 非 近 人 處 就 事 止 講 遠 環境 關 處 觀 十 非 , 這 係 近 的 種 法門 一段是 要 比 那 , 是修 這 遠 較 就是 離 接 , 有戒才 慧的 附帶講 近 , 的 親 就 近處 從 地 能幫 戒定: 遠 戒定慧中修定 方來講親 的 0 助修 親近處有三部分解釋 慧 方 面 , 來講 這 正 近處;第三是講 好 觀 三 的 行 親近處。 種 工 , 這是上 夫, 三無漏學包含在 這 以 修 面 + 非 , 定的 遠 第 種 + 非 就 種 從 工夫來 是 近 來 來 關 下 內 係 附 講 面 了 幇

就

的

遠

為 什麼在惡法 時代 弘 揚 這部 妙法蓮華經》 的時候要修戒定慧呢? 如果 說沒有

0

去,你想行菩薩道,本身就受了很多危害。前面就講要具備三種方軌 從近處來討論這親近處,這就是講到定工夫了。 上如來衣服、入如來房間這內室、坐上如來說法的座位,這三個方軌必須要戒定慧 不是從凡夫意識心流露出來的,這才能談得上弘揚妙法 有了這戒定慧工夫,那說法是清淨的 戒定慧,或者是戒定慧有缺 、不清淨,那在這惡法時代弘揚這妙法,不但 ,而 且這法說出來 ,都是 , 所 以 要講戒定慧。下面講 從 心性 ,就是說要穿 流 露 弘 出來 揚 不出 的

# 常好坐禪。在於閒處、修攝其心。文殊師利。是名初親近處

然後 禪 修定工夫,有定力。這 的 方法 才有正式修禪定的方法。這幾句就是在正式修禪定之前 前面從遠處講 一切 條就包含天台宗學禪定的方法,前面要有二十五 人事環境,這裏這幾句就是菩薩自己真用工 ,講究二十五種方便修 夫了。最重要是 種 方 便 法

欲 」,呵斥五欲 十五 種分成 ,五欲就是色身香味觸 五類 第 類 叫作 具五緣」,要具備五 會引起五欲的要呵斥掉, 種 因 緣 不可以有 第 二 種 呵 五

最後要行這五 掉 眠 切 種 巧慧。最後要一心。行這五種法。合起來有二十五種方便。 悔 不疾不徐一切要自然,這呼吸也不緊,換句話說呼吸要很舒適,不快 要 不能過 「放棄五蓋」,五蓋就是能把清淨心覆蓋掉了,這五蓋是貪欲 疑惑 分 的 種法 這五蓋要放棄掉。第四種要「調理五椿事情」,心不能浮 貪 睡 , ,也不能少。飲食也不能吃過飽,也不能太飢餓 那五種法呢?一個是欲望的欲。二是精進。第三是念。第 保持中 瞋 躁 恨 不慢的 庸 身 睡 之 四是 體 眠 道 睡

後修 個 念、巧慧、一心 法 行 一定修得好。 這裏開頭 五 法。 第一 「常好坐禪」,常好坐禪是名親近處,你修這禪定就是二十五方便最 ,都包含在常好坐禪裏面 所以常好禪坐,就是五法之中拿貪欲心來修這法。其中包括精 個是欲,一 般貪欲是不好, 但是把欲望之心用在修法 這上面 , 這 進、

各種外緣都把它停 二十五種方便之中有呵五 第二句「在於閒處」,處在很清閒地 止住 ,在閒處這一句,就是包含具備五緣這一句。「修攝其心」, 欲、棄五蓋、調五事,都包含在這一句裏面 方,這就是五緣之中閒處,還有持戒清淨,

很多種種暴亂境界,都能夠化險為夷,都能使它改變。遇到很多驚慌失措的局面, 有了這二十五種方便,定力修到相當程度的時候,在惡法時代說法,雖然遇到

這說法的人心裏還是安定。

### **弗一八七講**

復次

、菩薩摩訶薩觀

切法空。

就是初 近, 是分開來講 裏講 融 空」,這一句 初 就是大菩薩 的 兩 起來 發心,發心就要學這大菩薩。所以發心菩薩來學大菩薩的話 處 , 止 就 切 一是修戒 發心 境界 可以開發智慧了。我們就 觀 復次」,這 觀 行 的菩薩 0 就很重要了,要用觀心法門觀一切法 三止三觀。三止就是三諦 圓教是合起來講, 本來是講一真法界,一真法界就分開來講有十個法界: 這 這裏文殊 的, 觀 就接著前面 是能 一是修定工夫。戒定這兩門修行有了工 在這裏為什麼說菩薩摩訶薩呢?這些初發心的菩薩 師 觀 的 利 智慧 就 講 問 這觀叫作中道觀。中道就是不偏空不偏 佛,發心行菩薩道的,在惡法時代來弘揚妙 看「復次」,接著前面講的「菩薩摩訶薩」,摩 一個是從遠處論親近 用智慧來觀 , 三觀就是空假中三觀 行。「一切 ,這是分析經 法」, 夫之後,今天就 個從近處來論 祖 ,那就 0 空假 文的 師 注 句子 要「 六凡是凡夫的 解 中 有,三 Ė 是講十 他 觀 觀 講 親 觀 雖 法 非遠 近 切 然是 ,訶薩 别 在 法 觀 這 圓 法 那 這 非

境界 這裏 這個真空就是祖師講的不思議的第一義諦。前面 法 界有 講空叫 ,是「空」,空是講真空。菩薩要用觀行的時候,你要觀十法界都是真空 六 種 不思議第一 叫六道; 四 義諦。 聖法界— 就觀這第一義諦 二乘、菩薩 佛 講第一義諦我們已經研究過 這個真空是不可思議 共 十 法界。 這十法 的 界包含 了了 在 切

實相 智慧 道 懂 他 智慧沒 觀 福 觀智就 就 用 大菩薩這地 中 是自己 這 有到 些, 沒 這 道 有所 實 觀一 把 觀 這 但 相 能 這 懂 親之 觀 位,他可以用中道的觀智來觀一切法。觀成就了,這一切法空得到了 個 别 切法空」, 切 智慧來觀 的 程 說 法作為觀 得不究竟,成佛之後才能完全明白。現在 我們 境界 智。 度,他可以用中觀智,中觀智不偏於兩邊的,兩邊一是空一是有 凡夫不懂 ,這種叫作一切法空,就是真如本性 就智來講,沒有相對的境界 天台宗祖 切法 的 種對象 空。 ,大菩薩也不懂 師就 觀就是自己本有實相 教我們辨 一種 1境界。 別一 ,只有成佛 因為他求學,學這大菩薩 ,十法界起作用的 下, , \_ 就 一初發心 能 切 ,天台宗講就是諸 才能懂得究竟 觀 法 的 代表 弘揚 智慧來 話 所有諸 妙法 , . 講 就 的菩薩 。大菩薩 法 全體是 觀 還沒 法 行 中 的

到

諸 現 法 在 還沒 就是 有 無 到 論 那 世 間 個 程 那 度 個 , 他 法 只 用 四 聖 中 一界的 道 觀 法 的 智慧來觀 六凡這六道 的 切 法 皆 空 皆是

得十法 智慧 教菩薩 實 皆 開 只 就 有 再要知道 有十 空 所 有智慧 相 始 來 觀 要學次第 這 界 十法界皆空。 中 個 法 講 的 了 界 道 境界 \_ 這些發 , — 我 0 這 切 觀 作 觀 們 皆空 開 三觀 樣 成 他 在 , 初 十法界就是 始 開 功 分 所 心 研 別 了 就是 究的 了 觀 弘 始 ,學空, 你 十 ,揚 觀 的 , , 法界 成了 中 那 時 就 境界 妙 行 個 法 道 知 候 的 如果 他 的菩薩 道 真 佛 要把 空學成了,學假 時 0 觀 觀 所 空 如 , 候 只有 成 有 觀 假 它分辨 本 一切法空 就 性 \_ 的 功了十 都是包含在中 觀 , 法不 全部 能 境界 他學圓教菩薩 這 清楚 觀 法 法界 出 空, , 的 0 空 就是以 了解這 現 智慧了 , , 中 那 假學成了再學中 在 了 真 切 道 道 開 , 這 如 觀 裏 中道來觀 個之後 既是空了 始 ,學這大菩薩 就成佛 沒有 本性還沒有完全開 面 觀 , 有別教講三 的 所 , 中 時 觀 袓 十法 了 道 候 那還 師 的 觀 0 , 他 那 界的 境界 注 這裏中 有 個 解 這 觀 有什麼對象呢? 這是 對 個中 境界諸法 象 , 單 發出 道觀 這 (圓教菩 空假 道 叫 就 有 觀 來 中 觀 境 \_ , 是圓 就是 他 切 行 界 法 還 必 的 他

道斷 如實相 · 不生 不顛 、不出、不起・無名 倒・不動・不退・不轉・ 、無相 如虚空。無所有性 • 實無所有。 無量 0 • 無邊 切 語 無 言

礙

無障・

成 就是 這 總 個 說 兩部分 如實 分別 這 以 段 解 中觀智來觀所觀的十法界。 相 , 釋如 根 是所 不 據 人實相這 顛 天台宗祖師 觀 倒 的的 \_ 十法 直 一句,就是講所觀十法界的境界,觀十法界什麼呢?十法 一到 界 後 把它分析 面 , 無 個 礙 足能 現 、無弦 ,「如實相」 在從 親的 障 如實相 , 中 就是解釋能 -道智慧 這是接著上面講 開始 親中 就是分別 道的智慧。這一段分 的 上面 來 詳 那 細 解 句是 釋 界

就 到 法 假 中 界 有 從 , 三 道來 我 都是如實相。 我 們 們 途裏面 眼 , 매 先 所 看 中 見 觀。用中道觀這十法界,就從假有這方面, 和 到 如 上面 實相 這個怎麼說呢?中道不先觀空,也不先觀假, 的 ,身所接 Ĺ 四聖界 這三個 觸 , 字, 這 的 五 切境界用中道 如 實相就是用中觀的 根所見的這些境界 就從有的現象 ,這都 你不 智慧來觀這十 · 必 是假 空假這二邊都是歸 先 把假 有 觀就 法 有觀成空 人間 界 觀 也是 觀 切 +

眾生 方便 道 也把 觀 都 以 人 房屋,看房屋: 假 天 中 道 '觀這法沒有七種方便。天台宗講七 講 事上面 中三諦你用 如 空假這 實相 人 二邊三諦 所 就 它一 種 接受 乘 看三途眾生, 實相 兩 開 種這些境界, 外面那些山河大地,比如天空裏面那些日月星辰,包括 中 邊融 再 始 。三諦是 的 加 道 就 就是真 權 為一 用中 上藏 觀 教 的 , 時 如 完全是講第一 通 體來觀。 道智慧 看就 法,三諦是沒有分別 别 就是實相。看凡夫眾生,一觀就觀到他的 本 候 這三 性 , — 看到 就中 再分成空假中三諦 教的菩薩 觀就是一 就 他 從 義諦 方便 的 道智慧所觀的 切假 本 性 切都是如實相 的 , ,跟小乘七方便不同 有看到真空。 , 共七 04 的, 如實相 作實。二邊三諦沒有一沒有異這分 方便 境界 沒有不同的 ,三諦一 , 這是用 0 ,都是真如 不 這裏所觀 智慧是中道 必 體這個 中觀 前 的 , 這 面 , 日觀空假 本性 先觀 的 叫 觀 本性 セ 人類 境界 這 方便 作 一。不 空再 所 十 如 社 法 兩 觀 我 :人道 會環 不是七 界 但 邊 你 們 觀 的 這中 人道 境界 看這 假 , 所 境、 空 再

這 裏 講二邊三諦,二邊也是就三諦來講空有兩邊,真正說是講三諦。三諦是天 辨

這

叫

作

如

,

叫

如實相

是 者大 襌 所生 因 台 所 以 台宗最 宗 在 緣 因 中 以天台講止 師 師 一法 這 生 緣 的 從 論》,裏面 裏 一法 所 三 這 特 由 我說即是空 諦 講 生 四 殊 0 智者大師把三諦,三止三觀,三止就是指的三諦,發揮到最究竟的 就 句 法 的 如 0 從 ·偈子就悟 把三 觀就是講三止三觀,三觀就是空假中,三止就指空假中三諦 實 , 講 因 因 個 相 到 緣 緣 諦 觀 生 代 所 有二邊 法 ,亦為是假名,亦是中道義」。 觀 生這 表十 法 了, 0 四 當 直 諦 十法 ·法界 初 對 接 悟了三諦最妙的意思,將此傳授到 品 就 於 在  $\sim$ 界這 中 觀 北 本來沒 到 齊 四 個 諦是苦集滅道 中 如 的 實 時候 道 法 有十 相 這 必然是三諦 個 , 有 觀到 境界 法界 實相 位 0 這 有 慧 本來只有一 你用中觀的 0 三諦 四句偈子就 就是本體 文 7禪師 個 分開 四 八慧思。 諦 真法 偈子 來講 智慧來觀 他 , 有 得 也就是真 界。 空 慧思再 到 , 假中 用 就 了 + 中 是 ,這是天 龍 它 法 傳 道 如 , 境界 樹 慧 都 界 因 菩 觀 , 給 所 是 都 文 緣 薩 智

的 徧 一切處 如 實 袓 0 既是編一切處都是實相 師 就 說 了 , 實就 是 無 相 那個 無 相 好 , 7懂的 無處不是相 話 , 我們觀 , 那 就 自然界、觀眾生本身 是 楞嚴 經 所 講 諦

三

諦是

圓

融

體

的

所

以

叫

作

如

實

是圓 身體 智慧來 任 來學成佛 不管是善的是惡的 個 何 個 眾生 人這 人 人, 就是 就是 觀 樣 都 假 他是十惡不 這 長 能 相 直 經 期 圓 成 接 教 因 觀 佛 文 就 講 緣 所 , , 0 你看 你 就 赦 觀 那 所 講 想想 這 到 之 生 的 \_ 的 個 他 人 的 無 樣 看 就從 眾 的 礙 圓 , 或 真 還 生 無 滿 山 生滅 如 會 運 者是十善業行最好 河 障 0 本 跟 \_ 用 大 假 性 任 地 佛 個 也是 何 相 要 法 , 點 就 人 上 好 看 結怨嗎? 面 就 好 假 直接 是 他 來 相 說 的 調 , 實相 看 你 觀 之 理 有 人 從 他 自 他 任 的 然界 這 0 本 能 無論善人是惡人 假 何 都 用 障 能 相 性 ` 這 讓 礙 觀 直 , 嗎? 這叫 接 這 他 種工夫, 學 觀 人 如 好 到 沒 類 實 本 有 , 你 性 切眾 相 當 看 步 就 0 我 看 看 下 中 生 步 就 們 那 觀 見

之 智 經 分開 文接著 來講 不 就 顛 下 倒 面這些意思 以 下 就 把中 道 的 智慧分開 來 講 , 總說 就是中 道智 , 你 的 能

觀

單 生 一在 講我 這 先 講 們 世 間 人 道 不 , 顛 , 仔 切 倒 細 都是生滅無常的 」,凡夫眾生有四 分析只有苦沒有樂的 種 無常 顛 倒 的 0 可是 他 這 認 四 顛 為是常 種 倒 顛 的眾生認為我 倒就是常樂我淨 的 0 這 個 六 在 道 世間 裏 面 還很 凡夫眾生 不 必 樂 說

卻 生 恆 這 一都 存 分析身體裏 我 認 為是 把假 在 就是 的 清淨 我當作真我。 而 ジ 那 經 面 的 都是污穢 那 個 講 凡 的 個 再說我們的身體實在是不清淨的 夫眾 五 蘊 人 的 都 生都是有生滅 和 0 把他自己的身體感覺很好,很清淨,其實經不起分析 合 不淨 這 假 , 我 他 認 0 為淨 的 為什麼是假 , 生老 這 病死 就是 我呢?真我 這我都是假的 四四 ,環境也是不清淨,不清淨 種 顛 倒 就 是不 生 任 不 何 滅 個 , 永 眾

對 聞 所 如 緣 此 以二乘也有 , 小覺知 凡 ,非常 凡 夫所執常樂我淨不對,你這二乘修的 夫眾生 道這是不 ` 非 一有 四 樂 種 四 顛 對的 、非我非淨,常樂我淨都不是的。凡夫眾生所執著常樂我 種 倒 顛 倒 , 合起來凡夫與二乘一共有 他 ,修聲聞緣覺的 就是認為無常無樂無我 他 知道了 認為無常無樂無我無淨 八 , 無淨 人 個 世間 顛 倒 就菩薩法來講這也是不 其他六道裏 0 這 也是不對 面 各道都是 淨 的 聲

是從空出假 用 言語 講 也好 不 顛 ` 倒 用 從空觀之中出來入了假觀, ,菩薩 行 為 也 沒 好 有這 , 沒 八 有相怎麼弘法?怎麼度化眾生啊? 種 顛 倒 0 菩薩 叫 出假 到 世間 0 這菩薩出來雖然是從空出假 來教 3.化眾生 所以 沒 有 要出 現 出 假 假 相 出 來 假 但

是真 是心 不能 從空出假 裏也 存在 正 不 不能 顛 了來行菩薩道 沒 倒 有出 這樣執著: 假 的 這 ,那也犯 我 個意識 行菩薩 了四顛倒 , 沒有這 道 我來從空出假 0 ジ 理 必須連從空出假這觀念也沒有,菩薩 0 如 果要是認 我來度化眾生 為我是行菩薩 0 連 道 這 觀 我是 念也

薩 為 道 分段生死 的 ら い 不 動 , 114 所 ` 不動 動 不 退 的 出了 這句好懂 六道以 了。「不動」 後還有變易生死,也不會被變易生死 是什 麼呢?在 六 凡裏 面 有 動 分 搖 段 自 生 己 死 行菩 , 不

弘 的 ,揚 環境心 佛法遇見任何不好境界的時候,心也不能退轉。 不退」,不退是什麼呢?學菩薩道要成佛,必須要到世間來弘揚這妙法 裏不 要挫折。 心心念念都是流 加向到 自己真如 好 本性 的環境自 裏 面 , 己不要驕 叫 不 退 傲 不好 在

分 他 )要把凡· 段生死。 不 夫的 轉 這 大乘菩薩不取,不執著這轉法,所以不轉,包括不像六道凡夫生死流 境界轉為聖人的境界, 轉 就是凡夫在六道裏面 他這轉為聖人的境界只是出六道 生死 輪 迴 這 4 流 轉 學聲聞 緣 而 覺二 己 只能 乘 了 了

轉 也不像二乘只求出六道成為小涅槃,都不是, 大菩薩不取 這個 轉 法 叫 不

虚 稱然後慢慢體會到這個中道智。中道智你要仔細往裏面研究,它無處不在 那不成為智慧。真正中道智慧它無處不在的,所以求也不可得,只有名而 已。你求那中道、那智在那裏求?智慧廣大無所不在。凡是求到認為這是某種智慧 智慧在那裏?求 空 那樣廣大 如虚空」, 一個具體智慧求不到,只有在經文裏面表現有中道智慧一 中道的智慧就像虚空那麼廣大,虚空它無相的。 你要求中 個 的 已, 道 名 , 智慧 就像 有名 稱 而

兩 者合起來共性,也不是無因 道智慧也是無所有性。這個 無所有性」,就是一切因緣所生法,無所有。你觀察一切法都是因緣所生 而 無所有性分開來講:沒有自性 生的這性,從這四方面來講,合起來說是無所 ,沒有他性 1,沒: 有自他 有 性

實相 真 如 種 本性 !種的名稱不同,就是教我們從各種名稱之中去悟這個真如本性。只能悟不能 的 切 語 話 , 言道斷」, 這道 之就斷了 真 如 本性 那誤 會太大了。 絕不是用言語 經文裏 能說得出來的 面 所提到真如本 你 要把 . 性 言語 如 當作

言語 說 , 表達 說 不出 , 來 就是用凡夫眾生的 所 以 祖師 注 解 ジ 理 切 言 ` 語道斷 思想 , 想也想不到 不可思議 的 0 議 就是言語 , 不 但 不能 用

假 到 切 們是有煩惱 有生就有滅 相了 理 不起」 從 性 他修行到 不生 0 呢? 切 , 不出 因為行中觀智慧,這是念念都向理性 成佛 都不起, 有智慧、有理性,這些都是從生滅法來了解。真正 切 外的境界 都 、不起」。「不生」是無生法 不生, 皆寂滅相 所以 全體都是佛那種行為, 叫 寂滅相就沒有任 不生。「不出」, , 講生, 佛一 上面去,一切言語行為都是歸 何現象顯出來叫不起,一 全體沒有出, 切沒 那就是生滅 有出 入的 講 沒 到 的 有 無 跡 λ **然生法** 在這裏講 象 這 些 起就是 佛 跡 因為 的 象 我

之中發出來 切 物 的 相 無名」,這名是標示 無相 這相 才是真的智慧 隨時在變動 既是相有也是空的,一切皆空叫真空。真空,這中道智慧要從真空 事實的 吅 無名無相。 , 切 的 就代表一個是性,講到本性,本性也是空 名真正 說起來它不能代表本 體 無 相

實無所有」, 中觀智慧不是空有兩邊的 講有, 實在沒有, 找 不到 個 有 的

無量、 無邊」,量是數量, 這智慧不是數量可以說得清楚的。「無邊」,沒有

界限 的 , 這中觀智才廣大。

是编 都能 聰明 智慧既然無處而不在,誰能把菩薩智慧障起來?障不住 入 一 知道,這是叫作無礙,沒有任何讓你受到妨礙。「無障」, 、小智慧。真正大智慧一開發,智慧徧在一切現相上面 無 切諸 礙 法,那裏有法智慧就在那裏。我們凡夫眾生沒有覺悟,只知道自己小 無障 ° 無 礙 」,沒有一切妨礙的事情。為什麼呢?祖 。沒有那一件事情不懂 障就是把它遮起來了 師 注 解 這 智慧

成功 你到那裏去境界都會轉變了 。菩薩行菩薩道, 以 上是能觀 的智慧 能 ,和 况用這樣: 前 面 所 的智慧觀一切境界,即使這惡法時代怎麼樣惡劣, 觀 的十法界境界 ,兩者能夠相合相應,這 個 就能

## **那一八八講**

## 但 以因緣有。 從顛倒生。 故說。常樂觀如是法相。 是名菩薩摩 訶薩第

二親近處。

頭來 把前 面 ,把前面那一段對照十八空來解釋 這 那 段就把身安樂,有那些人不能夠親 一段,重新對照十八空來 加 以重新 解釋 近 的 0 做 我們就把結論這幾句 個 結論的 話。 天台宗的 話 , 再 祖 師 回 過 再

持戒 接 帶講戒律,譬如前面國王大臣這些不能親近,這從遠處不能親近的,這是保持 講到親近處,它有三部分,一是從近處,一是從遠處來講親近的。遠處講親近是附 近處是講 近那些人之後, 律。 這個身安樂行,菩薩正工夫修行叫行處,行處是總說的修行,其次親近處。親 再講 人事、環境。講這親近處也是把修行的行處詳細分開來講,其實是一體 從近處, 就妨礙自己修定的工夫。第三部分非遠非近,也不是從遠處也不 自己 不能夠接 近冒充修道的人,這是為了幫助定工 夫。 恐怕 能 的 守

門來幫助修止 智慧了。 是從近處來講 這三 一觀這 部分上 親 近 一段 0 這是由 回講 到菩薩 於前 觀 面 \_ 兩 種 切法空如實相 有了戒有了定的 , 這就是非 時 候 遠 到 這 非 近 個 時 , 從 候 智慧 就 可 這 以 開

0

最簡 實相 菩薩 及自 轉 來弘揚這 道 切 切 )觀 的 法 党界 然 等等 空 單 的智慧 剛 你 自 的 的 才念的 環境 佛 己修持的 一看 話 如實相」,下面一共有十幾句。 法 都把它看成如實相 , 把這 直 他 你 ,十法 的 那幾句是結論,今天對照十八空來解釋的。「復次、菩薩摩訶薩 就 時 把 一到 工夫,那菩薩要用觀 觀 候 一段 人 「無量、無邊 察 界四 世 , 把你 兩 到 間 部 他 的 聖六凡 有真 分講 所接觸的一切對象,包括你要對他弘揚 人 道 ,實相就是本性。「不顛倒」以下 分如本 眾生 他們 , ,無礙 比如你是菩薩 性 本身、及所居住 ,不管這 , 、無障」, 這個從如實相 用什麼觀?用中道觀的智慧 他這現相 個人 ,發心要在十方世界 這十幾句是菩薩修的觀 是好 就是從本性裏 的 開始 環境 人、 或壞 , , — 就是菩薩 「不動 到 律把 面 佛法 出 極 一處的 來的 以 , 從 它觀成實相 觀 那些眾生以 及娑婆世界 行法 不退 + 那些方 人, 就是 法 你是 界 觀 中 不 面 如

任 可 文 法 . 何 以 切都是空的 先了 一種 說 明 不空 呢? 解 , 然後 , 就是 0 唯有一 那你智慧很 對照後 不 顛 切空 倒 面 來看 有限的 ,這智慧才是真正從本性起 不動 一看 不退、 ,不是大智慧。 不轉 , 它 所以這一段,我們把大 統 統是對照十八 的作 用 是真智慧 空 换 的 句 如 結 話 果有 構 說

觀的 分開 的 倒、 上回解釋它是如實相,這是十法界的境界。不顛倒以下是中道觀的智慧,它是個 論是智慧是境界都 意義了 句怎麼對照法呢?第一 7境界, 不動等等,從這以 來講 菩薩 觀 觀是觀 能 觀的智慧、所觀的境界合起來講 切 法空, 一切皆空。 ,境界是境界,今天對照十八空來解釋雙方 下的就是分別的。特別把上面 這一切法就是十法界的 個 從 如實相」,在十八空裏面叫 如實相 到後面最後無障 境界,這是一句 那就是前面 總的一句, 第一 無礙 那一 義空 把它詳 面 , 句 \_ 後面 , ,這是最高無 共十八句 觀 把 觀 細 如 切 行 實相、 的 法 的 來 空 0 觀 解 這 不 和 釋 十 無 所 别 顛

第二句是 「不顛 ?倒」, 不顛倒在十八空裏面 叫 內空 0 什麼叫 內空呢?菩薩去 給

沒 收 人 進來 家 有我所執,這就是不顛倒,是屬於內空。 說 法 加 以執著,執著是我的 ,自己 不要把外 面 的一 有我執有法 切 境界吸收 進來。 執 , 這 而 就是 凡夫眾生是把外面 顛 倒 0 菩薩自 己沒有我 些境界吸 執

這 時在變動 這 要發菩薩 外 叫外空 面 的, 不動」,不動屬於外空。怎麼屬於外空呢?凡夫眾生看外面一切人事地物 隨 ジ 總歸 行菩薩道,講這法門的時候 時在 起來有色聲香味觸法六塵,外面這些六塵隨時來擾亂 那引誘不懂道理的人。菩薩懂得道理 ,你必得不受外面六塵來干擾 ,他不受外在六塵擾亂 我們 外外 面 一六塵隨 各 位 他 你

前 面 內空外空都修得很好 不退」,不退就是發心弘揚妙法這心不退。怎麼樣才能不退呢?內外空。 , 他 就不會退了 這叫 不退 把

這些微細空的跡相都把它空掉。換句話說把外在一切法破除掉,內在的智慧能夠破 內 空 、外空, 不 轉 」,不轉在十八空裏面 內外空還是有一個痕跡 叫 空空 的。 0 到了空空, 兩 個 空連在一起 把 那些內空、 空空 就是 外空、 說 內 前 外 面 空 講

除一切法,連能空這智慧也空掉,叫作空空,這才叫作不

好 在 這 大空萬法都能容納。菩薩有虛空的修養,你到世間來弘揚妙法,遇到 地 個 的也好,不好的也好,你都能像虚空這樣來容納他們,這叫大空 也不算是 球上有東西 大空是怎麼講法呢?不明瞭大空,那 如虚空」, 大空。就是不要執著那些方位,這跟虚空一樣。 南北這些方位的,虚空有什麼方位?沒有,如果有方位就 如 虚空 就像虚空 一那樣 的, 就像虚空裏 這叫 大空, 十八 面 ,是沒有方位 空裏 虚空你想想看, 面 有大小 任 的 何 這 我 不算如虚 叫 位 們 一眾生, 大 這 計算 空 個

還 面 有什麼性 有一個空叫畢竟空,就是一切法講到究竟都是空的。既然這樣 無所有性」,所有,是所有的一切法。這叫什麼呢?叫作畢竟空。十八空裏 呢?沒有了 ,畢竟空就是無所 有性 無所有, 畢竟空那

言語 說 出來, 也空了 叫作一切 切 語 0 言語 言道 語言道斷。換句話說,菩薩弘法的時候,自己的修養工夫,不要 既 斷」,這是一 然 都空了,要把這道說出來,說不出來 切 空 切 空想想看世間 那 個 不 可 法 都是空 以 用 言 語 連 把 說 這 道 出

道 用 性 拿 言語文字來 戎 千萬 所 說 這 以 不 在 法 這 可 , 解 裏講 以 這 釋 這 個 樣 文字怎 ,但是只能夠供給 想 這 切 麼 語言道 樣一 的 講 想就 斷 法 這 聽的 含的 叫一 把言語當作本 意思講 人 切 領悟的 空 出來 方向 性了 就 是在 , 菩薩在 這言語文字不能說 說 道 說 , 法 就 是 的 在 時 候 講 它就是 真 儘 如 管 本

這 來 有了 道 就 出 好 面 不 執 4 來 發出言語、行為。本 生的意思 作 這 著這有為 這 讓 生是 都 切 不 個 是 聽 的 生 有 因 不 的眾生知 動 0 緣生 為 法, 比 作,這些都是因緣生法 生 ,菩薩 如 那就錯了。菩薩說了再多的言語,用各種行 但是菩薩自己要知 ,它這講 不生叫 金 說 道怎麼修法就行了。自己千萬不要認為用言 法 性是無生法 剛 雖 經 有為空 然 不生。菩薩弘 》裏面 用 言 世尊就 , 語行 ,所以佛說: 有 道 0 因 所 動 , 作 講 法 緣 這些都是因 ,是稱性 的 為 和合才生 如 時 的 果有 候 他說再多的言語 凡是有 一發揮 用言 入 緣 , 和 語 因 的 說 他 緣 合 作 , , 為 稱 在 不 用身體 的 動來說 說 和 性是完全合乎本 , 0 言 合 , 法 因 語 講 那 的 語 緣 \_ 法 用 是謗 分散 行 也 到本性 和 行 都不要執 好 動 合 為 佛 這 來 來 上面 表 這 行 個 . 說 性裏 要 為 現 法 就 法 著 說 出 沒 也

代, 是 佛 個 卻 字 切 不從 也沒 說 因 本性 個 有說 緣 和 字也沒有說 上來說法的 合才有為 0 這 就 讓 的 人家要體悟了 ,這完全是從本性上來講的。菩薩到世間來尤其在惡法 話,那就很多障礙。所以不生在這裏講有為,一 0 雖是有為,菩薩 明明 說 知道是從本性出來,算是無生——不生 了 很多話 , 三藏十二部都是 切有為就 佛 說 的 時

連 無為法也空呢?比如說學佛證果了, 出 離也沒有, 不出」, 不出跟不生是相對 這個法也空了,這叫不出 的 , 證果是出離煩惱 不生是有為法空, ,沒有出 入的 , 痕 而 不出是無為法 出離生 跡 0 一死就 有出 也空 無為是 怎麼

識 候 宙 研究科學的人 這 開 講 從 什麼時 再說 相 始 在 有 分顯 太虚空裏面探討星球有多少。從細微處來講他找各種分子,有電子、中子 我 「不起」,不起叫作無始空,找 示 們 候 出來 也好 這個 開始 的, ?就 人 ,講到 的生命呢?找不出一 拿我 這個不學佛的人不懂 人生,他要找人生從什麼時候開始 們人 生來講 不出 , 個 這 \_ 0 開始。 所以 生有前 個 開 科學家們要找這個宇宙, 自然界天地萬物, 始來。 生 ,前生還有前生 現 在 。科學要研究宇宙 研究哲學的人也 都是眾 從 什麼時 從大處 生第 , 宇 好

就是 出來的 質子 成 抓 個 開 住當前一念,就在這 佛 一層 無 始出來 以 共同 始 後 空 知 道 這 層 0 是 個 所 分析 天台宗祖 以 環 知 道 境都 佛 法 說 , 是無始 上面 在這 實在 師 說 不 就 裏講 出 用工夫 講當前這 的 來 的 話 0 說實在 言 你 他 語 到 如 果不 念 什麼時 道 , 的 斷 就 懂 話 0 在當前這 候 佛 所 我 才 法 以 這 們眾生的 知 不懂 道 不 呢? 起 一念上用 Ü , 法 起是 成佛 生命、眾生第 的 エ 發起 以 話 夫 後 永 你 文 找 生 老老實實就 就 起 知 識 不 道 不 出 顯 了 起 示

論 理 話 絕 無 被 對是研究不 論 世 每 菩薩 邏 社 間 如 果 輯 個 會科學也好 那 都是 時 只跟著他們學科學就好 些 必 代 須 做 非常 世間 學問 到 明 瞭 的 有 ,自 的 的 作菩薩 學 不 限 人 然 的 術 , 起」,明瞭無始空這道理,然後在世間來說這妙法 科學也 受他 , 要到 那 而 們 且 些學者們 世間 好 的 了, 根 據 影響。 , 都有 那 弘 他 佛法就 法 們 都 他 有 如果不了 的 自 們 他 方 己沒有無始 法來 不講 一套理 們 研究的 . 研 解 , 妙法 究 ニ論 無 成果 始 就 的 想把 有其邏輯。 空, 認 不講這樣 識 無始 就拿 不了 沒 研 現 解 不行 有這 究 但是他們 在 \_ 不 個 一科學時 樣 有 ,才不會 。菩薩懂 起」這道 修 始 養 的 的 那 理

更進 指 圓 法 得 向 導他們 自 無 滿 不管 始道 性 的 步 結 中 他 求 論。你要把道理說明了,你就可以指導他們,引導他們回過頭來反求諸 理 0 0 之後 竿只是物質,更進一 們講今天有個 所 以 , 你 有 能 機 這 會 [新發現 麼做 和 他 們 的 步把這物質的 話 接 ,明天又有一 觸 可 , 可 以 以 使那些科學家 做 他們 知知 個新發現,發現再多還是得不到 見去掉 的 指導。 、哲學家 進 如 入到 果他 心靈世界 , 教 們 他 不學佛 們 百尺竿頭 你 不 就 懂 己, 個 能 ジ

這 些法 無 無名」,無名就是性空。什麼是性空?緣起性空。一切法都是緣起的 相 你找這些法有真實性沒有?沒有,連這 就是 相空,這好懂 了。 一 切 的現相都 個 是因 名都沒 緣和合, 有 , 這 它才出 叫 性 空 現 現 相 緣 0 不 起

我們凡夫眾生這相是空 的 但 不 通 凡 人 大眾生 了 到 世間 佛 來 這 到 些 世間來言語 弘 法 相 是空 阿利生 的 , 的 用身體 ` , , 釋迦牟尼 就是成 行動這些相也是空的 表 現 了 佛 佛 的 示 行 的 現 為 人 這 , , 用言 些相 他 到 , 不是 語說 世 這 間 叫作無相 空的 出來 來 弘 法 這邏輯就不 這些都是相 利 生也 要起 對了 相 不 成 能 說 說 佛

三四四

真實 還有執著,那怎麼行呢?所以必得要明瞭凡夫這相固然是假的, 切 他 不得了, 相 到 切皆空 世間 的 都 佛 很 到 菩薩 有這 自 來八 世 這 由 間 個 自在 樣你說出來的言語 來這 弘 相成道這 N'S 法 不 的。 些相 ,就著了相。著了相的時候 明 都是 瞭 不同於我們凡夫眾生起了任 這 切 道 相,任務完了 都是皆空,佛自己明白,眾生有感他才應 理 , , 勸 才是完全從本性 人家學佛 ,他换一 , 勸 就不能夠把妙法讓 個環境又到別處去了, 何相都執著,把空的這假 人家學妙法 上起來的 , , 絲毫沒 認為 佛起的這個相也是 人家了 我 有執 由 這 感 所 解 功 著 應來 德 相 以 自己 當 大得 佛 的 作

得 4 頭 作 呢?不可得還有這麼一個 都 不可得空。凡夫眾生都是講有所得,《心 要把它空掉, 實無 所 有」,實是講真實的 不可 得空,就是實無所有 跡象,心裏還存著有這個念頭不可得。 真正 說起來一 經》 裏面 切 法 講無智亦無得 無 所有 這 就 連 是十 那還 不可得這 八 有 空裏 什 念 麼 面

講 的 顯出一 無量」,無量就是有法空,講有, 切有這些東西,這個法是空的。為什麼有法空呢?祖師就 有這 個 法 凡是世間 切有 有是 注解 對 了 空來 量

妙法蓮華經講記(十三)

是數量 都是有數量的 有 切 它這個 法才有 無量 切數量,這裏講無量就是沒 ,萬法一切有這些法空了,空了一無所有 有任 何數量。 萬法 , 無論 114 無量 那一法

這 面 叫 無邊 這是有法 無邊」, 就是無法空。 連這邊際都取消了,邊就沒有了,無法也空。連無法 無邊 凡是法都是有邊際的 有表 面 的 這無也空掉 有邊際有表

的 沒有一切障礙 個 無 這 叫 無 的 相在 礙」, 無 礙 的 那裏 0 無礙是什麼?把前面有法、無法都空了,有法固然空,無法也是空 因為有法不空固然是有妨 ,連這也把它空掉。這才是菩薩說的法,講到 礙 無法不空還有無在 妙法 那裏 才是無 心裏還是有 礙 的

最後 凡夫眾生無心之中說一句話,就招來障礙了,你是善意,人家把你當是惡意的 候 無論 講無障 最後講到 到 那裏都沒有障。菩薩說法,到了無障的話,一 無障 `「無障」,普通把障礙兩個字合起來講,這裏分開來講。前 在十八空裏面 4 作 散空。散空是什麼?那裏都是障 切散漫在各地 方障都 礙 面 講 無 障 沒 無 ,更 的時 有。 礙

外 使 個 面 人 眾生說法 家 的 障 對 礙 你 起 也好 而 了 這 反 ,度化 感 \_ 切 0 障 作 眾 礙 出 生種 都 任 沒 何 有了 種行 事 情 為 都 , 叫 你都 散空 會 有 沒 0 修 部 有 養到 分 障 人 這 不 . 諒 地 步 解 , 的 無 論 那 在 些 都 世 間 是 跟 你 散 任 何 在

了 要破 娑婆世界惡法 能 從 + 在 只有 除這些障 世 八 這 間 個 + 怎麼 把 方 八空把菩薩中道觀 能 面 時代 礙 樣惡劣的 觀 十八 的 , 把 這 你 種 所 想要弘揚 代 環 觀 個 的 法 表 境 能 \_ 這 , 弘揚出 智慧 你 切 切 皆空 都 妙 了 法 不會受他 , , 去, 以 \_ , 及 可 這才能夠完全從 切 自己的觀念要空,看外 皆 他 以 想像到 空 所觀外 的 妨 0 要想在 礙 種 面一 種 心性 的環境處處都有障 世 切境界合起來講 間 上說出這妙 , 無 論 面 是 切 + 境界都 法 方 能 來 礙 世 界 觀 的 這 看 所 空 你 在 觀

來的 有是空的 行菩薩道 對 這是 照 到 前 有 從 世 面 法 顛 間 看 倒 可 來 過 生也是空 說 說 之 這 0 後 雖是 妙 法 我 從 的 們 你 因 看 0 緣 要了解這 這 必 須 結 有 論 從 : 切 皆空 顛 但 倒 切法都是從 以 生, , 因 空 緣 前面 到 有 十八 因緣 切言 從 顛 語都 空講 而 倒 有的 生, 是沒 得很 故 從 辨法 清 説し。 楚 顛 說 倒 從 大菩 了 才 生 因 言 緣 出 薩

的 語 道 法 都從 斷 了 本 性 這 裏 個 才是釋 面 出來 迦牟尼! 的 0 這是 佛 從 說 顛 的 倒 生故 切 法 說 等於沒有 , 你要了 說 解 0 這 這意思你要了 個 說 就是從 本 解 性 稱 切 性 而 說

說

的

菩薩 界 假相 上直 自己 顛 倒 上看 十法 能觀 摩訶薩第二親近處」。 接明瞭一切是真空。菩薩在 才有十法 這 兩 界都 句話 到 的 本 智慧 是從 性 界 要了解, 0 就在 及所 自己的 因 緣 觀 十法界, 本性就是實相 而 本 的 有 十 性 , - 法界, 從 眾生的 一說 顛 這時候你 法 倒 既是 生的 的 本性 實相就是空無所有,一切皆空。現在有十法 時 因 就懂得本來不是緣生,不是顛 ·候,「常樂觀如是法相」, 就是 。菩薩到 緣生都是假 , 你常常的這樣觀法相, 世 間 來說 相 ,不要執著假 妙 法 , 要了 這 叫 倒 解 相 好 作「是名 從 的 好 直 因 觀 接 從 緣 行 從 有

### 妙法蓮華經講記(十三)

#### 八九講

## 爾時世尊欲重宣此義。 而說偈言

## 若有菩薩・於後惡世・ 無怖畏心· 欲說是經。應入行處、及親近處

0

宣此 思合起來講。有講事、有講理,在後面我們講到那裏注意一下就好 義,再用偈 爾時世尊欲重宣此義」, 頌把意義說一 遍。 這 個 雖然是重宣,就是把行處 時候 ,長行文在身安樂行講過 、親近處 之後 , 按 世 照這 尊 個意 欲 重

離 處就是前 怎麼樣沒有怖畏心呢?怖是恐怖,畏是畏懼 他 在後來惡世 要在後來的惡世說這部經的時候 那些不好的 佛就講「若有菩薩,於後惡世」,有發心菩薩包括已經是大菩薩了,他們發 面 分 的時候,「無怖畏心」,沒有害怕惡世,沒有一切怖畏心。「欲說是經」, 人事 別講 、環境。在惡法時代要找好的環境很難,大多是惡的環境,惡的 ,菩薩行處要住忍辱地,一 ,說這部經不容易的,最重要就是沒有怖畏心 。那你應該 切要和順,這是行處。親近處就是遠 「入行處、及親近處」,行 願

人 在後來惡世才能沒有怖畏心 多。 你 必 須 要知 道 那 些 可 , 以 親 才能弘 近 , 揚 那 這部 些 不 能 經 親 接著 近的 就 應 講親近處 該 入行處或 先從遠的來講 親 近處 這 樣

常離 國王 及國王子、 大臣、官長 凶 險戲 者

及 旃 陀羅 外道梵志 亦 不 親 近 增上 慢 人

貪著 小乘 三藏學者。 破戒 比 丘 • 名字羅漢

及比丘尼 好戲笑者。 深著 五 欲 •

諸優婆夷 皆勿親近 若是人等、 以 好 求現滅度

心來

為聞 佛道 菩薩 則 以 無所畏 ら

到菩薩所

不懷 睎 望 而 為 說 法 0 寡女 、處 女 、及 諸 不男

皆勿親 近 • 以 為 親 厚 0 亦莫親 近 屠兒 • 魁膾

畋獵 漁 捕 為 利 殺 害 • 販 肉 自活 街 賣女色

如是之人 皆勿親 近 0 凶 險 紅相撲• 種種嬉戲 妙法蓮華經講記(十三)

若 若 諸 無 說 婬 法時 女等 比 丘 毋得 盡 心 勿 戲笑 念佛 親 近 0 0 0 莫獨 是則名為 入 里乞食 屏處 • 將 為 行處、近處 女說 \_ 比 丘 法

們這 還有 要求 這 過 政 這 麼要出家 以 些人 治 時 此 國王 些在朝廷裏面 你是出家 他 權 候 二處。 造了業 們 常 力 離 的王 呢? 開 離 你 所 國 是 子 的 的 因 以 過 王 能安樂說 法 些 \_ 你 時 為 , 國王 從 師 時 想想看 個菩薩是 及 候 辨 國 候 政 國 , , 王 朝 治 雖 又 王 到 然 廷 一子 可 免 般老百姓不了解 釋迦 大 你是 裏的 不了要造 不 以 臣 錯 不 大 大臣 牟尼佛 行菩薩道 離開 臣 、官長, , 你要跟 業的 、官長與朝廷裏面 官長」。 他是 不是這樣說 辨政 他們 , , 你 認為 你 個 菩薩 治的 要跟 接近 跟 王 一子 你 他 國王 了, 必 這 的 們 人有很多事情 得常離 可 親 個 0 智 的 和 以 ` 必 近 者 連帶 合法 跟這些人親 人。因為這些人都有 須 尚 大 ,常 永久不能 , 師 你 就 的 舉 就 受 繼 跟 , 你不 是 出 承 國 他 一直 近 經 夠 王 們 王這麼接 能 的 典 位 親 影 用修道 上 響 時 近 曾 他 不 候 國 為 他 他 經 能 近 王 來 什 他 講 的 說

跟這 家 離 係 有 人 明 對 的 人 很 些 政 天不 你 多 , 也 國 你 的 離, 就 治 會 誤 王 人 造 毀 向 解 謗佛 物 不是如此 他 不 0 認 來 . 好 們 毀 為 建 往 的 謗 議 政 事 0 佛 , 必 治 所 的 情 上 法 以 0 須一直永久不能夠跟他 的事情少 所 「常離 又是虐待 這 以 個 在 關 經 國 不了 典裏 老 係厲害很 王 百 ` 與你 面講 姓 及國王子、大臣、 , 又 大的 ,真正 脫 是貪污等等, 不了 們 0 因此 接 關係的 個 近 L弘揚佛· 這裏講要常 的 ,然後 0 官長」, 那 法 很 就 的 多 免得招來 離 毁 出 可 家 謗 能 , 不是 你 與 人 這 你 今天 個 不 有 般 出 能 關

最早的 道 這 前 部 那 個 很 面 些 分章陀變到最後 多 也 很 不 能 說 凶 凶 最 過了 惡 險戲. 部 跟 他 普 經 很 典 接 者」,這前面說過了,因為跟這些凶險戲者,接近他們 通 , 是屠夫 危 的 近 險 傳 , 合起來有很多的偈頌 是婆羅 , 跟 的 到 後 他 0 行 為 在印度四 來 門 接 近 好 教 對於自己弘 幾 的 , 最早的 次 話慈悲 大姓之外的這 由 Ü 時 法有 ,這是古時候印度的婆羅門教,最古老 部 就受影響。還有「外道梵志」, 候 有 《韋陀》 很 人著作 不好 種 人 的影響。「及 變成四 本書叫 ,他是做屠宰的這 部 分的 《韋陀》, 旃陀 《韋 羅 難免他 陀》 在印 這是 種 旃 行 他 度 們 由 陀 業 外 的 們 玩 四

用 這 經 些外 修道了,也不要說法 典 道接近 這 些 經 了 典 那 他 麼多 們 了。 就 , 講 但 都是 他 所 以 們 外 跟 的 這 那 道 些外道梵志,也不能夠 套 說 那 0 你要是先把它那 麼多, 說 不 到 自 己 親 套經 ジ 近 法 典了 上去 解 0 你 , 要是 那 你 跟 不

要 來 且 へ複 每 源 雜 哲學, 個 這 古 梵志所 人 各有 印度外道 因 當然也 此 作的 不能 他 的 很 徒弟 夠 , 《韋 他 複 親 們 近 雜 陀》,一 0 講 所 0 他 的 以 你要真正 們 輾 那 共有四 轉 套 演 研究古印度外道的 非常 變到 個 人, 複雜 後 來 四 0 , 我 有 個 們今日之下, 人 一千二百多韋陀 相續把這經典愈研究愈多, 那 些經 典, 看看 看 經 起來 現 典 代 比 人 了 講 現 解 在 的 這 科 個 而

求 白 認 就 為有 說 , 只 這 了 也 得 04 所 不 到 增上 這 證 能 了 輕安境界就 種 親 慢 人 近 把 人 他 這 自 0 增上慢 這 己 輕安境界當作證 學禪定 個 以 「増上慢 為是證果了 人 慢 也 人問 人再加 有 了果 些工 題 0 就是他 實際上我們也不知道,普通法 個 夫了 , 增上, 他 沒 就 , 得到 有接受菩薩 執著這 增上 慢 種 種 1境界, 人這怎麼講 小 法 的 輕 大乘 就 安 這 不肯虚 境界 呢? 的 門要得 教 理 ジ 袓 再 到 他 他 師 輕 不 往 自 注 安 前 明 己 解

夠 教 來 的 理 禪 得 境 界就 到 我 這 們研究過了。 的 是學四 一 切 教理 禪定 都是如來禪 襌 研究是研究過,真正要講禪定的工夫,要好好用心思來修才能 定 有 袓 師 0 我 禪 們 對 有 於 如 祖 來 師 禪 禪 祖 , 師 我 們沒 禪是達摩 人有參過 祖 師 禪 傳過 但是如 來 的 來 禪 而 如

樣看 代 清 沒 在 都 呢?看見世間 有 放 淨 ジ 就是 裏 得下 有心 起來 的 到 小 這 的 我們處在這個 雖 Ü 無心造惡業自己不知道;人家造的惡業我們看出來了,自己也起煩惱 , — 種 輕 裏 然 外在這些造惡業的 境 安 個 界。 與證 \_ 這麼多人造惡業 句 [眾生處: 切 都是 再 果有什麼不 句 說 在這 世間 輕鬆 拿我 念得很清 們 的 ,對於世間一 個時代是沒有輕安的 念佛 人 0 同 , 這 淨 、這些惡劣的環境,是不是影響到我?這 呢? 對於我們本身也有利害關 作 個想想現在 有沒有到輕安的境界?沒有。 比 我 喻 們現在連 切煩惱的事情,在心裏沒有罣礙 念佛 ,我們雖然是學道的 的 0 輕安的境界都沒 所謂輕安是看這個 人儘管持名念佛 係 的 0 真正 有, 我們處 人 念的 時代 , 什 我 到 在 麼 些都 的 輕 們 ら い 安 裏 他 惡 可 04 的 法 也 能 不 輕 這 放 切 時 境 還 安

裏呢 不亂 有得 呢? 裏 這 個 候 佛 輕 來 .安境界,他自己就認為證了果,然後不肯虛心再往上學,傲慢了, , 起 種 煩 或在 到 來 人你 惱 就是 ?這要懂 講 ,不是得到真 呢?這 種子已經斷除了 你 不能 打 比 佛 佛 如 正 セ セ 跟 得教 說 在 個 打 止 念 他 過 圓 , 親 正 去雪廬老 靜 正 佛 理 滿 近 在 的 的 的 了 了 時 打 時 0 , ジ 佛 跟 那就是證果。拿這個 相 候 候 回 不亂 他 似 七 到 固 人 ,佛號在 家 的 的 講 然 親近就跟他學傲慢了 裏 時 じ 0 , 有相 這還沒 候 裏 心 面 不 很 那 心裏還是出來。這個要問是不是得了 , 這個 亂 佛 似 清淨;不念佛 的一 號 那 有得到。是得到 些煩惱 還 佛 號一 比喻,看這增上慢人, 心不亂,有真正一心 起來 句一 種子不起 要問 的 句淨念相 時 什麼呢?得 這是得 候 現 , 那 行 繼 個 真正 不 心 佛 這 亂 他 到 不 不 號 叫 亂 坐 也時 相 打 , 增上慢 品 禪 佛 ジ 似 别 還是 常 得 不 じ 七 的 在 從 亂 不 的 人 小 沒 的 那 那 亂 時 ジ ら い 0

藏 小 乘 三藏學者執著三藏就不肯迴小向大,所以不能 的 經 負著 律 論三藏 小 乘 三藏 佛在早 學者 期跟 貪就是貪圖 那些聲聞弟子講的 ,著是執 小乘 跟他們這 著 經 執著 典 些人 、 小 這 小 接近 乘的 乘 0 戒 小 乘 小 有三藏 乘 的 論

來 沒 修 有 持 有 實際 吵 的 名字羅 還有 雜 工 夫 上卻 的 音聲很 漢 破 0 沒有 他 戒 雖然沒 比 他雖然是羅漢,只能在名稱上面 內 安靜 丘 , 功 這 有修持的工夫,他 他 他 雖 就就 個 然作 在 叫名字羅 印度文講 比 丘 了, 漢 也有做 的 他 阿 不能 練若 做 守戒 叫 樣子出來, 0 做 這名字羅漢 羅 破戒 漢 實際上沒 找 這 雖 \_ 然 個 個 不 也做出樣子 清 有羅 能 淨 接 的 漢 近 地 那 方 出 個 還

果 度 見 的 的 儀 到 思惑煩惱 佛 位 就是色欲 欲 , 的 在這 給 的 望 還有 及 他 , 裏天 講三藏 比 佛 而 斷除, 果 且 丘 當 在 深著 台宗的 這是深著這 尼好 然 五 這叫 他 戲笑 他 欲 五 就 更 祖 之 欲 現滅度,叫有餘依涅槃,不是無餘依,灰身滅智才是無餘依 中 按 不 師 者」,有所喜好戲笑這一類的 , 照 講 五 求現滅度」,五欲就是見著色聲香味觸 知 他 這 道 ,只求 欲 有 個學, 偏 0 , 求 對有 重 這 的 小 按照 乘 現 這些欲望的 0 滅 偏 的 重的 證果 這 度 個 , 修行, 是什麼呢?色欲 所謂 , 證羅漢果。不知道求大乘菩薩 人是不能親近 現 比 自己只求能夠證 滅度就是學小 丘 尼, 這 , 。「求現滅度」, 這 個 五 乘 欲 五 都會影響菩薩 塵 到 法 之中害人 滅 , 的 就 度 人 引 最 是 法 現 他 起 把 聽 這 滅 他

足了 成 你 他 跟 .)身 佛 他接 體 的 所 還 大 以 法 近也會損害自己的慈悲 在 祖 師 他 見思惑斷 講,像這樣只求現滅度的人,證了小果就 慈悲有 拿什麼來度 了 04 化眾生?自己 現 滅 心 度 0 為什麼呢? 0 他只求這現滅度 了 生 死 證 就 到 好 小 , 這 乘的果 满足了, 只 就 沒 證 有 位 小 乘 大慈悲 ,不肯繼 他 巣 沒 位 有大慈悲 ら 續求菩薩 自 0 你 己 跟 就 ジ 這 滿

些

人

親

近

,

對

大

所

影

響

`

有所

妨

礙

包

三藏 這 括 都 的 那 能 要按 欲 跟 些 偏 名字 望 這 邊 那 於 樣 照 兩 些 斷 深 中 學了 求 除不 著 羅 邊 人 滅 道 的 親 漢 五 度是 了 法 近 欲 0 0 學呢? 破 真正學三藏不 自 那 , 行行 涅 那 戒 求 應 化 槃 始 比 該 現 終在 滅度」, 證 他 這 丘 怎麼呢?中 等等 了 邊 果 六道 會深著 就 , , 這 裏 就 這 滿 兩 足 代 面 道 兩 句就 五 了 輪 表 者 0 菩薩自己修行 欲 都 0 迴 兩 講 不 證 生 邊 , 深著五 合 到 死 0 學聲聞的貪著小乘三藏學者 平中 深 小 0 求 著 涅 槃 現 欲 五 道 滅 就 欲 , , 所 度呢?他是真 你 所 就 不是真正 是 把 以 以 法 袓 對 都 說 師 於 不 學小 出來 注 世 能 間 解 跟 著 的 乘 給 他 法 的 修 五 人 們 , 家聽 欲 道 對 的 人 親 在 人 於 近 , 包 生 按 世

你

不

死

照

間

括

為 什麼只講優婆夷不能親近呢?為避嫌 還有 諸優婆夷,皆 勿親 近。 優婆夷是在家信佛 疑 , 這 也不能親近 的 女眾 在家男眾 叫 優 婆塞

問 佛 你 這 薩 來向你學佛 來影響 些人。「 法 弘 幫助 法 上 面 ,這些人一律不親近, 他 就 以 你 政 法 講從 好 替他 治上某種 的 ジ 國王 來」,好心來 這 來 就好心 壯 大 臣 大聲勢, 事情, , 國王 , ; 他 那跟誰弘法呢?經文就說了,「若是人等」,指 這不是好心。其他那些人來,是想把他 沒有存著別的心思。 這都不是好 的王子一 們到菩薩這邊來, 直到後來這些諸優婆夷都不能 NO. 0 好 如果說他要來,國王來想要利 什麼好心呢?他是「為聞 心就是為的是來向 你 所知道 來 親 學佛 近。 佛道 那 的 些學 上 那菩 用 面

替 佛 以 好 佛來向這 法 じ 這 世 來 樣 間 的 你 有 些人說法 人 也很 那門 來 的 學問 單 時 純 候 的 能 的 , 0 解 他 就 但 救 把 很單純來學佛 有 純 人 的 正 個 生 的 重要的 佛 死問題呀?可以教 法 ,「菩薩則 「不懷睎望」, 也就是妙法 以 無所畏心」,菩薩 人成佛?所以 , 他既是以好心 存著無所畏 ジ 你是菩薩 來 就是 , 你 你也以 按 就是代 照 他 這

些人 接受 我 好 那要什麼有 學 ら い 來接 佛 你 接受到 就是 那 待 往 我 他 麼 很 什麼 向 純 你 國 , 粹 國 王 這 程 王 說 好 度 的 的 為 法 ジ , 那 他 供 就 , 養 我 不懷任 你 們 就 不 說 名聲不得了 管 法 多了,不要有這 何 他 希 把至高無上的 望 們就是 0 有這樣 就是不存著名 以 心 好 的心心 妙法 理 Ü 來 。其他的王子、 就 說 , **祝不行了** 聞利 給 你 他們 就 養 以 聽 好 再 不要 ジ , 大臣 說 他 給 認 們 跟 他 能 為 、官員這 國 們 接受不 王 國 說 說 王 法 向 法

是平 諸不 是 這些 近, 養的兒子,你也不能跟他們作朋友,這都是避免嫌疑的,對處女也是如此。還有「及 寡女是已經結 很 純粹 等的 也是避嫌 除這些 人 雖 的 然 前面講的「皆勿親近 來向 不 你特 以 -講親 疑。 婚 外 别 的 你學佛法 , 這在中 佛 跟 近 女子,丈夫死 這 就繼續說了,「寡女、處女、及諸不男, 也不要特 些人親厚了 (,不能) 國禮儀上面也講,不但不要跟寡女接近,寡女養的 說 别 了;處女是沒有結婚的女子,這些人不能跟 以為親厚」。你一跟這些人來親近,你行菩薩道 顯 我不能 示跟 顯得你菩薩說 跟你 他 們 們親 親 厚 近 法 但 不 , 是跟 不是這樣 那麼純粹 皆勿親近、以 前 面 講 0 0 後 的 以 為 面 以 親 有 好 為親厚」。 講 厚 ら 他 來 , 兒 你 們親 對 女, 要 若 不 於

以 好 ジ 跟 他 們 說 法

為 利 殺害 亦莫親 , 販 肉 近一也 自 活 ,衒賣女色, 不能夠 親 近什麼呢?下面這些人,「屠兒、 如是之人,皆勿親近 魁膾 畋 獵 漁捕

在

上

染黑 求生活,「 捕 海 這 者黑也是一樣的, 到 販 些人都不能親近 親近 賣肉 魚的這些人,還有沒有舉例出來,為自己的利益殺害眾生的生命。還有販賣自活 佛 鮮 店 的 , 是什麼?那是孔 屠 地 的 的 的 大廚 兒 時 位 販肉自活」。還有「衒賣女色」,這些人「皆勿親近」,都不能 人家屠宰這些禽獸 候,你想想看「近朱者赤,近墨者黑」,這中國的學問都這麼講 沒 前 師,這 有到 面 要想: 講過 聖 類 夫子聖人是這樣。而沒到聖人的境界都會受環境影響,因此 能夠真正 人 了 的 的人。還有「畋獵」, ,屠宰業的 地 位 ,他買了過來然後賣給人家,做這個 做 ,那跟朱色的接近久了就受他們污染成 到 涅 。「魁膾」 而 不緇 , 雖 到 就是 外面 然放 7那些切 1打獵捕 上怎麼樣的顏 肉掌廚 捉 野獸 行業 的 的 人 色裏面還不 跟 《赤色。 人。 , 他 以這 類 們 在 似 親 沒有 近 個來 海 現 近

墨

妙法蓮華經講記(十三)

凶 險 相 撲 種 種 一嬉戲 諸 婬 女等 盡 一勿親 近」。 這前 面都講過 了 這 些人都

不能跟他們親近。

單獨 法 候 在說法的時 來,不能關起門來說法,最重要的還要有其他人在場,這是不能獨處而為女子說 照禮上面來講,為女人來說法,有女子到你住的地方來,要求你說法 說出來 1 屏處 不能說我不能 莫獨 ,屏處是沒有 候 屏處 「毋得戲笑」,不能開玩笑,一邊說法戲笑這不許可的 跟 為女說法 你 說 別人,專門只為這一個女子來說法, 法 ,不可以。行菩薩道,對任 ,若說法時, 毋得戲笑」。有女子來請求菩薩 何人你都要說 這不 ·可以 法 的 ,要很嚴肅把 ,你把門 0 , 但是不 這 說 法 必 開 須 的 法 開 能 時 按

外面去乞食,你要带一 大眾,他一個人去乞食,結果遭到摩登伽女這個魔難 乞食。「將一比丘」,將 還有在印度那時 候 個比丘 比丘就帶一 有出家人要到外面乞食。 。「若無比丘」,要是沒有比 位比 丘,不能 所 一個 了 以 人 講 丘 所以 0 ,「入里乞食」, 前 , 在 面 只一個人去了, 講過 這裏講 阿 難 ,你要是 要 尊者 到 那 離 民 到 有 間 了

以

所

歸 什 以 結到 麼 一心念佛是最可靠的辦法 辦法? ジ 法 唯 心念佛心在 辨 法 就 \_ 佛號 心念佛 0 上面 , 佛號 那 外面 《存在心 一的一 裏 切境界不 的 , 那 就 能夠影響你說 不怕 切 障 法 礙 的 0 所

這 樣 近處 作 部經 都合在 , 這 個 是則名為行處、近處 能夠在這兩處有了工夫了 還是身安樂行 起講 ,意思是說住 雖然前面講行處近處合起來講,但那是講的事。 ,以此二處,能安樂說」。上面這一段就是把行處 **'**,你就 忍辱地跟 「能安樂說」, 遠離這些外緣 你在惡法時代就能 0 這個 合在一 起講 還有理 很安樂說 能 、親 夠 論 這

方 面 從理上來講, 後面一段那是專門從理上來發揮

#### 九〇講

又復不行 上、中、下法・有為、無為・實、不實法・

亦不分別 是男、是女・不得諸法・不知、不見

是則名為 菩薩行處。 一切諸法·空無所有·

無有常住。 亦無起滅。是名智者 所親近處 0

顛倒分別 諸法有無。是實、非實。是生、非生

在於閒處 、修攝其心・安住不動・ 如須彌 山

0

0

觀一切法、 不生不出·不動不退·常住一相·是名近處 皆無所有、 猶如虚空。 無有堅固

指的上法、 不行。要分別那是上法 「又復不行上、中、下法,有為、無為,實、不實法」。不行指的是什麼呢? 中 法、下法 ,有為法 、那是中法、那是有為法、無為法 、無為法,實法、不實法,這些都不要分別 ,那不算是「不行」,有 這 4

分 别 了 現 在 就 按 照 袓 師 注 解 先 把 這幾個 名 詞 看看 0 看 清楚之後 再 說 怎麼樣 才

能

夠

不行

歸 它 作 無生 藏 用 了 所 注 下怎麼樣 謂 教 解 到 通 不行。換句話說,藏教看這世間萬法生生滅滅的。通教是介於別教與藏教 四 教 教是講無生的 部 四四 圓教叫無作四諦。看這世間的時候,「煩惱即菩提 有三藏 不行,是不要分別藏通 有些不同 先 看 分是跟 諦 來 一上 分 不行呢?這是藏教 無量 的 0 藏教 就 的。 ` 0 舉 中 四諦,無作四諦是最後最高的 四 教是藏 我們現在 , ` 個 下法」,上中下法這三個 別教是講無量 部 簡單 分是跟 通 別圓 也好 别 就按照天台宗的 的 圓 例子,藏教 別教 , — ` , 通教也 一的 別教是上法 律都是圓教。這怎麼說呢?藏教講 四 0 藏教是生滅 諦。 好好 講 生滅 袓 • 四 層次的法 師, 别 0 諦 , 這些都把它融歸到圓教來 教也好 通教是中法 四 諦 通教 智者大師 法 , ,生死即涅槃」,這個是圓教 ,天台宗的 無生四 通教有一 , ` 別教 都把它歸 , 藏教是下 直 諦 火也講, 到 部 滿益 祖師 無量四 分也是這樣 到 有生滅 圓 《阿含經》 大 **囚教裏面** 法 注 解 師 諦 之間 所 這 跟 他 四 統 們是 其 上中 以 去 諦 的 到 4 他 統

的境界,這就叫不行上中下法。

教 到 切 了 惡劣的 人家直 圓 菩薩 教 接明 環 的 在惡法 境界 境 瞭 到 人 時 他 人都有這實相 講出這個法就是叫人家悟最高這 代 這 來 裏來 弘 揚 一切 這 妙 都 0 法 有這 化 他 險 為夷 工夫就是不行上中下法 自己修行 , 都是 到了 )妙法 圓 這 融 個 的 0 境界 0 講 , 這 的 自 時 個 己修持的境界是 法 候 就是 對 於 圓 外 教 面 法

來有漏 來要說 裏生死 由 成道 凡夫眾生 也度化眾生 自 主 到 流 法 有為 的 的 世 、要用 間 轉 被 以 來 牽引在六道裏面 無 不 及 無為 漏 四 , 聖 過 種 四聖界 的 他是來度化 呢?! 他 種 不 」,先看有為的,一切言語行動這都是有為的 行 以 同 ·聲聞 自 的聖人都是有為的 為來度化眾生,這是有為的 0 度為 六道 來回 眾生 緣覺他 主 凡 夫眾 生死 0 , 不 無論是聲聞 如果聲聞緣覺不度化眾生 生有 注重度化眾生 。凡夫有為是有漏 這 為 , 個當中有什麼區 都是起惑造業受報 ` 緣覺、菩薩 ,但並不是完全不度化 0 所以有為的 的,是什麼呢?漏落在 ,那小乘教就傳不下來 佛 別呢?有為之中 時候 共 惑業苦 釋迦牟尼佛 四 聖 , 無論是六 , 眾生 他 這 到 分 六 樣 世 他 相 道 出 道 間 不

這 了 句有為 菩薩 和 佛 分出有漏 他 們 弘 法 的 利 和 生這 無漏 行為, 的 有 為 是有 為 的 是無漏 的 就是不流落在 六道 生 死 了

等 道 體 漏 任 本 裏 是 有為 何行 體 性 — 面 無為 樣平等 就是真 這 為 無 4 就 的 在 算 這 漏 無 , 的 裏 有為 如 在 為 就 本 地 指 叫 0 性 獄 這 無 + , 裏 法 個 都是有 為 0 真 界就 面 平等, 0 分 的 如本性是平等的 眾生 為 成 是真 它在沒有表現行 六 0 就 , 凡 如 + 跟菩薩佛的 本 四 法界 聖那 · 性 0 是 十 , 在這平等性 個 就 法界就是四 7為的 境界 本體來講 有言語、 時候都 講 有行 上面 到 聖界六凡界, 無為 是無為法 無論是 動 就 本體 的 來 時 六 . 講 凡 來 候 0 , 不管 他 都 所 .講 四 是 聖 們 以 , 六 同 有為有 依 它是沒 著 凡 這 個 那 個 平 本 個 有

這 這 有 這 個 ジ 具體的法 人 理 實 眾 這 不 個 生本身他 實法 就有它的作用。不學佛的人,他有他的作用,造業也是這個 人 我 們有這身體了,身體包含心理,這 **\_**, 有這色身, 實法按照 唯 有這 識宗講 心 理 的 , 這個 凡是有具體 有體有 很 用 具 的 體 0 色法 我 的 們 這 身體 麼一 還有 個 就 是 ら 體 法 五 法 屈來造 在 蘊 這 我 和 裏 的 們

我 們 學 佛 的 人 來學 佛 要想 成 佛 也是 由 這 個 體 來 起 作 用 這 個 4 作 實 法

還是 有這 不實 部 說 酬 些 我 個 分 假 , 叫 得字 有 ~ 二· 們 抽 ら い 法 不 收 實 法 分 講 象觀念在當中。 十 位 時 由 呢?但它與 法 入 了 四 這 間 有很多事情 呢 , 空間 色 ? 分 就 個 法 有 假 位 就 所 法 是 所 時 色 得 , ジ 不 顯 它在 間 沒 法 法 實 比 示 0 作 如 這 出 辨 ジ 在 來 是 生意 部 法 我 法 說 的 我 分 來 們 的 都 \_ 0 們 來 的 個 假 說 有 按 人 講 抽 類 顯 照 關 法 明 , 這得 象 政 示 的 日 唯 係 , 常 這 的 府 出 識 0 0 在二十 生活 字 向 些 這 由 來 空間 很 叫 這 個 他 講 些色法 之中 抽 抽 假 作不實法 , 也是抽 象 是 四 這 法 不 • 稅 不 0 0 你有 活 這 相 ジ 相 , 象 應 動 法 4 假 應 7所得, 營業 之中, 各有 法 行 法 中 它有這 法 所 共有二十 0 得 怎 第一 你 它有它的 小 些具體 エ 稅 麼 部 個 作 不 分, 0 然 就 這 相 四 是 作 然 得 後 的 應 個 是色法 東 得 後 有 用 呢 ? 構 了 這 西 再 沒 成 報 那 4

薩 生 滅 也 拿這 好 的 佛 前 個 也 面 分 好 講 别 實法 六 , 到 道 凡 與 人 夫眾 世 不實法 間 來說 生 的 , 法度 有 再 為 \_ 化 固 種 眾 然 分 生 是 法 生 , , 應化 滅 這有為的 的 法 緣 四 滿 聖 叫 ア 了 不實法 的 離 有為也是生 開 0 這 凡是有為 個 地 品 滅 到 的 的 别 都 處 菩 是

實法 去了 , 無 就 為叫 這 地 作實法;或者說有漏 區來講 ,佛來了 就生,佛去了就滅,它也是生滅法 的叫不實法,無漏叫實法,這就是另外一 0 所 以 講有為叫不 種 分法

體 分别的 分別。菩薩 不要分別這些言語行為,一 不實法,全部歸 都有平等的 所 法 以 從這裏到 就 佛到 凡夫眾生來看明明是有分別的,但是他引導你來悟自己人人都有這本 實相 入到實相。分別指的凡夫眾生不了解,悟不到自己有實相才有這 世間來教化眾生,就是教我們悟這平等的實相 上 , 面都是屬於「不行」,就是上、中、下法 所以講「不行」。要行的話永久也不能成佛 切 朝著平等的實相這境界來悟 ,有為 , 必 教我 須「不行」, 無 們 為 把這些有 實 些

抽 有「不得諸法 這裏把它合起來講男女,有定慧這些法,不要分別定慧,有定有慧這是一體 喻 象的。《心 男女的 亦不分別是男、是女,不得諸法 表法 經》裏面講「無智亦無得」,你講有得,那完全得的是假法 ,不知、不見」,得諸法是剛才講的 , 男是代表智慧, 女是代表定工 , 不知、不見」。「是男、是女」,佛 夫。前 分位的假法,所以「得」是一個 面講有戒定慧這三部 。得了假法 分 經有比 在 還

妙法蓮華經講記(十三)

是 這些 什麼時 大家 實 滅 相 的 一假法 念佛 不要得 講 候 到真理 才得 • 知 這諸 道 這些諸法都在 西 到 上 實 方 法 極 面 法 , 諸法 樂世界有常寂光 , 呢? 這 那裏 些諸 所 就是差別 以 如 法 這裏講 都是 如 不 相 動的 假 土, 不不 。「不得諸法」這差 法 正 , 得 0 如 報 所 諸 如 以 這身體 法 不動就是大 這 · · · 假 諸法 法 , 依 就 别 就 報 圓 相 寂滅 凡夫來講 教來 這 , 土 就 地 相 . 講 能 0 身土 什麼叫 夠 觀 進 認 行 為 入 的 到 寂 都 如 時 是真 大寂 滅 0 候 這 ?

不見 具體 出 情 面 能 那 些東 那是 所 的 物 不知、 的 品 西 話 也好 被 個 那 我 境界 不見」, 圓教 們眼 , 都是被我們所 境界入不去 所看到了 ジ 有知有見,那我們先研究看看。「知」,我們心裏知道某件事 對 境界那是相 , 見的 0 我們眼是能見 要 八之這個 0 對 不 的 知不見 , 圓 心是能 教 ,外面 , ,能所也是圓融 就 知知 必 那 , 些東西 須把能 境界是所 所分別 ,無論是顏色也好 的。 知 ° 取 你如果始終分 見 消 114 呢?外 不

是則名為菩薩行 **?處**」, 這上面 所講的一 切都 不行」, 也都 「不分別」, 這 就

悟到 切法 是菩薩 毀謗他也好,讚歎他也好,這是差別相。破壞他、維護他,在他看起來都是如實相 些外面境界影響,而 這個境界就起作用 一看都是實相。菩薩在惡法時代來弘揚這部妙法的話,他有這樣的修養 行處 就 前 面 能 講 的 把妙法很 ,外面一 要住在忍辱地 順利 切凡夫那些知見,那些環境都能把它轉變,不受那 弘揚出去,這是菩薩行處 他要根據什麼呢? 觀諸法 如 實 相 ,人家 把

文 用 偈頌說一說。「一切諸法,空無所有,無有常住 前面長行文講 ,菩薩行處要把一 切法 用觀 说的方法 親 亦無起滅 切諸 ,是名智者所親 法皆空, 把前 面 近 經

了空見的 沒有常住相 不要偏於偏空。 的 法 這個 空無 「一切諸法,空無所有」, 不是頑虚空,不是偏空 所 就是講這個真空妙有,空無所有是講的是真正真空,它不是像一般著 有 沒有起滅,不要偏於有的 。再解釋「無有常住 這兩句話,空無所有, 所以講「無有常住,無有起滅」。沒有常 , 亦無起滅」,沒有常住相 。這個偏於一邊的真空叫真諦, 普通講萬法皆空, 也沒 有起滅 真諦叫空 講真 住

那 諦 有什麼?中道,真諦 無起滅 不要注重俗 ` 一諦,俗 俗 諦 融 諦是世間 歸 個 中 法 道 有 起 有 滅 有生住異滅 的。 這 兩 者 都 沒 有

智者所 這 親 個 近 114 作 的 一是名智者 用中道來自己修行,用中道來弘揚妙法 所 親近 處」,不 偏於真空,不 -偏於 俗諦 , 歸於中道 , 這是

是 非 切 實 都從迷惑顛倒 顛 前 倒 面 分別諸法有無,是實、非實, 講過 生出那些諸法 了 是生還是非生 , 所以 的 顛 , 是生 倒 這 都是 分 別。 、非生」。「顛 顛 諸法 倒 分別 , — 了 倒 切 法 分別」就是凡夫眾生 是有是無,是實還

樣 跑 回 的 到 來 安安穩穩 地 那裏) 還有 這 方在那裏 ジ 讓 在 收攝起來,把散亂的 的 它安安靜 來 於 , 修攝 閒 點 處 都 其心 不要搖 修攝 靜 住 。「修攝其心」 在 其心 那裏 動 心收回來。收回來就是要入定,「安住不動 , 安住 不 動 0 不 就是把心 不動 . 動 , 到什麼程度呢?就如同 如 須 (平常這心是散亂 彌 山 0 修 行 人 他選 的 須 擇 彌 跑 <u>\_</u>, 到 個 山 收攝 這 閒 裏 那 靜

觀 切 法 」,菩薩 用 觀行法 , 把上面這些一 觀,「皆無所有」, 菩薩用定工夫

妙法蓮華經講記(十三)

的 用 智慧來 無有堅固」,在虚空裏面 ,「猶如虚空,無有堅固」。 觀 這些在你一 觀 , 任 之下, 何 這些現 個 現相都不是那麼堅固 相都 無所有 0 說 個 的 比 喻 都是在那 就 像虚 飄浮 空 那 不定 樣

在的。 「是名近處」,親近處應該親近的 常住 也不動也不退,那怎麼呢?總歸起來,「常住一相」, 不生不出,不動不退」,這前面講過了,有生有出那是差別假相,假的不實 相 就是講實相 ,實相就是真 ,就要親近常住一 八如本性 ,真如 相 0 本性它是常住 圓 融 常住 個 的 相 這常住 ,這是

親 把它斷除掉 法界不管是六道凡 就是常住的。 不是本來常住 不是講有生滅才有常住,有生滅對常住,這常住還是相對的境界,這常住就是本來 近的近處 了 就是常住一 ,常住 比如十法界就是差別 ,有生有滅 夫也好 就 顯 出 相 來了 這 四聖界 相對 , 的沒 也 相 顯出來這一相就是實相。大菩薩到世間來 好 ,同一個法界同一個法身,就是一法界。 , 什麼可貴的。凡夫眾生把不是常住 都是平等常住 上的。 它本來是常住 的 的 弘 假 這 法 如果 相

有慧 前 偈頌裏面把它合起來講 面 講分成幾部分 有行處 ,講到最後這 ,講修行 的 「 行 」 講親 成就 近處 0 了 在 0 親 行怎麼成就呢? 近處裏附帶有戒有 定

# 若有比丘·於我滅後·入是行處、及親近處·

## 說斯經時·無有怯弱。

親 後 近處,然後他說這部經的時候 ,「入是行處、及親近處」。 若有比丘」, 這 比 丘當然發迴 他修行的工夫, , 就 小向 自自然然 大的 **然的沒** 入了上面 前 有怯 面 講 比丘 弱 講 的 行 發 處 ジ 要弘 , 以 法 及 應 的 該 親 在 佛 近 的 滅

來 內 面 有威 ジ 裏 所以 這個怎麼說呢?行處親 面 儀 說 沒 的 此 有 經 任 他 一無怯 沒 何 有 的 弱 任 障 礙 何 , 的 不會怯怕的 怎麼說都是稱 近處 過 失 0 ,前面講的 在 ·智慧: , 不會有軟 性 方 而 面 附帶要說的戒定慧,有了戒定在行為 說 他 弱的 能 他 夠 所說 狀況 入 理, 的都是從 出 就是悟 現 本 到 性裏 真 如 本 面流露 性 在 出 上

能 夠有這種 任修養工 夫,他在惡法時代說法很愉快,很樂,下面就解釋樂的原因

六四

開化演暢。説斯經典。其心安隱。無有怯弱。從禪定起。為諸國王、王子、臣民、婆羅門等。菩薩有時、入於靜室。以正憶念、隨義觀法。

為這些人來演 室裏面。「以正憶念、隨義觀法」,隨著佛法的義理觀這萬法。然後「從禪定起」來, 「為諸國王」為很多國王。「王子、臣民、婆羅門等,開化演暢,說斯經 菩薩有時 暢說這部經 、 入 於靜室」, 他 要弘 法 利生, 有時候要自己修行定工夫了 典」。可以 到 靜

前 的 到 上 一面。 修養 婆羅 心一意的觀這法。觀什麼法呢?觀前面所講的,從這萬法差別法一觀,觀 。無論對 這自然 門 入於靜室、以正憶念」 都可 於眼前的境界、不在眼前的境界都是正。正是什麼呢?沒有其他的妄 印度那些婆羅 就有定工夫-以替他們說法 門都是很有學問的 禪定,然後從禪定起來,他可以替這些人從國王、大臣 很重要, 憶是那個境界不在眼前,念是念茲在茲在眼 , 而且都有修行的工夫),菩薩有這樣 到 實相

都是安樂在那裏說法。後面總結,請看經文: 得到安樂,不論在 沒有任何怯弱的心理。為什麼呢?他有定工夫,有智慧,所以不怯弱。不怯弱就是 也好以至於婆羅門也好,他的心是安隱的,安隱是安安隱隱在那裏不動。無有怯弱 說這經 的時候,「其心安隱,無有怯弱」。菩薩說這部經的時候,不管是對國王 什麼時代,就是惡法時代惡到什麼程度,他有這定功有這智慧

# 文殊師利・是名菩薩 安住初法。能於後世、說法華經

安住初法,他能在後世說 釋迦牟尼佛就告訴 文殊師利菩薩 《法華經》,身安樂行到此講完了。 說, 這樣的菩薩前面講行成就了得到安樂了,

#### **弗一九一講**

又 宣說、若讀經時。 、文殊師利。如來滅後。於末法中、欲說是經 不樂說人、及經典過 應住安樂行 0 若 口

種 安樂行 今天開 列 始 出 講 口 安樂行, 個 小 的提綱出來,拿來我們對 請看第二〇〇頁,這 講表上就把三種 照 一下 加 上後 面 共有

非拔 括 衣 處 能 天 觀 夠 那些親 口 想想在 苦 安樂行 拔苦跟後 λ 這 個 如來室 在 內 近 安樂行二十七 觀 的 的 , 行 面 這一行下 ,那些是不應該親 在 方 所 與樂就是配 這 謂 面 拔苦就 上面 那 就 表 面 說 後 有三種問語,這是菩薩在惡法時代來說法 的 是悲 合入 法與 止 面 行 這 近的 樂 了如來室 心 , — 觀行就是講 面 與樂是大慈, 把這幾項下面 , 在前 在最 ,觀行這 後 面講過了, 人那幾段 口 安樂 配合起來 拔苦與樂就是大慈大 一行說法是坐如 , 這其中附帶有講戒定慧 開 口安樂在 始近處這是身安樂行 防防 止這 非 來座 的時 就 方面它是要 如 候 悲 同 穿上 所 人家來 這 謂 樣 觀 如 今 包 來 防 近 才

來問 答 問 他 復 法 什麼道 問 的 題 人 的 有三 理 可 , 他 以答復 種 都不了解。 不 同 0 的 還有王者語 人 那王者語,作國王的人非常驕傲,這兩種 有 可 以答的 ,那就是作國王的人;還有愚者 有不 可 以 答的 智者 語 語 他 ,愚者 不 是 可以 誠 ジ 跟 你 誠 他 跟 意

書 來 航 頭 個 行分成兩部分,一個是長文,一 也 可 佛 ,在我們凡夫看起來,佛滅度就永久離開這世間了,其實不是的。佛滅度不是 就是釋迦牟尼佛稱呼自己, 人拿筆在寫,從上往下寫叫長行文,這 ,這經文已經把它印出來了一行一行, )。另一 就說 以 口 安樂行 ,當然是正 了,「又、文殊師利」, 個讀長「行」(音型) 正 確 確 的 的 念法 0 按照一 我將來滅後就是滅度 安樂「行」(音性),古時候讀法 文, 般可 個是偈頌。長文簡單的說,一種讀法叫長「行」(音 釋迦牟尼 這兩 以聽得懂的話 佛叫著文殊師利菩薩說 在那裏是靜態的 兩者怎麼念都可以 種讀法意思有點 1,讀性 這前面也跟各位說過了, ,還是讀去聲。 不同。長行(音航) 。長行(音型)文等於 。現在先講長行文 讀哼, 。「如來滅後」, 我 們 這 現 在 口 就是 佛 安樂 讀 開 滅 哼 如

妙法蓮華經講記(十三)

是佛 候 後 還 我 般 然後你才能在末法時中說這部經 在就是末法時期, 有讀誦 應住安樂行」,在口 ,「欲說是經,應住安樂行」。欲說是經 們這裏看是 人 講這 滅度之後 他 在 我 死了 的 們這 ,書寫的 有正 如來滅度 個 有 而 些人 法 地 品 且末法 時 業方面要懂得口怎麼樣才能得到安樂 還有修持的 來 期 說 ,實際上 弘 死 時期 有像 法 了 利生, 就是滅度, 開 法 他是轉移到另外一 0 始 時 很多。 因緣 已經很久了。 期 • ,前面講你要弘揚這部經 已經圓滿 這完全是說 有末法時期 這裏「欲 佛告訴文殊師利,在末法 了, 個 說 錯 , 地 」就是口 正法 他再到另外一個 的 方去。那「於末法 0 像法 得 如 來滅 到 說 都過去了 這 , 後 就 個 不只是 是 修 就是滅 時 持 口 空去 ; 我 用 安 的 中一,這 這 樂 工 口 度 們 個 夫 說 行 在 時 現 之

行 個 0 足止 後 接著 面 講 行 就解釋了 的 觀 個 行 是 ,怎麼樣求得口安樂行。下面解釋分為兩 那就是 觀 行 0 說 止 行 法 就是 坐上如來座了 如 同 穿上 如 0 現在先 來 衣 服 講止 防 止 者 行 , 講表 切 過 失的 有列 出來 屬 於 了 止

若 口 宣 說 若讀經 時 , 不 樂說 人 及經典過」。 菩薩發心 在末法中 惡法 時

學佛 是不 接受 要這 失 好 妙 些 論 當然是 代 所 不 是 好 及 法 以 法 說 , - 願意 就是 的 不 經 的 樣 用 否 這 釋 介說 典 說 可 則 能 人 部 口 甚至 藏 自 為 夠 他 迦 人 宣 以 過 你 經 牟 己 家 什 一說 就 說 開 們 教 就 也是 的一 是 說 等 權 於 人 的 尼 的 麼 用 ,或者是 他 讀 的 出 不 顈 佛 法 根 於 口 樂說 想辨 種 實 能 機 所 過 謗 他 誦 宣 都是 煩 悟 的 說 以 說 法 , , 來方 惱 法 讀 說 ,樂說就 到 說 過 讀 人 藏 來 給 宣是 再 這 方 經 失 的 經 說 便 典 實 陷 的 便 通 過 人 說 , 宣 的 講 害 你 時 家 相 法 人過失就是自己煩惱起來了, 别 ` 呢?這裏講 是好說 給他 你 說 候 聽 揚 這 說 過 這 些法 你 出 經 0 說 , , 再說 典的 不樂 樣 們 出 在 他 或是領導人家讀經 說 聽 門 弘 來 的 喜歡說經典上的過 起來前 經典沒 揚 過? 說 0 。意思就是引導他 過 「不樂說 就圓 這 失 人 若讀 過, 部 你 有過, 教 要說 經 他 面 經 就是 講的 來 的 會 人 時 講 時 記 人 就 家有 以 恨 方 那 候 樂說 佛在 都 些 說 讀經 便 你 , 們 方 人家 是 所 你 這 法 什 過去說 用 也是 人 到 個 以 便 就 你要是說 麼 , 後 過 你 不 法 不 口 過 自 可 喜 來 宣揚 不 能 說 失 失為樂事情 用 己 的聲 能 歡 能 夠 就 以 的 口 , 夠 凡 的 說 夠 指 法 這 讀 在 , 夫眾 聞 隨 明 都 出 人 部 造業 家 瞭 緣 是 他 你 便 那 經 能 覺 要是 的 說 這 針 些 就 生 口 了

那

不

過

不

部

對

法

不

無

說

是 方 現 過 在 蜜 大 甘 經 石 石 蔗 在 蜜 樣都 盆子 便 眾 典等 在 去 現 上 頭 教 04 蜜 在 經 他 懂 聽 的 關 是 等 大 不 的 樣 中 典 的 們 得 過 石 於 家 是 怎麼 越 甜 間 裏 那 員 那 蜜 經 到 了 蜂 南 圓 的 些 教 些 典 , 的 面 蜜 不 教 經 懂 這 道 方 解 那 0 叫 , 要 不 那 個 這 那 典 員 個 石 這 理 便 管是 拿 把 就 時 了 麼 地 個 圓 說 教 蜜 , 它 是 這 跟 候 的 方 好 甜 教 的 0 , ? 個 有 解 說 你 現 都 過 的 把 經 教 , 是 舉 釋 吃 在 以 去 理 味 以 典 , 所 為 前 到 靈 道 前 出 佛 種 那 以 圓 , 靈 蜂 有 現 那 來 特 石 山 注 教 佛 說 \_ 山會 你 蜜 沒 會 在 樣 蜜 所 成 的 殊 解 0 有 上 佛 吃 如 在 的 比 講 的 , 那 上領 開 果 它 都 法 靈 絕 那 不 如 的 甘 是 對 權 華 沒 \_ 山 個 不是蜜蜂 盆 部 同 庶 悟 看 會 有 經 佛 子 顯 有 石 叩可 經 0 蜜中 實 到 ? 裏 以 上 由 講 **>** 把 , 藏 前 圓 中 統 才 的 的 的 握 甘 面 [教教理 邊皆 i 蔗把 作 邊 圓 祖 統 領 通 放 , 步 中 皆 師 都 悟 别 很 的 教 石 是 邊皆 快 甜 它製成的 蜜 教 就 到 各 甜 它是古 的 了 舉 步 圓 圓 種 的 理 0 講 時 出 教 對 甜 在 教 都 , 是 世 沒 候 那 0 中 在 如 比 0 的 《四四 時候 靠 喻 間 蔗 不 同 些 道 方 有 , 間 你吃 過 方 回 了 的 兩 盆子 理 便 的 糖 阿 04 這 頭 蜜在 便 樣 , 0 說 含經 法 邊 那 那 一看 過 作 石 切 熬 0 是 這 蜜 個 去 邊 緣 因 的 交 成 , **>** 原來 學術 是 靈 什 佛 為 趾 的 蜜 那 , 緣 , 方 既 麼 到 所 山 大 , , 種 , 的 等 家 呢 然 就 那 說 會 交 以 蜜 蜜 是 ? 趾 像 及 個 上 的 在 山 的

切 的學問 以 圓教 看來都 能夠引導他 明 瞭實相的, 就 有這妙用在 那裏

# 亦不輕慢諸餘法師・不說他人好惡、長短。於聲聞人・亦不稱名說其 過惡・亦不稱名讚歎其美

們 是最高的 比 都是讓那些聽法的人一步一步能夠悟到這個真理。真理講的第一義諦,第一義諦就 便法,來弘揚佛法的那些餘法師,這個祖師在注解說,要了解佛當初講這些方便法 如 說一直到 接著說,不能夠「輕慢諸餘法師」。雖然那些餘法師不是圓教的,講方便法的。 悟到 現在 實相。這些菩薩們不能依照圓教的教理,來輕慢那些講方便法的法師 南傳佛教聲聞小乘教還有,但你 不能說他不對。 依 照 佛 講 的 方

有那些 不要牽涉到 也不要說,惡也不要說 也不可以 缺 點 人身上面他的善惡長短 , 說 「說他人」,他人就是一般人,惡法時代的眾生, 法 時不能 ,一說出來就有是非。還有說長短 評 論人家長短。 。「於聲聞 換句話說 人」,這更要注意了, 你 對 於 ,說某些人有他 般 人 有善的有惡的 對 你 於學小乘法聲 說 法 就 的 優 說 。善善 法 點

聞 那 些過 弟 子 失 亦 造了 不 稱 那些惡。 名說 其過惡」, 假 如 說 這聲 你 也 聞 不 他 能 犯了 夠 稱 戒 名 , 你 就 也 是指 不 能 名某某聲 稱 名 道 聞 姓 弟子 把 他 的 過 他 失 犯 說 了

出

來

要揭 得 起 美 了 什 自 的 面 共修 己 是 麼 好 好 這 做 處這 那些 發他 就 個 很 的 呢?前面 在 亦 道 好 罪惡的 理 你 有什麼 不稱 方 造惡業 要替他隱藏 這 讚 的 面 人, 是 歎某 嗎? 說是不要說過惡,要隱惡揚善 名讚歎其美」,說他過惡固然不可稱名, 事 他 不 就是 可 自 情 有 的 \_ 個 讚 美處 以 沒 , 你在 聲聞 起來 毀 這 呢?這可從 有考察清楚? 他 個 末法 也 0 人 0 不 你 不 不要稱名 可 , 說 時代弘揚 不替他隱藏 那會引 以 兩 人 0 · 再 過惡不要毀他 說 方 起 人 (直接指名某某 說 面 妙法 家 别 說 他 真 過 而 , 人 , 說出 就 再說 惡 的 的 , 世 對於一 , 嫉 有 間 你 毀謗 來大家聽 妒 人 修 看 法來講要隱惡, ら , 行 而讚歎他的 他 亦不 般人善惡長 人 到 修得 他 人; 所 稱 讚 了, 以 這 讚歎 歎 不 很 美 名 讚歎 就 某 能 好 好 等 好處 自 某 讚 的 短 , 其美 人家 己 於叫大家 歎 在 人 固 是 , 他 過 他 面 , 然 有惡 去 這 很 不要說 的 是真 讚 修行 僧 種 好 美 學 你 團 歎 行 懂 為 會 為 的 他 不 上

别 這 可 對 就 人 以 於 是 聽 指 聲 人 你 名 聞 情 讚美 的 人 世 說 故 包 他 括 就 , , 總得 别 是 出 家 人 他 修行工 要了 就 在 家 嫉 妒 解 的 夫 很 要避 在 以 後 家 好 對 學 免 , 他 你 小 也 乘 就 不 的 很 可 人, 不 利 特 的 都 别 是修道 讚 0 美 這些道理 他 的 讚美 人 你 要想 他 他 等 的 於 過 弘 揚 惡 陷 固 妙 害 然 法 他 不

還有 修 指 對 成 為 他 處 這 佛 再 這 於學聲聞的 研究 連 還 別教 個 個 聽 對 遠 他修聲聞 原 你 於 一下 這些 得 因 而 的 圓 很 深 , 讚 一聲 你 教 美 人,不管是在家的出家的,你要讚歎他修得真好,可以了生死 的 層 不 他 你在惡法時代 聞 根 能 他 的 他覺得自己不錯 , 人 他 機 隨 無 一感覺自滿 分 還不 也放棄了 析 論 便讚美他 他 , 到 你 的 指 弘揚這部 過 了, 善根還沒 這 0 惡、 再呢? 也不肯修了 就滿足了。這 小 對於這菩薩道行菩薩法 美 乘 妙法 法 的 說他 到 這 不 那 行 方 ,希望聽的人都 程度 過惡 0 面 的 所以 個 都 , 不 這 , 你也要知道,聲 聽 為了這個原因 不是指 個 必 你這 學 說 到 , 為 他 能夠學這 ,不肯再 極 什麼 說 本人或是 處 只 , ,專 大 不 聞 能 妙法 乘 迴 必 出 上 犯戒 門說聲聞 佛 說 小 六 面 呢? 法 向 道 有 沒 他 , 如 大 而 通 問 不是 果 不 往 教 題 小 因 你 敢 深

乘 法 不好 也 不 可 以 說

嚴 只能 代也不那麼容易的 的 不 願 生成就的 番生死 確 好 到極樂世界去 那你 最 夠 不錯 我 證 好 怎麼 們 好不容易的 到 你 對 羅 但 現 只 是 在還 辨 小乘學人 漢果 說 呢?: 我 法 ,這個是非常好 有不少修聲聞 們要了 而 就 0 勸 證羅 已。 0 可 也不說 所以 他 以 念佛最 漢果先 但是 解 了 現 , 想要證 在 雖 對 小 斷 乘是好是 好 你看到那些修小乘 然修持不 的 於 見惑, 那 0 念佛 到羅 個 南 傳佛 人 見惑斷了 不好 不但 漢 錯 果 教就學聲聞 他 , 所修 是 如果他不能 , 別說 他 圓 的 的 教 的 以 修持固 在 後再斷思惑 人 方 , 木法 還是圓 的 便 , 雖 法 迴 , |然不錯 小 然修持得 時 而 , 教 代 向 你 現 在 之中 大 不 , 還 <u>.</u>看 , 就 , 加 學得一 你 很 有 在 起 以 的 勸 天 過 來 特 好 說 他是好 上 去 再 他 他 别 念佛 戒 像 人 們 法 修持 律莊 間 法

也

時

セ

發

當

是

#### 又 亦不生怨嫌之心

ら 都 不可 你去 以 弘 揚 有 妙 怨就是 法 的 時 什 候 麼?我講這麼好 你 對 那 些學法 的 的 道 人 理 你 , 你 不 怎麼 要對 他 直聽 生 起 了怨 不明 白? 嫌 這 怨 這

妙法蓮華經講記(十三)

嫌 他有心在學,卻很難領 嫌是比怨稍 步來誘導他 疑,在這裏根據 微 輕 你不能 祖師 點, 注解,嫌是責備人家,你在講妙好的道理,他很難 加 悟。這個不管對方懂不懂,你要用好的方法來開導他,一步 就責備他 以責怪 他 叫怨嫌之心。 本來這個嫌字是嫌 疑 聽得下去, 起 了 疑 惑

家爭奪不肯放棄自己權利的 晚 看 理 現在行為就不會這樣,他絕對不會在世間爭名奪利 法怎麼 忙著選舉的 很 難 找得出來嗎?特別這些在學術界的人、一天到晚在錢財上面 在 領 這 辨呢?那你行菩薩道要用 悟, 個 時 代 就是聲聞 人, 的 實在 人, 生滅 說 見思惑比 他 人, 四諦 連生滅法 過去 那 善巧方便來誘導他 你就料定 個 也不懂 都嚴 法門,現代人真能夠了 重 他連生滅 1。真正 ,你對他講這妙法 懂得生滅 四 。凡是他熱衷於在世間 諦都 不懂。想想看,你弘揚 解的 四 ,不 諦 話 打轉的人 但 懂 , 各 得 他 對圓 生 位 裏 滅 ` — 可 以 教 , 跟 法 天 想 的 到 妙 他 想 人 道

善修如是安樂心故・諸有聽者、不逆其意・有所難問・不以小乘法答・ 上 一面 把 止 行的講過去了 ,下面是 入觀行。 觀行是什麼?對人家說 法 (這方面

# 但以大乘而為解說·令得一切種智

出來 安樂 , 心是什麼 你才能得到 善修如是安樂心故」,你是發心要弘揚妙法的人,你要好好修安樂 呢?就是講 口 安樂 , 口 安樂 所以 你要善修這樣 , 口 要聽 Ü 的 安樂 指 揮 0 ジ 有安樂 故 心然後你 說出這 Ü 個 0 你 言 修 語

切 種智」。 諸有聽 者 ` 不 逆其意, 有所 難問 , 不 以 小 乘 法答 , 但 以 大乘而為解說 , 令得

後 有執 有所 不要使他產生抗 順著他的根機來誘導 執著 著就免不了逆了人家意思。 你是這樣修安樂心,那些來聽你說法的人,「不逆其意」,就是你說出來這個 雖 然沒 拒的 有 證 ら い 理 到 , 就像孔 破 。這個要怎麼才能作得到呢?必須你說法的 法 執 夫子教學生循循善誘,就不會逆他的意思 你自己在法身沒有執著, 工 夫 ,但是道 理你 總要 明 就能夠觀察他的 白 0 這 法 執 要不 人,自己不要 根 得 的 機 法 然

他 們那些來聽的人「有所難問」,他們有什麼問題來問你的時候,「不以小乘法

妙法蓮華經講記(十三)

個 答」,你 目 的 「令得一 不必拿小 切種. 乘法 智」, 來答 幫助 復 他 他 ° 但 步一 以 大乘 步了解大乘法 ·而 為解 說 門 以 , 然後 大 乘 得 佛 法 切 給 種 他 智 解 釋 能 夠 這

成

佛

薩 法 法 種 發 怕 法 門 給 有 這 心菩薩沒 門 他解 些發 他 0 這 你 、是那一個 ジ 兩 隨 答 句話 通 心菩薩在惡法時代, 有 便 , 因 用 能 要注意,「不以小乘法答,但以大乘而為解說」,這就是釋 觀 為 夠 小 機 你不 境界 乘 觀 的 眾 法 工 生 了解他的 , 夫 來解答, 你都是以 的 佛 根 在 遇 機 根 這裏 到 對於大乘佛法 , 他怎麼說 機 那 大乘佛法來替他 些問 用 ,他問的 個 法 都 穩 的 法雖 他 妥 可 人, 就 的 以 聞 然是小乘法 他 解 辨 0 問 不到 釋 法 但是釋迦牟尼佛 的是 了。 不管他 這 個 小 這在過去真正 , 保 乘 他 問問 法 險 的 也 , 你 許 什 防 可 麼 止 不 迦牟尼佛 以 後 必 是那 來這 是 學 拿 大 大乘 小 苦 些 恐 乘

#### 第一九二講

爾時世尊欲重宣此義。而說偈言。

以用意, 吳子是成 三斤斗之 1、上斗菩薩常樂 安隱說法·於清淨地、而施牀座

以油塗身·澡浴塵穢·著新淨衣·內外俱淨。

重宣此義」,把前面講的這意義再宣說一次,「而說偈言」,就說這些偈頌

爾時世尊」就在前面長行文講過以後,這個時候,世尊就是釋迦牟尼佛

·。 一欲

括 細 再把安樂行種種情況把它說出來 止行觀行。但是到偈頌裏面就把安樂行的狀況,經文裏面講的行相 前面長文裏面就講止行、觀行,菩薩要弘法的時候要住安樂行,這安樂行是包 , 行相就是詳

內外俱淨」。一共三段,三段就是入如來室、坐如來座、著如來衣 菩薩常樂安隱說 法,於清淨地、 而 施 ,以油塗身,澡浴塵穢,著新淨衣,

法為 呢?「安隱說法」,就是用安隱說法作為你樂的事情 樂。 菩薩常樂」,這樂念勒也可以 也就是發心在惡法時代弘揚妙法這些菩薩,要常樂不間 ,當好字講念要也行 樂比好 斷 更進 的 0 常樂是什麼 步 以 說

某 苦?不但我們人道,天道也有壞苦,欲界有壞苦, 惡世 道 大 種 在 人 生老病死 理 大 地 這裏講得了安隱的果 是 就是 個地 苦就危害不到 除 得到安隱道, 這個安樂說法,就是入如來室。祖師注解,安樂說法就是那些想聽菩薩說法的 了 如 品 此 第 、愛別離 八 苦那還 0 的眾生心裏亂了 八 現 識 在 的 以及 正 相 的,這叫安。在我們眾生本身來講是五根之身,本身以外的 有很多很多的 、怨憎會、求不得、五 好契合安隱這意思,智者大師講,菩薩得到安隱的時候 分。 安隱果。 0 我們眾生本身心 根據智者大 ,外面 我們先 的 菩薩都不受危害 師 山河大地 看 講 陰熾盛這八苦,凡夫眾生那一個不受這八 安隱這 裏亂 的,得到安隱果這安隱 這八識 了, 個 這五 意思 到空界有行苦 , 的 這 根之身不守秩序 ),講 相分,它也動起來 叫作安。 到修 八苦大 道安隱有成 ,在五濁惡世 就 家 叫 亂 都 , 亂 了 就 知 五濁 山 了, 道 河 這

竽 是 環 嶽 開 了 事先沒 有 風 個 什 麼 合 麼 危 悟 境突 ·天災巨 這 暴 始 這 之 首 害 自己 才有 能 個 就 風 呢?智者大 兩 這 夠 有 是 然 國 來 個 入 一變 苦在 有真 暴 有 泰 意 4 有 預 信 小 了 這 安 報 思 巨 , 鐵 風 山 ら い 皮屋 果 學 暴 都 三界 變, 在 4 如 , 0 隱 這 暴 風 本 你 師說了:「日 , 不 0 作 最 學成 呢? 個 事 是 能 安隱 頂被 性 面 之 風 什 內 低 先 前 \_ \_ 動 0 崩 掀起來 來的 開 限 般 沒 就 麼呢?我們 隱就是穩的意思,在早期就是隱字, 那 0 度 人 有 有了定 安隱 中國古 始 下 悟還 明 就 來 4 話 個眾生都 倒暴風 了 你 道 ジ 很 了 , 難 見 功, 把 不算 預 , 人作文章有「泰山崩於前 , 0 得到 性 適 你 在太平洋這 知 人 備 所不能動」, 都 那就是果。 道學安隱 應 顏色變都 有 的 悟了 吹 禪 安隱的 0 , -宗講 所 起來 就 但 之後 是這安隱學成 以 像 開 修安隱道得了安隱果, 不變 剛 時 了 地 這 才地震 有了定功八苦就不能 候 , 悟 エ 品 日 0 知 夫 前 倒 有 , , 有 Ü 道自己有真 日 , 次 颱 , 裏也 小 倒 在 太陽倒 必 風 樣 悟 得 暴 南 功 , , 穩是後來 有大 不亂 要了 了 部 在 的 風 而色不變」,泰 下來, 美 不 地 這 如如 悟 解 國 地 0 能 方 遇 本性 八苦 震突然 還 安 有 動 \_\_ 它就 太陽毀 不 到 的 危害, 隱 下 颶 , 意思 外 對 只 . 起 風 , 這 動 真 有 他 面 了 不 種 這 暴 有 次 山 如 自 沒 了 來 暴 了 能 隱是 本 為 龍 有 作 然 風 , 這 風 了 力 你 性 五 竽 悟 用 捲 什

後再 這果 室 隱 的 沒 天 地 有 ジ 說 這些現 性 法 不 忽然之間 入室,三種 ,然後才能 明 就 不 是 但 心 開 見 象 入 悟 性 如 變動 1境界。 來室 教 不 就 , · 能算 而 聽 朝 且 的 他 這 就 所 有相當工夫,境界就轉過來了。 入 人學這安隱,學好然後才能得這安隱果,這個 方 令眾生學這安隱道得安隱果 以 如 不 面 在乎 來 在這裏入如來室,那當然自己已得了安隱果。 用 · 室 エ 夫 0 這就菩薩在惡法時代說這 就 0 如古 用 工夫 時帝 有 王宮殿 境界了,在這裏說有果了 先 所以菩薩常樂安隱說法 要 入門 妙法 入門 自己要具 就是入了 之後登堂 對於 外 備 面 安隱 , 安 自 如來 己 然 切

作 過 施 比 · 座 牀 牀 如 說整 座 到 4 如 於 靈 來在世的時候 清 牀 施 個 就 山 淨 座 靈 是 就 地 山 在 設 有 都是清淨的 清淨 置 而 一股靈氣在那裏,那就跟別處不同的。 施 , 的地 設置 牀 , 那大菩薩法師不能坐在如來座上。到末法時代 座」。 牀 方安置施 , 座 清 0 直 淨 牀 地 到 不是指 設 7現在, 如來 如 來 我 說 說 我們蓮社還有不少蓮友到靈 們現 法 法 的 的 在 座 座 睡 位 位 眠 那地 說 的 那 牀 法 個 的 方清淨 地方一定是清 古時 法 座 候 , 在 這 ,大菩薩 這 山去 座 清 就 是 淨 位 淨 參拜 坐 就 地 的 要 如 4 而

得 弘 句 淨 坐 這 在 都 揚 地 個 上「於清淨地 是 坐 牀 都 妙 是 稱 在 座 法 表 性 牀 上 的 面 時 而 座 法 談 上 候 這 地 , 這 而 牀 或 大菩薩都有這工夫, ジ 法 中 牀 施 座 座 要清 牀座」,這就是坐如來座 就 座都是身外的 必得了 代 表 淨 要清 如來 , 沒 淨, 有 的 雜 座 藉著身外這個 這 言語都是從 亂 位 地 的 0 方要清 那自心 念 頭 0 淨,這 講 ジ 之中一定是清淨的 環境, 性 妙 裏 法 座 純 面 位 這 流 粹 一當 露 講 座 然 出 位 妙 要 來 法 表菩薩 如 的 ,菩薩要 法 所 0 的 講 要 這 來 オ 弘 的 設 坐 法 能 話 置 談 清 句 要

講 度是 浴 種 外在印度有 是 呢?我 油 以 油 用一 洗 塗 塗身 頭 在 以 身上 油 們人身上不清潔 種 塗 洗 牛 , 一使身體 種花 乳製 究竟是牛乳製的 身 面 , 兩 成 澡 個 叫 很 的 浴 字合 乾 塵 做摩羅華 油 淨 穢 0 , 任 起來 它 ,發出 , 何眾生都有見思惑,當然是污濁 油 可 著新淨衣 講 以 , , 用華做 這香氣 還是用華製的 塗 , 從 在身上, 頭 , 到 出 成發出香氣 內外俱淨」。 來 面 貌 使身上很 以 以及整個 油 油 , 塗身。[ 或者兩 的 用油塗在身體上, 清潔 油 日身體都 , 澡 種都 這 也 的不清潔的 浴 種 是 塵 洗 油 可 穢 叫 以 , 不 發 洗 作 酥 澡是 出 0 這 定 洗 油 香 就是我 的 味 油 , 洗 0 是 在 用 這 澡 裏 什 另 那 EP

三 正 淨 講 這 使 把 們 樣 它洗 種 好 受 聽 的 外 妙 條 合起來入 到 0 面 內 掉 法 件 就 環 外 外 圓教 的 境 面 人 這 身體也乾淨了。「著新淨衣」,再穿上新 俱淨」,內外, 的 , 來 也得 如來室、 些菩薩在 施 風 . 講 牀 塵 內外 座 到 污 安 加 是一 坐 染 樂 惡法 上 如 到 以 內前面講常樂安隱說法,這純粹講 來 我們身上來。 時 油 回事情, 塗身、 · 座 代 用 、著如來衣,這三個 口 澡浴 來宣 內外都要清淨 這時候 一說 ,穿上衣 妙 法 澡 , 浴 服 的, 0 就 這一段著上如 這是外 法可以導致 定是安樂的 把 很 外 清 · 在 面 淨 內的。 有塵 的 的 口業安樂 0 來衣 合 很 穢 菩薩本 起 落 於清淨地這是 乾 來 了 在 淨 內 我 的 身安樂 具 這三 外 們 衣 備 都 身上 服

這

段

清

下 面 再解 這 幾 釋 句 話 , 解 是 釋 入 如 分成止 來室等等三 一行 , 觀 行 個 , 法 止 , 成就 觀 這 兩 口業安樂行 方 面 來解 釋 , 正 的 式 0 把 這 題 目 標 示 出 來

那 面 就是行了 衝 突 止 一行是 這是善事 什 0 現 麼呢 在先講止 ?止 情 0 行 就是不說 立的時候 什 麼 觀 人家的 , 第 行? 個不要輕視 還要自己拿出行 過失等等的 人家 ,這種不說人過以及不跟人家正 為表 , 不要拿傲慢 現 出 來 那 心來待 不是 人家 止 了

### 安處法座·隨問為說。

要對 或是問得好,或是其他問得不得其法,你都要隨著他這個人的根機、他的心理 給他解答, 凡是傲慢心很重的人,絕對做不到一個隨字。隨是隨順,人家來問, 人謙虚 這兩句,「安處法座,隨問為說」,坐在法座上當然要說法了,你在說法 這就是隨,這就是不輕慢的意思 不能 傲慢。為 什麼不要傲慢呢? 隨問,這隨字就是 不輕 不管 慢 人 問問 的 的 得 意 時 , 要 對 思 候

# 若有難問・隨義而答。國王、王子、羣臣士民・以微妙義・和顏為說著有比丘、及比丘尼・諸優婆塞、及優婆夷・

那 個 的 人感覺你讚歎 壞話 這一段是教菩薩在末法 毀謗都 不 他,好像沒有讚歎我,藉著他來毀謗我,有這個意思在當中 可 以 的 0 時代弘揚妙法的時候, 前 面 長行文講過 的 你當別人 不要歎毀,歎是讚歎,毀是說 面 前 讚歎某個 人 毁 面 人

這 在當中, 或者你當他面前毀謗別人, 也是這個意思,你直 **\***樣來對待眾生 所以 都不要歎毀。那你在說法的時候,怎麼說法呢?下面這一段,菩薩要 接毀謗人家,凡夫眾生誰願意被當面指責過失,都會不高 引起他覺得你指桑罵槐,好像就在諷刺他 有這些道 理

眾。 和 既 向 家學佛的女眾 「羣臣士民」,士是讀書人,民是一般民眾,這些都是來聽你說法 顏 `你學法的時候,那你怎麼辦呢?這裏講不要讚歎也不要毀謗。你只有「以微妙義 說法,或者這些人不一定集體的在一 不特別讚歎, 比丘是男性出家,女性出家叫比丘尼。優婆塞是在家學佛的男眾,優婆夷是在 為 若有 說 比 你 丘、 ,叫四眾弟子。除了這些以外呢?還有「國王、王子」。王朝裏面 就用 也不用毀謗責難他們, 及比 《法華經》的妙法 丘尼 ,諸優婆塞、 ,還有和 你拿這微妙義來和顏悅色給他們說 個道場來聽,或者是個 及優婆夷」,這是在家、出家合起來 -顏為 他 們來解說。 別的,凡是這些人來 這樣 的人。 對 你 待 , 這個沒 他 對這 們 的 些 的 四

問

題

妙法蓮華經講記(十三)

菩薩 種 人 很 多麻 遇見那 , 有一 若 有 煩 種 些 的 難 人 人 問 拿比 可 以答 隨 義 較 復 而 困 答」。 他 難 , 的 另外兩種人不可 問 難 題 問 來 就 問 是問 的 話 難 , 的 你 以答復他 有 可 以 隨 些 義 難 , 因 而 的 為答復沒 答 題 目 不 0 過 這 有用 祖 隨 師 義 處 注 而 解 , 答」, 反 有三 而

有

菩薩 出 懂 很 以 答復 問 的 好 懂得 , 題 他 第 他 他 你 不 對 懂 不 種 可 有 徹 以 人 , 或者 些問 是 答復 底 , 跟 他 題來跟你這菩薩互 智者 他 懂 他 , 這是 的 **,** 研究 , 他是有智慧 你懂得一 智者 的 話 0 不徹底 這 , 道 樣 相 的 交 研究 理 人 換意見 愈研究愈 , 這樣一 0 這 他提出問 智者 , 對方 明 交換意見 表示 白 不 題來彼此 , · 懂 他 彼 在 此 互 的 學 相 都 你 佛 有 交換 給 辩 好 論 他 的 意見 處 時 解 , 這 答 候 這 亍 種 種 或 學 人 你 者 他 的 人 可 提 這 你 也

迎 他 來 合 或 問 再 有 王 你 的 問 意思 種 題 人那是 , 很 0 你 難 要說真話把妙法講出來, 跟 他 王者 講 」,要知道作國王的人他 你要是迎合他 的 意思 你要教國王懂得妙法 , 有權 那 你 力的 不 願 意 這 菩薩 種 , 放 人 傲 下 弘 慢 國 法 自 王 不 是 的 大 權 在

要答復 乾脆 本來任 外還 重 下權 代 力 的 , 一句 歡 對 力 開 他 何眾 迎人 於 放 他 或 話 君主 這 那 得 家說 王 說 生 他 下 者問 都 嗎? 不 就 有傲 那是 · 對 他 認 , 在 的 的 為 勸 壞話 明 你是 什 慢 他 君沒 麼 古時候君 心 , 要 做 件 話 , 像這 貪瞋 問 逆 不 說 題 個 對 權 種 癡慢疑這是 道 仁 0 帝 禹 不 時代還要殺 君 的 王他 起 Ė 不要作 人 很 了 , 聽 難 我 人 找 昏 不 到 他 好 知 · 君 人 人都有的 定 道 的 的言語還要下拜呢 暴君 要 般帝王,你要說出正法 , 那 就 加 好 害於 你菩薩 0 但是作 中國 了 你 古 沒 何 0 事 了國王這 代 必 尤 了 唐堯 找 其在惡 , 他 這 這 很 個 來教 傲 歡 虞舜 種 法 麻 慢 迎 人 時 煩 心更 他放 你 , 另 代 呢 Ξ 不

跟 他 不 愚人」。 . 好 你 贏 ? 他 了 還有 辩 論 他 他 概 種 得勝利 把 有些辩才 你 不 人 辩 懂 對於佛法 了。 輸了 那 這種愚人你不要跟他 他 個 他 講 可 勝 法 的大 以 利 門有高有 把是非顛倒 了, 乘法 他是抱著這 門、 下 小乘 )辩論, 、善惡顛 他 不懂 法門 個 他提出 ジ , 0 倒 他 理 以及怎麼樣修行?修 來問 來問 他 任 的 你 你 何 問問 目 問 , 本來 的是把 題 題你不要答復 在 的 你 意思就是來 祖 說 師 的是好是 服 講 這 他 了 是

有用處。當然對 你答復他問 一種人可以答復的 題是浪費時間 於任 ,後面這兩種人不必答復他,這叫 何一個眾生你都想教化他,這可以另外想辦法 ,有 什麼 用處,你改變不了他, 隨義而答 在這 個時 候 所 以 你答復 這三種 他沒 人,

#### 因緣 、譬喻。 敷演、分別、 以是方便。 皆使發心

### 漸漸增益、入於佛道。

敷 用 法 分 作譬喻。敷演就用因緣譬喻來敷演,敷演是什麼呢?敷是鋪設的意思,演就是演示 緣」,說些「譬喻」, 你 敷 演 不說 時代那個 演 在惡法時代說這妙法 人過 藉著因緣譬喻來分析這妙法道 把 用 妙 失 人 因 法 緣 沒有過失?凡夫眾生起心 的 你在惡法時代怎麼說 理 譬喻來講給那些人知道 論 因緣是說一些因緣故事,譬喻就拿當前那些發生的事情 就 的 像 時候,你不要隨便說那些來學法的人的過失。要知道惡 把 物 品 鋪 理 法 開 動念的 呢?這 來 人人都有過失,在末法時代你 演示出來 時候 個釋 迦牟尼佛 ,都是損 讓人家明白 人利 就 教 **扒那菩薩** 己, 。「分別」 都有 用這 你 過 失 說 就是 引來 方法 那 因

九〇

向正 他入佛道 方便法使他能夠好好學佛,漸漸增益,愈修愈進步了。「入於佛道」,能夠入佛道走 也不要呵斥他。「皆使發心」,使得那些人都能夠發心學佛。「漸漸增益」,藉著你 路了 以是方便」,上面 了 解成佛怎麼樣去修持那就好了,就是要先讓他發生歡喜心 所講的是方便法。用這樣的方便法,沒有說他有 ,最後輔導 那 些 過 的

# 除懶惰意、及懈怠想・離諸憂惱・慈心說法。

說 這 間 不可 來弘 法」,必須一本慈悲心,恆為眾生來說法 以的。要「離諸憂惱」,眾生再難度,也不要有憂惱心。那怎麼呢?「慈心 法利生,是沒有疲倦的時候,不要認為惡法時代眾生難度, 除懶惰意」,就是菩薩在惡法時代不要有懶惰, 不要有懈怠心理。 就想休息一 菩薩 下, 到 世

在前面講,不輕慢、不歎毀、不說過、不怨嫌,這是止行,對眾生不要有這些

行為

### 不一九三講

畫夜常說 無上道教。以諸因緣、無量譬喻、

開示眾生。 咸令歡喜 0 衣服 、臥具・飲食、醫藥

而於其中·無所睎望。但一心念、說法因緣

願成佛道・令眾亦爾・是則大利、安樂供養。 晝夜常說無上道教」,行菩薩道,尤其在惡法這時代,對於那些眾生說法 的

的 麼呢?「無上道」,無上道就是學這佛道,無上成佛的大道,它有教 時候,「晝夜常說」,白天說,夜間也說,非常精進沒有休息的時候 就把成佛大道 一切教法教理都能說出來。但是講教理的時候, 很 這 法 難 樣 明 的 白 的常說 有 那菩 教 理

薩要想那些眾生能夠聽 机明白 口的話 ,專門講理是不夠,要用很多方便法。「以諸因緣」,

世 就是用因 世修行的 緣說 , 那些故· 用 什麼身分來修行,那多得很。 事 ,佛過去怎麼樣的發心學佛?怎麼樣成佛?成佛 佛有佛的因緣,菩薩修行也有菩薩的 之前 他生 生

這道 事 成 比 就 因 我們還不容易懂 七 因 示 佛 發 緣 緣 , 種譬喻 如 現了 大道 這好懂了。 理等於門一樣的把它打開來,開還不算,比如說進到屋裏面參觀 不只一 開示眾生,咸令歡喜」, 還有 法華經 的 , 教 種 世 那 那一部經裏面都有說理論的時候,而佛恐怕人家聽不 理 叫 間 都是佛舉出來讓我們明瞭道理。說譬喻還恐怕聽不明白 所以這裏講,菩薩在末法時代弘揚妙法,不分晝夜常說無上道 諸因 說 種 ,還必須有人來告訴我們裏面有什麼東西 前面講房子有火燒起來了;還有很多藥草,在 出來。聽不明白教理,就用種種的 種 緣 事情都是有許多因 ,譬喻那是更多了, 使得那些眾生都能發歡喜心,得了法 緣 0 數不清的。 除 了 凶 緣 因緣、無量的譬喻來開 以 所以 外還有譬喻 、有那些好看的東西 在佛經裏面 ·明 《法華 八白, 喜 無量譬喻」。 就講 經》 只開 就 各 說 示眾 位 因 醫喻 開 共有 , 把 研究 緣 門 生。 4 故 0

裏 重 頌 孤 起就是單獨 偈 剛才講的晝夜常說無上道 頌 有重 頌 起 有 。重 孤 頌就是前 起 頌 0 孤 起 面 ,在前 長行文裏 頌 就是就單 面 ,「有所難問,不以小乘法答,但以大乘 面 講過了, 獨 起來 的 這裏 前 用 面 偈 長 頌 行行 把它再 文沒 有 說 講 的 遍 這 4

因 那 生活 成 說 把這無上 本生活 飲食」,還有身體有病時要「醫藥」,這四種。當然實際上不只這四 於其中 而 苦薩 為解 緣 位 佛道 提 菩薩 從那來?尤其出家的菩薩需要有人來供養,供養大致 這裏 」,只有一心念,一心 說 衣服 供 所需的東西。菩薩在說法的時候當然有聽法的 , 一道說 令眾亦 心 無所 。 弘法 衣 弘 在 法 服 ` 重頌 臥 出去,其餘一切不必掛在 的時 弘 來 睎望」,其中是對於以上四 的菩薩 具 法 爾 那幾句話 候 心裏不要這樣想。對於這 ,是則大利 飲食、 們 對上面這 晝夜常說 就是專心 醫藥 前 ` 面 安樂供 四種 講以大乘 無 而 ,沒有其他的心,專心在念著什麼?說法因緣 於其中 上 供養,心裏不存任 道 養 心上,也不必說我現在沒有衣 種的 而 把全部 四四 為解說 供養物品 種 無所睎 , 的 心裏都沒 人供養,可是菩薩自己呢?「而 望 精 在這裏是菩薩要說 , , 神力量用來說 仁何睎望 無所睎望。 分成四 但一心念、 有任 。「但一心念、 一何睎 種,「衣 種,這 菩薩只管晝夜 說 望 服 法

法

因

緣

願

無上道

服

臥

具

那

他

們

的

四種是基

一的

那

就

是

說法

了

有沒

有

忘記 來 佛 再 這 以 講 個 這個 幹什 跟前 因 一大事因緣出 緣 麼呢?就是要教化眾生,能了生死成佛。 因 面 這 諸 緣 裏的說法 因 0 那麼 緣 有 現於世。 \_ 「願成佛道」,願自己和眾生都能夠成佛 因緣,是指著諸佛到世間來說法度化眾生 點 分別 佛就是諸佛,無論那一尊佛都是以一大事因 。前 面諸因緣是菩薩在說 作菩薩到世間來說 法的 時 候 為的 講 法 佛 是什 法 緣到 念念不要 道 麼 理 一世間 呢? 之後

種 供養。「願成佛道,令眾亦爾」,這是前面長行文裏面講, 有缘的眾生,談話 智 「是則大利、安樂供養」,這個自度度他、自利利他是最大的利益 開發 令眾亦 切種智,得到 爾」,前 也好、做什麼事情也好,都是願眾生跟自己一樣將 面講開示眾生,咸令歡喜。 佛的大智慧 這是擴大的講對一切眾生, 令眾生都能成佛得到一 來 , 都 這是安樂 能 成 凡是 佛 切

又 我滅度後 ら 無怖畏 無嫉 恚 若有 諸惱障 加 刀杖等。 比 礙 丘 • 亦無擯出。 能 亦無憂愁 演 說 斯 安住忍故 及罵詈者 妙法華經

此 斯 止 行 講 就 指 , 這 觀 佛 語 的 體 行 又 講 都 文當這字講 妙法蓮華經 修成了, 了 前 面 觀 那當然知  $\stackrel{\checkmark}{\circ}$ 0 行修成功之後,「若有比 能演說這部 就是在佛滅度之後,有那 道, 這再提一提 《妙法蓮華經》, 0 丘、 些比 能演 那要怎麼說法呢?前 丘 說 , 斯妙法華經 他 們能夠演 說 面 能 斯當 演 既 然 說

諸 **罵詈者**」,也沒有一 ジ 才 什麼要悟 人 在說這部《妙法蓮華經》的時候,心裏沒有嫉恚,嫉是嫉妒別人,恚是瞋恚 嫉恚」,演說這部經的時候 能 要成佛了生死 種煩惱 諸腦障 證 到 ら 佛果 無嫉 要證 這些煩惱都是障礙。行菩薩道說法的時候,有這些煩惱就是障 礙」,不只嫉恚,舉出這 悲、 呢? , 所 就要發明自己真如本性 諸 悟了 以 切的憂愁,憂是在心裏發愁。「罵詈者」,儘管外面有那些造惡 惱 必 障 須沒有嫉恚 之後還要證 礙 ,這些比丘都是發心行菩薩道的 亦 無憂愁、及罵詈者」, , 把這 兩 以及沒有那 個 些諸 , 而已,其餘還有很多煩惱。「諸惱」 就悟自己有本性 煩 惱 些 障礙 種 種煩惱障礙 心裏都 **被除** ,這不是普通 ,要證到 了 沒有這些東西 才能 亦無憂愁 自己本性 夠 明 礙 的 心 見 , 瞋恨 就是 修 、及 ジ 。為 那 性 無

為你 業 當中 忍 有惡性 這 杖 罵 沒有恐怖 污 等 刀 辱你來罵你 亦無擯 你 的 稍 所 ` 的 人 「安住忍故」,你能夠住在忍辱地,前面講修忍辱的工夫,住在忍辱地 杖 以 同 微 人 怖畏呢?自己沒有恐怖畏懼 都 看 前 修 出 有 加害於你的時候 你 的 也沒有害怕的心理。「 面 不存在,就是亦無憂愁、及罵詈者。詈這個字就是用言語直 在 講自 種 人, , 擯出,就是前 在你看來好像不是在罵,沒有這個 這 出 己沒 裏 現了 他要把你擯出去,不讓你在那裏修。 講 有嫉恚 妙 , 法 這 ,你看起來也沒有。 說法 面 他 ,沒有諸 長行文講,還有那 來罵你 口 加刀杖等」,這前面長行文講,人家拿這武 安樂就 0 外 **昭** 階 礙 0 面有種種那些惡人,來想 有欠缺 你根本就 為什麼呢?「安住忍故」。 , 統 些你在道場裏面 , 不要理 統沒 就 人,無罵詈者。 得 你就不跟 不 有 會他 到 , 真 你 , 這 正 在 他計 一共同 說 的 加 你 法 口 害 又無怖 ジ 較 修 才 安 裏 行的 於 接 樂 得 , 還有 這 你 對 根 到 畏 著 器 本 安樂 時 , 切都 你 切 一句 你 加 就 候 拿 來 因 也 刀 連

到

譬如

你跟人家說很好的話

, 別

人對你不領情,他認為你對他不好

,

他來罵你甚

這

段

我

們

在

. 研

讀

經

的

時

候

佛

講

的

話當然

是對的

但是總感覺到

很

難

作

得

,

是 思惑 易了 言辭 家 得 懂 低 我 的 要 人想這 用 能 丘 得 加 限 們 人 境 切 沒 度要 人 不好 來 害 要 界 夠 們 解 道 ,換句話說自 講 都 有 改 領 個 的 理 於 是貪瞋 變 能 有見思惑 悟 他 人 的言語來罵 你 他 若無 都 這 那 所 怎麼這 這 外 夠 部 能 面 道 以 你 伏 其 凝 夠 能 個 經 還感覺若 境 理 得 心中 ~慢疑 麼沒 若無 事 夠 眾 前 界 住 , 首 生 對 0 我 的 他 面 的見思惑沒有。大菩薩都要斷見思惑的,就是沒 浜其事 他 先 道 能 外 都 等見思惑 就 話 們 不 ·讓它起 我 何 無 夠 面 有 說 理 的 們 了 這 以若無其事呢?自心中沒有這些刀杖 用 其 把 0 時 , 要知 些罵 我 工夫, 自 不要厭 候 我 事 , 己 們 們 我 的 現 , , 的 道 我 比 了 他 們 行 \_ , 見思 惡外 那 這 解 , 們 把見思惑能夠伏得住 的 般 見思惑還要深 這 就 直 人 人 種 就 個眾· 惑沒 接 修 在這時候 跟 面 , 能 養 條感覺為 夠 那 甚至用 反 人 些人 有當然 家 生都 應 你 步一 接 就 想 , 我 想看 武器攻擊他 罵 有 觸 的 , 大家 難 步學 回去, 更 的 那 種 們發心學妙法 好 就 種 時 水都是凡· 難 這 但 候 的 0 更多了 , 遇 還是要這樣學 或者不罵 惑。 樣 我 不 到 們 的 遇 難 的 惑最  $\hat{?}$ 外 大眾 到 都 人 菩 , 沒 沒 面 有無 , 有 雖 薩 的 是 有證 生都 有這些罵 在 利 回 初 有斷見思惑 切 明 他 這些菩薩 去 害 淺 難 果的 眼 有這 那 衝 0 的 種 裏 突 就 就 ジ 但 , 惡劣 最 要懂 裏 拿 是 最 兑 看 的 及 總 容 要

比

至

# 智者如是 善修其心。能住安樂。如我上說

是很善於修他的善心。「能住安樂」,就能 是有智慧,沒有智慧他的心發不出來,所以智者如是,這樣能夠善修其心。「善修」 喻 境界上。「如我上說」,如我就是釋迦牟尼佛稱呼自己,就如同我在前面長行文、偈 止 句 兩 見思惑 生有不應該說的就不要說,應該說的就跟他說一些妙法,善修其心他 頌裏面都講過了。長行文說得詳細 行觀行都成就了。所以經文說「智者如是」,大菩薩都是有智慧,能發菩提心也 話說,不但不要起見思惑,而且更要有善法,就是拿一切慈悲來對待所有的眾生, 句話就是什麼呢?「智者如是善修其心」,菩薩內心有善法,不但不要有過 的話 這一首是跟前面講的有點不同,前面那一段,心無嫉恚是講菩薩自己心裏沒有 ,自心中沒有惡臭那些東西,外邊蒼蠅牠就不會來的,這比喻得很 就是 內心沒有 過,外面環境那些困苦艱難自 ;內有善 住在安樂境界上。 心的時候 然就不會有的 , 偈 頌裏面扼要講 所謂善修其心 0 就能 所 以 過 貼 袓 了 住在安樂 ,對於眾 師 切 , 换 有 這

## 其人功徳・千萬億劫、算數 、譬喻、說不能盡

了 指 說 都 的 其人指的菩薩 說 這是格量功德,就是要把這功德來算一算、量一量,沒有辦法算。這裏「其人」 說不能 法 的 那些菩薩們 盡 的 ,他這功德,「千萬億劫」,有這麼長的時間,「用算數、譬喻」, 可見功德多麼多。 , 他 能夠這樣求得這些安樂行的話 就就 住在忍辱地學成功

是在這裏幫助各位更了解,第二〇三頁講表, 口 安樂行說完了, 下 面是意安樂行。 後面 請大家對照看 經文裏面每一小 \_ 下 段都已標示 出來 但

,

就 來 父想」、「大師想」、「平等說」。箭頭畫過來,大悲想就是針對嫉妬 這方面 **外**稅說 針 對輕罵 先 , 「 嫉 看前面 的 妬諂誑」、「輕罵」、「惱亂」、「諍競」這四條。 這 大師想針對惱亂 一段 ,「意安樂」, 意安樂也分成「止行」,「 ,平等說針對諍競 0 這是綱 觀行是 要, 觀 行 後 諂 這 「大悲想」、「 面 兩 經 誑 的 部 文 分 條 慈父想 止 條 慈 行

配 合那三種比喻:止行就是穿上如來衣 分出前 面是長行文 ,後面是偈頌。在長行文裏面有止行、 ,觀行就是坐上如來座,用慈悲拔苦與樂就 觀行,前 面 講 過 了,

妙法蓮華經講記(十三)

0

入了如來室。

典者·

# 又、文殊師利菩薩摩訶薩。於後末世、法欲滅時。受持、讀誦 、斯經

什麼時候都要弘法,所以到後來末世法欲滅時,要受持、讀誦這部經。先把總的修 行意安樂行提出來,然後下面分別講了 讀誦、斯經典者」。法是要入滅,這 世」,到後來末法時候,「法欲滅時」,不但是末法 「又」,就是釋迦牟尼佛就叫文殊師利菩薩說,「文殊師利菩薩摩訶薩,於後末 《妙法蓮華經》,你發菩薩心弘揚妙法,不管在 ,快到最後滅法的時候,「受持

### 無懷嫉妒諂誑之心。

要說法的時候 種心呢?「嫉妒諂誑」, 接著就說發心弘揚妙法的菩薩摩訶薩,到末法法要入滅的時候,受持、讀誦 ,首先就要「無懷嫉妒諂誑之心」。無懷就心裏不要存著,不要存那 嫉妒,按照 《百法明門》解釋,凡是別人遇到得意的事

情了 麼 不能 感覺榮譽的 而 菩薩 諂 百 誑之心 法明門》 有 不 對 嫉 能 妒 於 事 别 有 ,菩薩也不能有 ジ 情 裏 嫉 人 0 有 諂 妒 面 , 他感覺受不了,不能忍耐了。 誑 講 這 じ 些 之心,諂是向 0 繑 不 很 榮 耐 現 的 他榮 耀 有 德 的 , 事 人家 耐 情 假 就是忍耐 裝的自己有道德, 諂媚 他 感覺到 , 誑 ,看見他人有什麼最得 是裝出 這是什麼呢?這個叫 受不了 自己有道德有修 這就是誑 為 什 麼 呢? , 意的 嫉 欺 就 養 騙 妒 嫉 樣 人家 時 ジ 妒 子 , 候 人 菩薩 家 最 在 那

0

賢教育 災 了, 生太 也還好。 規矩 人 看看 痛苦 菩薩 禍 ,待人 戰 後來末 爭 這 大 了 在末法時代, 些眾 家 0 要忍 重 佛 內 一視 生 在 在 法 耐 教 的 , 社 時 世 自 期 那 ,要禮讓人家,要恭敬人家 人 家學好 會上包括 些眾 開 ジ 尤其法將滅 從 始 生 小 , \_ 開 很 , 我們 直到 現 始 好 的時候 有 在 , 自己 愈到 佛滅 不 種 講 種 在內 欲望 後來眾生愈痛苦。 度之後還有 聖賢教 ,菩薩到世間來弘揚妙法 煩 , 我們從一 育 惱 0 而這個時代是到處跟 在 正 你要拿聖賢教育教 過 法 出 去 時 就中 現 世 期 在 也 到人間 末 或 不 法 ,為 文 錯 化 來 時 , 的這 來 期 , 到 人家打拼 人 講還 外 已 像 家學禮 經 世間 面 法 有 有 很 時 聖 天 久 眾 期

處處 苦, 相 不見得聽 在世間可以 信的 他到世間 不要讓 得 會聽得進去的 弘揚 進 人 來, 去 ,可見現 妙法。我們講中國文化,人家說不合時宜了,講佛法 0 他還是要弘揚這妙法 但真正菩薩來說法 在眾生太可憐 那 了。 就不是現在這樣子了,他一說出來人家會 用什麼呢?菩薩就用慈悲心 但是菩薩不管時代到 ·什麼程 度,眾 ,人家聽 、用智慧 生愈痛 了也

說,心裏不存著嫉妒諂 能夠在末法時代弘揚妙法 凡是有嫉妒心 菩薩在末法時代說法,要用慈悲要用智慧。經文裏面講「無懷嫉妒諂誑之心」, ,絕對沒有慈悲心的。有諂誑的心,他一定是沒有智慧的人。反過來 誑,也就說沒有嫉妒心、諂誑心,他就有慈悲,他就有智慧

## 亦勿輕罵學佛道者、求其長短。

的 在 人,他現在雖然程度很淺,剛剛開始學,懂的道理不多,他發心學佛就是要成佛 行菩薩道的 除了不要有嫉妒諂 人 也不能夠也不要 誑之心 以外,還有「亦勿輕罵學佛道者、求其長短」。 「輕罵」, 輕視來罵那些學佛道的 人。 真正 你是 一學佛

雖 些學佛道 有 然長 這 顆 短 ら 的人 那 並 就 講 , 很 他雖然有些看起來程度還早得很,但不要求其短處,盡量找出他的 好 它在這裏注重 0 你不能夠「求其長短」,長短是什麼呢? 短 0 對於那些聽法的人 , 你不要輕視他 按照中 國 ,也不要罵 文字造 2句法 那

長處來嘉獎他

來勉勵他

)就好

揚 方面 生, 對眾生吹毛求疵指責短處 來愈沒興趣了 如 氣 佛 此 ,當然有好 ,不好 法 你用獎勵 菩薩 來 現在他是開始學佛了,他好的心,善種子在發現了,那你要獎勵他善的這 教 說法 這 化 眾生 的 方 的也有不好的習氣。 要心 ,他的學習能力愈到後來愈壞了,家長教育子弟也是如此 面 方法,學生學習得很快 一,更是 存厚道 你不要過分來指責 如 ,這是菩薩要厚道來教化眾生 , 此 他是了解無論那 , 他懂得眾生的 大概好的習氣不多,惡的習氣太多太多了 他 0 0 你用指責的,處處責罵他 這一般教育家也知道這個 心理 個眾生,從無 ,所以只嘉獎他的長處 始 劫以 的 道 來都 話 理 。菩薩 , 有種 你 他 而 愈到 對 不要 於學 來 種 既 弘 後 然 習

#### **弗一九四講**

若 道者·無得惱之·令其疑悔。語其人言·汝等去道甚遠·終不能得一 切種智·所以者何·汝是放逸之人·於道懈怠故。 比丘 、比丘尼 、優婆塞、優婆夷・求聲聞者・求辟支佛者・求菩薩

者。 去行的。剛才念的這一段還是屬於止行這方面,止行前面講不要嫉妒,不要對 有 面 心裏亂了 嫉 妒 叫 剛才念的第三就不要惱亂人家,不要讓人家起煩惱,不要讓人家在學道的時候 剛 觀行。止行就是你在說法的時候, 才念的這一段是意安樂。意安樂又分成兩部分,一個是止,第二部分觀 N. 不 -要諂 誑 ジ ,這是一 個 。再是不要輕視別人 那些事情要避免;觀行的時候都 ,不要罵人家 。這是前 能夠放手 人懷 這 面 兩

婆塞、優婆夷」,是在家的男眾叫優婆塞,女眾叫優婆夷,這些是佛的四眾弟子。「求 佛就講:「若比丘、比丘尼」,比丘是男眾出家的, 比丘尼是女子出家的。「優

其人指的上面 了 乘佛法的人。「令其疑悔」,不要惱亂他們,讓他們起了煩惱,疑悔是讓他們學的 得惱之」,佛就告訴菩薩們,你們不可以讓他們起煩惱,之指上面四眾弟子,學三 是聲聞 聲聞、緣覺、菩薩,這是三藏教的藏教三種學者。這四眾弟子所修學的有三種:一 聲聞者」, 緣覺的。再呢?「求菩薩道者」,菩薩道這裏就是藏教的。藏教裏面有三乘 對現在所學的有疑惑了,而且懊悔了 |距離佛道還很遠呢,「終不能得一切種智」,你們所學的,將來到最後不能夠得 切 種智 怎麼樣 於道」,在修道 一是緣覺,一是菩薩。 這些四眾弟子他們學聲聞的、學小乘的。「求辟支佛者」學中 不 不讓他們起疑悔呢?比 能成佛。 四眾弟子,學三乘佛法的人。菩薩告訴他們說:「汝等去道甚遠」,你 「懈怠故」。 所以者何」 不惱亂的對象就是四眾弟子,學三種佛法的 你們拿這些話跟他們說, 如說「語其人言」,你們發心弘揚妙法 ?為什麼呢?「汝是放逸之人」,你們是放 就讓他們起煩惱 乘 的菩薩 的 了 逸 就是 就是 無 亂 他 的 到

這一段前面講四眾弟子,接著講求三乘的佛法。這四眾弟子,每一種弟子,無

們

都

是放

逸

的

人

在道

上都是懈怠的

人

乘

責他 教最 要用 所以 是 聲 先 道 講 的 就 們是放 説「 是說 快 講方 善巧方 根 聞 呢 步 理 而 比 ? 的 來 且 機 來 丘 語其人言」,你要是對那些人說,「汝等」,你們「去道甚遠」。去道甚遠怎 誘導 便 呵 根 講 不 以 只是適合學聲聞的 只 逸 能 圓 便 有 據 斥學三藏教 比 的 的 丘 解怠,放逸就是求道不 引導他。 拿這標準來指 他 法 圓教 天台宗祖 教來看藏通別這三種教 聲 尼 們。 聞 講 才是這 這 優 不能夠拿圓教這麼高的境界, 所以 婆塞 緣覺甚至 權 的 師 教 的 部 0 責、 注 佛開始的時候講些方便法,並不是說一開 不但三藏教不 0 、學辟支佛的、學菩薩道的, 經 優婆夷 菩薩來弘揚 解 所要弘 於藏 來期待藏 佛教發 那麼專 教 揚 他 都是 裏 的 們 妙 能 心 面 弘 精 法 凡呵斥, 通 距 都有求三乘佛 的 但是對於來學佛 7菩薩 揚妙法的大菩薩們 離 , ` 散慢的 別學這三種教 圓教遠得很 就要學佛這樣, 就是 來呵斥那些藏 如果拿出圓教來呵斥 在用 通教 你不能夠拿圓 法 工 的 。成佛得 、別 法 夫 的 人 的 要有善巧 , 人。 通 教 , 人 這是專 你 不 別教這 也包含在 們 如 限 始講圓教 要應 教 果拿這 不要拿 於 切 來 門 他 方 那 種 些學者 機 呵 便 對 智 斥 內 說 說 樣 於 ,開 種 教 的 他 小 圓 教 他 指 弟 0

步

始

他

那

的

麼

子

論

是放 學聲 權 了 這是不可以 了 了 到 7現在 教 解的 逸 聞 了 懷疑 所 這 人樣 圓 以 在道上又是懈怠,成佛還是很遠 教 來說 所學 天 呵斥 緣覺、菩薩, 那你這是把那些人 的 台 , 妙法 宗祖 這 他們沒有了解,對他原來所學所修習的發生疑悔了,結果兩 ,不要惱 他 個 師 的 法門 給 人 講 他 這樣 甚至學別教 不對 亂那些學習的人 的 這種 惱亂 進他 批評 呵斥, ら 裏就 們 了, 的 , 不能得到圓教的 話 他對自己已學的又懷疑又後 讓他 就 疑惑了 他 前 起了 們現在所學的各有各的成就 ,不能夠得到 面 0 「無得惱之,令其疑 這個 煩 惱 道理 悔呢?一 讓 , 退 他 切 對自己 懷疑 種智,那 步講呢?又不能遵 悔, 就 所 **海**山, 懊 行的感覺亂 你所希望 就 悔 04 如 了 他 頭都 他 果 們 怎麼 們 說 無 失掉 他 論是 懷 他 了 守 們 學 疑 又

悔 知 道 的 惱 他 這 能 亂 們 夠從 段 根 但是你 器 雖 小處 然佛是這麼講 在 那 2到大 真 裏 知 , 處, 道這 所 以 迴小 的, 穩 四 種 妥 向 的 佛是恐怕這些菩薩們不能夠知道這些四眾弟子, 人學這三 大,你 辨 法 , 就 種 你不能 可以 法 的時 對 適當來引導他們 候 他 們 , 講這 知 道 他 些 們 話 的 免得 那 根 機 就是用 他 們 可 起了 循 以 循善 不 步 疑

用折 這 要用攝法 與 又 觀察對 的 他 誘 那穩當的辦法 奪 個 的 亦不應戲論諸法。 你講 法、 競字,上 這是止 有 辨 與 的 方 法 的 眾生 、就是 有 根 0 法 一行第 機 我們研究這 用 在 面是兩個言字,下面是兩個 他都能聽得進去,你就不能用折法,一 攝 讚 循 剛 , 是什麼 就照佛 法 許 強 循 四 他, 種 難 善 用攝是收攝他叫與, 不要「 誘 化 , 奪是呵斥他。 的 你可 所 一段的時候,雖然不能對那些人講這些話,但是你真正能夠 的 有所諍競 講 時 , 用折 諍競」。什麼 候 以 的 適當用 法 這些 也 可 可 以 看見對方什麼根器 與或 一話 以 把他接引過來。 適當 不能夠 04 人,各人拿自己 用讚許他 用 諍競 奪 的 用一 說 呢? 0 如果你還不知道對方是什 的 來收攝他 與奪 用 折就把他折壞了, 言語 有的眾生他性 , 的言語來跟 這 就是歷代祖 跟 0 兩 人家來 用奪是 個 字 , 對 . 辩 用折法 袓 師 情本來很 必 方互 論 度 師 須用 化眾 麼根 講 這 相 來 這 用 4 競 矛木 生有 折 適當 與 機

伏

和

時 合起 候 這 兩 不應該 個字 戲 , 論 都是用 諸法 言語互相來諍論。所以這經文講 0 對 於一 切法,不能夠戲論 0 什麼叫戲論呢? ,你行菩薩道去弘揚妙法 狹 義 的 講 爭 諍 的 研

靠 多祖 不對 題 佛 達 究 就 法 過去雪公指 這 就 得 部 容 蓮華經》, 就 的意思各有各的見解 經 不 0 不對 會 告訴 易引起了諍競 典的 另外比 ,你又沒有什麼根據,你就跟人家辯論,辯來辯去變成戲論了, 所 師 經 人家指著你不對 雖 以 跟 注 我 解 然是妙法是成佛的大經 人 他 時 你不能 們 示 候 家起了諍競 如說他老人家講《華嚴經》選的是清涼國師 們 的 就是選擇智者大師 的 要小 無論是大家自 經 先要消文然後解釋意義,消文釋義。如果 很 文 怪我 明確,沒有別 ,其中你選一 心,要守住講經消文釋義的規矩。我們後來的 這 ,所以 ,雪公過去是這麼講的 個字你說是這樣講法 0 那 假 你 己講 如 可 人家說你 就起了諍競 以 種。 的 《法華文句》,蕅益大師 ,或自己研究,要選好 ,當然我們要學了。 說我 辨法,只要講那部經選擇一部祖師注 比 根 如 不對,就把祖 據 《法華經》注 。而大菩薩講經,當然他們的 那 、,那個 位 0 所以 祖 師 人說是那樣的講法 注 師注 我們距離大菩薩程 在今日之下大家研究這 解也很多,雪公那 解的 的 的 的 不嚴格遵守這 解 祖 《華嚴疏 《法華會義》, 搬 師 不 出來, 注 人,尤 如 解 此 因 鈔》,這個 不 「為沒 的 比 洋其末 這 個 對 解 話 較 時 度還 程 規 這 那 的 句話 度很 有根 可 候 法 矩 是 靠 比 人 《法華 講 很 時 的 有很 沒問 祖 家說 較 它表 高 遠 代 妙 師 這 可

這就是戲論了。

菩薩 間 弘 外的 專 問 子很多,不必舉現 正 種 要求老師衣服 言 門 法還是要有威 壞 法 題 還是正言說出來, 千萬 ,最 順 用 人 0 除 提 都不要有戲 那 じ 此 句 流 到 不可 些巧言令色來討好 術言語要不得 以 行 話 科 外 學 的話 穿著要適合時代潮流,教書也用現代那些言語。菩薩弘法 還有呢?菩薩在世間 以 很慎重說出來 這 儀 純正 在 論, 麼作。儘管時代怎麼變,變得什麼呢?就像學校裏面,要求學 0 ,唱歌不算還要表演,很多政治人物是如此。這都是惱 引 \_ 般 人學 行為也不能隨便。 的 更不要有諍競 0 科學也一 流 你在說法 行那 壞的 人家 不但言語要慎重,行為都要慎重。 可 些言語 言語千萬不 ,菩薩 公的時候 除 以 0 了弘揚 ,話說出來就要讓人家學到 你 , 用 這就是不要有戲論 不著 不管時代環境流行到什麼樣 不可以學現在 、跟眾生談話 能 佛 說, 法, 這樣。像中國古時 就 要講 在 講佛 媒體 世間 的 時 法 上專 候 的 學問 諸 的 , 現 候 門 法 正 時 雖 除 在 辨 候 用 法 然 的 綺 講 了 你看看國 政 世 0 不要聽 佛 程 語 儒 可 治 間 度 妄 家 法還有 以 亂 的 那 經 舉 人,名 語 ,菩薩 人 些 典沒 那 的 內 ジ 世 或 那 例

治。止行講不可以這樣、不可以那樣,觀行是應當怎麼樣呢? 人 家諍競,這 意安樂行 叫止行。 止 一行有四 接著講觀行, 種 就是不嫉誑、不要輕視人家、不要惱 觀行就針對止行,另外拿必須實行的方法來對 亂 人家 不要跟

### 當於一切眾生、起大悲想。

結他 來嫉 欺 是不對 律的要拿大悲心來看待。為什麼呢?他都有他的苦 對於這一切眾生,無論他是大皇帝或是貧窮的乞丐,這中間還有很多眾生,你就 要用大悲心來對治這些心。用大悲心對待一切眾生,這菩薩在自己意上面就很 楚楚,眾生在世間,就是貴為天子,或是貧窮到沒飯吃,都有痛苦。行菩薩 騙 )向 妒他?你對於眾生,他有什麼成就、有什麼好 人家更不許可的。 行菩薩道要以大悲心對待眾生,為什麼呢?菩薩必須把世間這些苦惱看得清清 他 的 行諂 何 況 媚 還 向 你一看這些人也是苦惱眾生,用不著跟 他 行諂 所以在這裏要對治那些嫉妒心、諂 媚。 或者他是有財富的 ,你應該跟他一起歡喜 ,既然都有苦了,你還能夠忍心 ,在政治上有地 他 媚心、說話來欺 行餡 媚 位 的 的 人 甚至 你你 道 騙 你 人家 欺 的 安樂。 想巴 嫉 話 誑 妒

來拔苦都來不及了, 菩薩 這大 悲 ら い 就是來解 你還忍 救眾生 ジ 嫉 妒 種 他 們 種 嗎?這 的 痛苦 悲 條是拔眾生苦 Ü 是 拔苦 的 那 些眾 生你 他

#### 於諸如來、起慈父想。

罵 敢輕 佛 佛 性 本 過去 起 母 給 性 父母 慈父想 我 、現 所 視 現 我們身體 以 可 在 他 們心裏要想他 諸 還有 惜 在 佛 這是智慧之命 嗎?還敢罵 如來」, 0 我 我 固 、未來都有佛 殺父 們自 然 們 0 看現在 要尊 佛為什麼也 這 母 己 個諸字, 就是我 他 敬 不 , 這是惡法時代。就在民國初年,一般兒女對父母 嗎?心裏當然就不敢。 他 所有學佛 0 知 前 道 0 , 所以 們 稱 面 叫慈父呢?佛是給我們慧命 , 諸字是就空間 的慈父 他 講 必 得佛說 既然對諸 為 的 人 大 切 慈父 種 , 他 出 智 大慈悲的 種種 將來 如 0 , 來講 那是佛 來 而 道理 對 都 現在時代風 於 能 都 父 十方 教我們 出來 現 起慈父想, 成 親 在 佛 0 學佛 國 既然 , 0 , 土都 讓 我 都 的 氣變了, 是 我 們 的 沙 , 為 有 雖 如 們 裏有慈父想 所 人 佛 來 然 什 以 知 道自 我 每 麼 現代兒女不 他 0 呢? 們 我 們 就 個 那 將 們 對 人 時 己有真 敢罵 都 來 對 諸 在 間 我 屯 有真 如 於 世 來 但是 過 來 如 間 們 都 講 絕 還 是 要 本 如 父

記 不 生他現在還是眾生,他學佛了, 敢 到後來 罵 的 我 對所有眾生說你只要肯學這妙法,將來都能 們 自己 的 生身父母都 他未來一 不 敢罵 定能夠成佛 對 於 給 我 們慧命 成佛 所 以 的 《法 佛都跟他授記 佛 華 你 經 敢 罵 裏 嗎? 面 前 了 雖 然 面授 都 眾

#### 於諸菩薩、起大師想。於十方諸大菩薩 ·常應深心 、恭敬 禮 拜

是未來佛

所以

要起慈父想

那就不敢隨

便罵人

家了

當 大菩薩 本性 作 大師 這 一恭敬 來尊 你 條就是佛教諸菩薩,凡是發心弘揚佛法的菩薩 應 ,要這樣來恭敬禮拜 該 敬 經常的 他 佛 就詳 ,「深心 細說「十方諸大菩薩」,不只這個 恭敬禮拜」, 心還要深心 ,不是很淺的 , 你都要起大師想, 世界, + 0 深 方 世 ジ 就是發 界 都 把 的 他

緣 他 四 覺 眾 就是眾生的老師 弟子,學的三乘 、學菩薩 於 十方諸大菩薩 藏 教 佛 而 的 菩薩 法 且教化眾生出世法 , , 祖師注解說, 他們都是列在菩薩之內的。為什麼呢?這些學聲 , 他 們不是不 經文所講諸菩薩、十方諸大菩薩 說 ,都是教人了生死的 法 他 們 也 教 化 眾生 0 就拿聲聞來講 0 既 然 教 , 前 化 聞 眾 面 學 講

怎麼樣: 說 多了變成多餘沒用處,少了不懂,要不多也不少。還有最後一 是順乎本性「不多不少」,不要多說也不要少說。針對學的人的根機說到恰到好 為多說 於一 聞 出來的言語。佛是每一句言語都出於本性的,菩薩說法要順法,就是順乎本性 的 用深心來禮拜恭敬他。既然這樣恭敬他,你當然不會讓他起煩惱。不要惱亂他修道 樣看起來這些都是眾生的大師。 有些眾生說你講得好,希望說愈多愈好,你對於這樣的眾生,你不要跟他多說,多 雖 也沒有用處,這一段是說觀行。當止行、觀行都修成就了 ら い 然是 佛告訴發心弘揚妙法的菩薩們,「於一切眾生」,對他們說法要「平等說法」。 切眾生・平等説法・ 大師想是對治惱亂 做到平等說法 證 到 四果只能出六道,出六道比在世間 呢?「順法故」,順著這個法,佛所說的法都是從本性裏 0 後 以 面第四 既是眾生的大師, 順法故。不多不少。乃至深愛法者、亦不 種 0 六道 和 弘揚妙法這 之內的生死 ,佛就說了 句,「乃至深愛法者」, 輪 些菩薩們 迴好得多了 你都

面

發

要

這

處,

既

妙法蓮華經講記(十三)

五.

聽 受· 行者 文 殊 供養經卷・恭敬、尊重、讚歎 • 師利。是菩薩摩訶薩。於後末世、法 聽已、能持・持己 說是法時 ·無能惱亂 、能 • 得好同學、 誦 • 誦已 • 能說 共讀誦是 欲滅時。 ·說已 有成就是第三安樂 經 • • 亦得大眾而來 能書·若使人

安樂 你, 訶薩是大菩薩。「於後末世、法欲滅時,有成就是第三安樂行者」, 說是法時,無能惱亂」,成就了意安樂行,你說妙法的時候,沒有人能夠來惱 當然 文殊 你 不可 師 利 能 ,是菩薩摩訶薩」, 惱亂 人家。 就是你在世間說法度化眾生,沒 佛 叫著文 殊師 利 說了 這上面 有任 何障 所 就是意安樂行 講 礙 的 菩薩 這 就 亂 摩

到 了以後又「能書」 很 好的 不但 聽了 同學, 沒有惱 以 後能夠修 一同來學,大家來共同讀誦 亂 寫, , 而 「持」,持了 你看這都是行成, 且一 得好 同學、 以 後還 共讀誦 能 有這樣好的效果 這 誦」, 部經 是經 ,亦得大眾而 誦 ,也能 過 之後還能替人家「說」,說 夠得到大眾來聽受。「聽 來聽受」, 你還

現在發達,用書寫的。能這樣的話,受到人家「恭敬、尊重、讚歎」,人家非常樂 若使人書」,你要是叫人家來書寫這部經 。「供養經卷」,古時候印刷 術不像

意來書寫,又恭敬又尊重,而且又讚歎。

歡喜聽你說法,跟你共同來修持,這就是成果。意安樂行的長文到這裏就講完了。 「行成」有這樣,一個是說法沒有障礙,不但沒有障礙,而且還有這麼多人來

#### 九五講

爾時

世尊欲重宣此義。而說偈言

若欲說是經·當捨嫉恚慢 不輕懱於人・亦不戲論法・不令他疑悔・云汝不得 、諂誑邪偽心。 常修質直行 佛

再說出來 迦牟尼佛,「欲重宣此義」,再把前面長文所講的意義,「而說偈言」, 爾時世尊」,爾時就是把前面意安樂行的長文說完了,這 2個時候: 用偈 世尊 頌的 就是釋 言語

論法 ,不令他疑悔 若欲說是經,當捨嫉恚慢、諂誑邪偽心,常修質直行,不輕懱於人,亦不戲 云汝不得佛

妒 慢 這要捨棄掉。恚慢,恚是瞋恚,慢是傲慢,瞋恚傲慢是嫉妒心的來源 應當 若欲說是經」,你們這些大菩薩發心,將來在末法時代說這部經,「當捨 捨」, 就是放 棄,放棄什麼呢?嫉是嫉妒,人家有什麼得意的事情 换 句話 嫉恚 你 嫉

凡是 用 對有權力、有種 來,你總是比 情 誑 瞋恚傲慢,表現出來就 認為這不算什 說 心是假仁假義,這話說出來都是邪的,心口不如一、口是心非。捨就捨棄 邪偽 邪道的 向 別人在某方面勝過 個 ら い 人 人 家行諂 他有 ,不是正 注 -麼好 重 不上我,有這心理 嫉 這 媚 種 妒 直 勢利的人,就向他行諂媚。或者欺騙人家叫誑,誑就是行詐 , 比 Ü ,行誑這詐欺,他用的什麼方法呢?就是用邪偽,邪是不正 Ü 字,凡是心存著上面這些, 的,偽是虚假的。凡是行諂媚的人,行詐欺誑 不上 嫉妒。捨棄嫉妒恚慢,還要捨棄「諂誑邪偽心」,諂是諂 他,他 他 的 他。惠是瞋惠,遇到別人不能順從 心本來有傲慢有瞋恚,所以遇到 心裏放不下:你怎麼比我高明呢?自己找出很多理由 ,就是自己傲慢看不起別人,別人有任 統統要把它捨棄掉 他就 別人有什 人家的 瞋恚。所以 麼得 何長處 人, 嫉恚慢諂 意 確 他的 有這 , 他 的 欺 媚 的 0

包括言語、所作的這些行為,都要表現出來質直。這質字是本質很樸實,直呢?正 裏想要捨棄 常修質直行 還要表現出來。 」,你要捨棄上面這些心 前面 那幾句是講捨棄這些心,第四句就常修質直 那你要有行動來對治它 不只是我 一行 ジ

直 0 你 的 言 語行 為 待 人 都要樸 素正 直 尤其是準 備要弘揚妙法 更是要直 修 質直 這

種行,可以對治上面那些心。

外想辨 呢? 免陷 些方 說 定 那 這 沒 理 你只 那 些都成 到 的 0 時候 些方便 便法 於 這 他 、好說 程度你 學 戲 亦不戲 法 不 習的 引導他 論 為 輕 的 就 些方便法引導他 法 免 戲 懱 人 講 論法 論 所 能 不了要罵 0 於 來學 你 這 以 力 0 的 人 你 現 不 不 話 」,也是要看學的人,他到什麼程 , 可 弘 在懂得圓教 亦 他行的工夫到這 輕 他 0 )聽不 揚 懱 假 以 不 人,這前面罵人講的不是普通 妙 如 0 戲 於 釋迦牟尼佛過去講 們 懂 法 他 人 論 不 聽 法 , , 要跟 循 亦 你說得再多他還是聽 ,不能拿你現在懂得圓教來呵斥他 不 0 不 懂 循善誘 不輕懱就是不要輕視他人。 戲論 程 你多說也沒有用 人家在言 度, 法 你可 0 語上 的 就是講 應 以 機 諍 跟 度,不要跟他隨便辯論這些道 妙 競 處 的 不 他 施 教 懂 把 0 法 , 沒 ,是那 以 妙法 而 , 這妙 有 人家 且 那你只得用 效 講 變成前 果的 法 種 不懂 如 出 果 根 圓 來 , 輕 來 器 教 話 面 來 視 方 輕 的 聽 不 講 他 要說 便法 他 視 人 會接 呵 的 不清楚 才 斥 人 他 諍 給 修 到 , 另 受。 競 以 再 他 那

(十三)

的人 你 修 了 是你講的妙法 學聲聞緣覺的 大 的 不 0 能 在這 ,你告訴 對於你講 現有成就 得 不令他 個 佛 時 0 你這樣 的妙 候 他:小乘雖然有這成就,但是還不能成佛。你告訴他不能成佛,把他 他 人,你不能說他不對,讓他對原來所學的發生疑惑、發生懊悔 疑 以 也不懂 悔 及未來 法他也不明白 你說他不好 , 云 說 汝不得佛」。 ,原來他在聲聞上學的成就也不錯 的 , 叫他發生疑 他 把他原來學的信心也破壞,發生疑惑了、 都 ,兩頭都失掉了。也就是說你對那些學聲聞學緣覺 不 你也不要教他發生疑惑 明 悔 白 了 都 懊悔了 像這 樣的情形 有機會他可以迴小 發生懊 悔 你 不 發生懊 就 應 了 是針 該 說 向 悔 但 對

前 面 兩首是講意安樂行 , 原來講止行,不得這麼作、 不得那麼作 , 叫 止 後 面

觀行是應該這

/麼作

是佛子說法。常柔和能忍。慈悲於一切。不生懈怠 十方大菩薩 愍眾故、行道・應生恭敬心・是則我 大師。 心

於諸佛世尊。生無上父想。破於憍慢心。說法無障 礙

外」。一個人心裏是什麼,外表上是裝不得的,所以這柔和就一定要在心裏上很柔 去,人家不接受,甚至於自己還受到很多傷害,所以非常重要的是能夠忍。柔 要拿拔苦與樂這心對待一切眾生。 於一切」,對待一切眾生都要講慈悲,慈是給眾生樂,悲是拔眾生的苦,所以菩薩 性的,待人一切心裏都和氣和諧 佛子菩薩們說法的時候。「常柔和能忍」,這前面講要住在忍辱地,要能忍。 就從心裏要柔和,不是表面裝的柔和,表面裝的柔和裝不起來的,「誠於中, 想行菩薩道,尤其在惡法時代處處要忍,不能忍的時候,不但這法說出去沒 是佛子說法」,菩薩都是佛的兒子叫佛子,是佛說法的法子、法王子 **,那麼這樣的話才能** 切都能夠忍耐 還有 人聽 我 和 一慈悲 形於 這 呢? 們 進 要 些

情都對人有損害。 有慈悲。 不生懈怠心」,什麼叫懈怠心呢?比如說成佛的過程,有三百里、有四百里、有 對待一切眾生從那裏開始?是從自心中,自心中有慈悲心,然後對待眾生才能 自己 心中沒有慈悲,一 所以從自心裏面就要有慈悲,慈悲心就是從真心裏面 說出話來就傷 人,一 做 出事,好 的事情、 起的 不好 的事 用

然發 那麼 柔 聲 己受了苦報自己也不知道。大菩薩當然要度化他,這些眾生有多少啊?無邊的 時休息一下吧,不行的。眾生無邊誓願度 經 五 不學佛則已, 行菩薩道 - 開證 勸 百 和 能忍 遠那不要,就 里。 Ü 了多少人 到世間 了 學聲 四果 就 要慈悲 弘揚 闡 一學佛就是要成佛,不要只出六道就算了, 不能 來學佛 ,就出六道了,可以 證 妙法 懈怠 。不 想休息這叫懈怠。你行菩薩道,上面講佛子說法的時候 了 四 了 果 生懈怠心 , ,你自己也不能生懈怠心。行菩薩道在造惡業這時代, 羅 不 你自己感覺勘了 能說我休息一下吧。 漢 距 一方 入小涅槃了,就想休息了。講到再遙遠到 離 面 五百里成佛的境界,只走上三百里了 對 於學 ,那些苦惱眾生他自己造惡業不 這麼多人,辛辛苦苦的已經不少了, 的 人 不能休息,不要解 來講 那 你教 個不 他 · 夠的 不要存著 怠 。再說菩薩 知 解 五 ,自己要 道 怠心 百 你 我 般 里 自 那 己 既 暫

他 生 們 ,起恭敬心,凡是那些菩薩在說法的時候,你都要對他們生起恭敬心。怎麼恭敬心 悲愍眾生 十方 大菩薩 一,所以 愍眾 到這世間來行道 故 、行道, 應生恭敬 就是來說這妙法 Ü ,是則 我 你對 大師」。 於這些十方菩薩 + 方 這 些大菩薩 應 該

呢? 把 他 們 當 作自 己的 老師 是則我大師」。這些為了悲愍眾生到 世間 來 行 道 的 這

些大菩薩

就是我

的老師

些佛 要恭 你這 你把這些佛作無上父想。是因為佛把這法說出來,讓眾生能夠明心見性,證果成 父是什麼 夫眾生他學道的、學佛的人,你認為他將來都能成佛,既是成佛都是無上父。 人, 敬他 包括 智慧之命等於那些佛給你開發的, , 對 要 於 十方 聲聞這些人,他既然在學道,他未來都能成為菩薩 呢?世間凡夫眾生的父母是生命的父母,佛作眾生之父是慧命之父, 「生無 拿他當作 大菩薩 上父想」, 大師 雖 然講的是大菩薩 。 一 心裏都把過去的佛 於諸佛世尊」,諸佛世尊是前面 他是無上父,你都要尊敬他為無上父 祖師 現 注 解前面長文裏面講 在的佛、 以至未來 講過去、現 , 都能 成佛 的 , — 佛 在 , 所 切 學道 未 現 以 無上 所 這 在 來 佛 以 凡 那 樣 的

惱 你 說 橋是隨 法才沒有障礙 破 於憍慢 煩惱 , ジ 無論是根本煩惱 , , 那 說 就是前 法無障礙 面 講 , ,有平等心 自己憍傲、傲慢這個心要破除掉 隨煩惱都是要不得的 說法 心裏才沒有傲 0 凡是存著憍慢 慢。 慢 ,破除掉 心是根 心 , 說法 本 之後 煩

都是有障礙 ,這個 必得要破除。 能夠平等心說法,這心才能安樂

### 第三法如是•智者應守護•一心安樂行•無量眾所敬

修成功了要好好的守護。你自己全部的心裏都是這樣安樂的,所得的效果就是無量 法他一聽就能信,就能有興趣學。要得到眾生所敬的話,你要照上面所講的,要修, 要眾生來恭敬他。敬是說眾生既是來恭敬菩薩,表示有興趣來學這妙法,你講的妙 行。「無量眾所敬」,那數不清有無量眾生,都在恭敬菩薩。真正菩薩來弘法,不是 薩修成功要好好守護。「一心安樂行」,一心,無論什麼時候這心都在這上面 第三意安樂行這個法。「如是」,是照上面如法來修行。「智者應守護」,有智慧的菩 的眾生都願意來學這妙法 這是意安樂行修成功了,「第三法」,就是前面第一是身,第二是口,第三是意, ,安樂

又、文殊師利·菩薩摩訶薩·於後末世、法欲滅時·有持是法華經者· 後面就是誓願安樂行了,菩薩要發誓願的,誓願發出來就得到安樂。

## 於在家出家人中、生大慈心・於非菩薩人中、生大悲心

滅時」,到最後這法要滅的時候。「有持是法華經者」,凡是有人來修持這《法華經 摩訶薩稱呼發心弘揚妙法的那些菩薩,到後來末法時代,不但是末法 的人。「在家出家人中」,你對於這些人都要生起大慈心,「於非菩薩人中、生大悲 心」,對於那些不算是菩薩,只是一般的人,對他們也要生起大悲心 「又、文殊師利,菩薩摩訶薩」,釋迦牟尼佛又對文殊師利菩薩講了,這菩薩 ,將來「法

這 要領的話 這裏經文講到有在家的、出家的,還有非菩薩。祖師也分別注解出來, ,我們看雪廬老人作的講表,一看就很清楚 要把握

是斷 三乘的那是在三藏藏教他要發出世心了,發心是發了,還沒有斷惑。沒有斷惑指 段,就是經文裏面講在家出家非菩薩,什麼是在家呢?「在家已發三乘出世心者」, 出三界要斷惑,但他還沒有斷。既然沒有斷,如果發心或者已經伏了惑,雖然伏惑 什麼惑呢?他還是在三界之內的 第二〇一頁表開頭 那一 段上回 我們已經看過了,「意安樂」。在意安樂下 ,沒有斷見思惑,他出不了三界。雖 然 面這 ジ 要 的

外了 是還沒發菩提心的人。 菩提心。發菩提心就要行菩薩道,要弘揚成佛這法了。出家未發心的人這叫非菩薩 是單指聲聞緣覺,這叫通惑。已經斷了通惑就是斷了見思惑,出了三界,在三界之 沒有斷惑,這是就 就是共通的,學聲聞緣覺,學別教的菩薩,對於見思惑都要斷,這惑是普通的 ,這是出家 。還有呢?「非菩薩」,非菩薩雖然出家了,未發心的 在家的學佛人講的。「出家」的呢?「已斷通惑出三界外」,通惑 ,還沒有發 , 不

他是菩薩。這樣分別的時候,要看祖師的注解 就這個意義來看,我們不要說某人在家或是出家,真正的出家是什麼呢?要出三 這個要明白。出家呢?斷了通惑,斷了見思惑他可以出三界了,這才是出家。所以 在家出家的,以 三乘出世心沒 斷見思惑才算是出家,這個要分清楚。非菩薩出家人他是未發心的 這裏要注意的是專門就發心斷惑來講的,無論在家出家、菩薩或非菩薩,發了 有斷惑的,都算是在家,在家是以三界為家,在三界之內都是在家的 斷惑來講,藏教通教還有別教,都可以把三乘 ,那定得很嚴格了。怎麼呢?前 **|-| 聲開** 、緣覺、菩薩 ,還不能算 面 講

的眾生 化這 個心 含在內。 十信位。十信在別教菩薩來講,十信包含在初住之內的。這樣說起三賢位三十個 但是按照天台宗圓教來講,別教菩薩十地只能當圓教的十住。所以這個時候,他四 加上十地共四十個心。這樣在家出家的可以把藏教的通教的三乘、別教四十心都包 十心還沒有到等覺妙覺的時候。一般講三賢位是三十心,三賢位前 包含在內。別教呢?祖師注解四十心。別教四十心,什麼是四十心呢?三賢位三十 ,十地又是十心,一共四十心。別教菩薩登上地的時候,那十心就是聖人了。 四種生的,這樣非菩薩包含非常廣,包含出家未發心的人,還有那些在六道裏 非菩薩 那就更廣泛了,一切六道 四生統統包含在內 。六道裏 面 面 還有十 都 有 胎 信 卵 ジ 心 , 溼

惡救 家或非菩薩,都有苦集。既有苦集就應該拔苦,發心菩薩就要替這些人來拔苦。 面 講不但在家的,出家已經斷了通惑出三界外還有苦集。非菩薩更不必說,他連發 之」。以上這些在家出家的非菩薩,都有按照四諦法對照著來講 「各有苦集應拔」,「各有滅道應與」,「發心因善成之」,「未心」 無論在家出 未發心,「因 前

滅 你 會樂 這 這些眾生,他本來有滅道的,你就要給他,你怎麼給他?與就是給他。與怎麼 的 滅道在家出家都 苦是世間 什麼呢?有滅道才有樂 ジ 樂是 法 把這滅 都 人 還沒 0 人你給 就在修道的時候,能夠悟到這境界,他就得到安樂。菩薩要弘揚妙法 人都有的。 就是還沒有得到 道 有 的苦果 他 , , 的 滅是從那裏來的?道是怎麼修法?把生滅法都滅除掉,就是不生不 那更有苦集, 有 ,集是苦的因 你把這道理說明出來,然後告訴他怎麼修道,眾生就得到樂了 所 0 以 應與,與是拔苦與樂。苦是眾生苦,菩薩要把它拔 這是與 滅,正在修道的時 0 沒有滅 大菩薩都 樂 0 那修道作 滅道呢?滅是生滅已滅掉了,成就了, 0 要拔 候,目標要把生滅法滅 什麼,修道就是要得到滅 0 各有滅道,每 位 都有苦 掉, 0 得 别 集 到 說 除掉。樂是 也 道是修道 滅 不生不滅 有 、對於 得 給 滅 他? 到 道 了

界是 以 四聖六凡 圓教來看,十法界各有苦集滅道。就圓教來講十法界還是受十個界限 有苦集各有滅 0 四 聖最高是佛的 道 , 再 說 這 境界,在 個 各有 佛的 祖 師講十法界, 境界還有苦集滅道嗎?這是 我們 普通 觀 念裏 就 面 ,還沒 圓 教 法

講表 發 家 偏 那 道 行菩薩道 有 起來在十 重 Ü 出 你因其惡習來拯 的 圓 的人你要起悲心來拔 家 雖然是雪廬老人畫的 滿 ら い 我們不要著了出家相 都 -法界以 還沒 都 必 ,你看他一發善心來幫助 有惡習氣 得 有 到 內 圓 , 救他 教 這不論是在家 的 的 偏 , 時 0 凡是發心 重 他的 這 立的 候 , 個 但這解釋是祖 、在家相 , — 0 痛苦 發 那行菩薩 的 發就是圓滿 ジ ` 的 出 他 人 ,祖師 人因善 家, 來使他成就 , 發出世 道 師 凡是 的 把這相: 而 講 的 人 的, 成 沒 , ら 之, 看 有 也好 任 看這 打破 發出 何 祖師講未發心 。未發心的那不必說,連要出六 你發慈悲心 ,發菩提心 些未 了。未發心的人,不論是在 世 個 法 N'S 發心 都是一真法 的 人 的人 使他能夠 也好, 的 , 在 這裏講很 , 他 家 界。 這 的 成就 的惡習氣 出 叫 這樣 清楚 家 善 的 Signal Control 未 看

苦 的 未成 這 拔 與什麼樂呢?三德。三德修成功了 兩 佛 什 者雖然一是拔苦一是與樂, 都有這三惑,你能幫他拔除這 麼苦呢?拔 見思 、塵沙 無明 比 如 個苦 三惑 說因善心發的 法身、般若、解脫 ,慈心也能拔苦的。 或者是慈業苦這三惑 ,而起了慈心 ,得了這三種樂 這悲 , 慈心 心 能 拔苦也能 拔 也有 除 這 這 拔

發這 誓願 誓願。就是必得要按照圓教菩薩這樣無作,不像別教菩薩是無量。這個無作的時候, 來生死是生死 四 種拔苦與樂, 一切法,苦集滅道是一元化,就是生死即涅槃。為什麼生死即涅槃呢?在普通人看 諦,到圓教菩薩是無作四諦。什麼叫無作四諦?這是如來藏心,實相如如不動的, 個心。 。就拿四諦來講有生滅四諦,是藏教生滅四諦,通教是無生四諦,別教是無量 就拿入定來說,他入了大定,本身不動,就緣這無作四諦起了無作 祖師講,要發什麼心,這裏講發誓願。發什麼誓願呢?發圓教菩薩 ,要了生死,斷了惑才能入涅槃。圓教菩薩就在生死法上,一看就是 四弘

圓的

、就是涅槃。

#### 妙法蓮華經講記(十三)

#### **界一九六講**

## 應作是念·如是之人·則為大失。如來方便隨宜說法·不聞不知不覺

不問不信不解。

#### 是因機說法的意思,因著眾生是什麼樣的根機,再說這種法給他,這就是方便說法。 用意在那裏?他既不聞也不問,那就大大損失了,也是過失 而 為什麼?佛隨著眾生學習的能力到什麼程度,就給他說那一種法 的損失呢?「如來方便隨宜說法」,釋迦牟尼佛就講他自己了,在過去方便說法 就前面舉的那些在家的、出家的、非菩薩,他們這些人是大大的損失,怎麼是大大 不聞不知不覺、不問不信不解,對如來方便說的法,不了解為什麼方便說法 不信不解」。這裏教發心弘揚妙法的菩薩摩訶薩,應該有這樣的觀念,「如是之人」, 他 們可惜,「不聞不知不覺」,還有呢?「不問不信不解」,這就是大失了 應作是念,如是之人,則為大失。 如來方便隨宜說法,不聞不知 0 ,叫隨宜說法。 不覺、不問 ,真正 所謂 就

菩薩 這 裏 有幾 個是在家出家菩薩 個 重 要意思, 要進 這兩 個表就 步來 研究 解釋 ,請各位 一是不聞不知不覺 看第二〇一頁講表 , — 是不 , 問 不 個 信 是 不 非

解

覺, 還沒 所以 損 不知 於權 段 也 失 不 就 對於 知 這權 發心 是講 那怎麼 法無三乘三慧 這 道 這個失不是小, , 對 佛方 佛 段就是佛教那些大菩薩發這誓願,為什麼要發誓願?誓願要有理由 法有聞思修三慧,不聞就沒有聞慧。再說不知,對於佛講的方便說 發起誓願 為 會 於圓教道理他沒有聞到。他們對於這方便隨宜的權法不聞,沒 ·什麼<sup>、</sup> 思呢?沒 便講這法 方便 的 ,三乘指的聲聞緣覺菩薩 理 是大 說 有思慧, 由。 , 他 法 失 這裏我們看前 也不能覺悟就談不上修 , 他 不覺也就沒有修慧。那些非菩薩他們這是一個 不 知 道, 面這 就是對於佛這個 ,三慧就是聞思修,不聞 一段非菩薩,這是因為他 ,就是沒有修慧。 位權法 他 沒有思慧 就 所 們 沒 以 。再 對 有聞 有聽 這 法 於 表 這 大的 圓 說 , 他 慧 講 聞 教 不

在第二〇二頁講到在家出家菩薩 這就是解釋經文講的 , 不問不信 不 解 , 這 跟

要 解 乘 開 裏呢?跟 來 沒 有 會 前 有 講 修呢?更沒 問 起 的 , 面 乘法 聞 有聞 對 慧 但 四 有 於 在 慧 弘 關 圓教 無二 誓 這 思修三慧 前 聞思修三慧不 係 裏 解 不信呢?當然就 願 面 的 的 亦無三, 。這在家出家的菩薩 而 不 面 有興趣來修 , 教 要發 講 同 理 的 了, 解 0 起 沒 跟 這 圓 在家 一乘 前 個 這 有聞思修三慧 相 教 聞 大 面 同 , 法 願 出家菩薩 思修三慧直接 不知道 的 不 所以 就 同 , 他 他 能夠成佛 的 就沒有修慧。這三種雖然講的跟前 們 的 ,也不會有思慧的。 對 現 前面是對於三乘沒有聞思修 境界純粹是圓 , 因 於這部 他 在 為這 的 對於妙法三慧是什麼呢?一 不 指 知 的 ,直接講能夠成佛的 經 個 道問 \_ 的 關 乘 圓教 教 係 妙 不知 , 的三慧 法 道理 後面講不 所 以 道 所 不問 信 釋 以 0 迦牟 是跟 由 ` 解 不 於 當 户 前 乘 沒 知 他 , 然 佛 解 道 們 法 有 面 乘 面 你 能 這三 不 都 解 對 Ξ 0 , 就 夠 於 問 前 乘 不 不 這 乘 慧 結合 讓 能 不 面 法 聞 信 些人 法 解 他 講 了 三 們 這 起 不 分 唯 那

對 於 圓教 前 面 沒 講 有一 表 講 乘三慧 的 非菩薩,對於三權不聞等等,沒有 , 接著就講正式的要立下誓願 那 個 三慧。而在家出家菩薩呢?

由

信

了

#### 其人雖不問不信不解是經 神通力、智慧力、引之・令得住是法中 我得阿耨多羅三藐三菩提時。 隨在何地

的時候 家菩薩 藐三菩提了。菩薩就講了,我將來得到阿耨多羅三藐三菩提 多羅三藐三菩提時」,我得到成佛這大道的時候,得了阿耨多羅三藐三菩提時 教 圓教初住就跟別教初地一樣的,就可以在十方世界八相成道,就算得了阿耨多羅三 就說了,我們雖然不懂權教的,也不懂圓教的,那麼「我得」,我將來得 就說了, 正等正覺自然就有神通力,就有智慧了。「引之」,之就指的非菩薩以及在家出家菩 含在證道,得到無上正等正覺時,正式成佛了。能夠得到一部分也算是了,譬如 的道理不問 其人雖不問不信不解是經」,這就指的前面在家出家菩薩講的,他們對於圓 。「以神通力、智慧力」, 。「隨在何地」,隨便在那一個地方,對於這些眾生包括非菩薩 也包含在內,把非菩薩不聞不知不覺也含在這一段裏面。這些發心 不信不解。這裏雖然沒有把不聞不知不覺列出來,但是根 我用我的神通、用 我的 智慧,什麼智慧?得到 那就是無上正 ,以及在家出 據 到 祖 一等正 的菩薩 師 阿耨 無 注 說 包 覺 上

妙法蓮華經講記(十三)

薩 , 那 就 是 接 引 他 們 ° 令得住是法中」, 就教他們能夠得住在這個 妙法中 也就是

讓他們能夠學習這妙法。

有神通 定, 是外道 服 通 他 他有神通 來 自 , 入了 ,他才能 入了如來 然有這力 這 神 0 大定 外道 一般 通 那是 力 放真正 的室 , 在 他 講某人有神通 量,這個 假 有 智慧力 接引這些眾生 的 他 , 他 大定之中現出清淨莊嚴威儀 的 , 神 不 有成就了。這是由神通來的 力量是由神通來的 可 通 根據祖師 以 , ,你要問他有沒有定功 他 相 信 也有定 0 0 注解,神 在這裏他 功 0 如 通力就是穿上如來衣、 所謂神通是什麼呢?那就是說不起滅 果後 入了大定,定中現出威 , 這就是神通。 世 ,有定功才有神通 ,神通由定來的 在末 法 公時代, 如同 他 入了 他穿上如 , 沒 儀 沒 0 有定 沒 有 , 如來室了, 有定 來 定 顯 力 功 來 出 不 功 的 而 神 那 會 說 衣

這 多研究經典, '智慧從學習來的、修持來的,然後才開智慧有四無礙辯才,他才能夠來接引眾生 智慧就是如來座, 自己要照著經典來修持。 坐上如來座說法,這說法要有智慧。智慧從那來的呢? 只解而不修持,這還是不能開智慧 的 所以 那 要

法 白 他 們住在 , 讓他 為 用 神 的 們自然了解,也就是開權顯實。佛在靈山會上把權法開示出來,讓 這妙法之中 通 就是要顯 用 智慧. 把 這 乘 那 些眾 法 一乘法。 生 包括 這個就是佛為了讓眾生了解 非菩薩 在家出家菩薩 \_\_ 乘 都 能 法 接 , 然 引 後 過 說 來 他 些方便 接

明

引

各 這 ら い 人 由 他 人, 不懂 集來 都 114 不好 國 甚至 開權 不懂 都有天 這 的 權 然後 段 現 ,集是自己造成的 顯實。 生滅 災人 在 教 正 你 都不了解的讓 才有這些苦 式 問 禍 法 這還是 講 有地 就是 ,天 一發誓願 災人 生滅 用前 震 面 他 這都是眾生的 0 禍是苦,苦那來的?集。真正了解生滅 有水災、 四 根 諦 們 比 由那麼多苦的因緣,然後才有苦果,這是苦集。 據 都 喻的話, 祖 -苦集滅 知道,還有這些不了解圓教的 師 有大 講 風 道, 不了解權教的人、普通的人 じ 就是在這裏正式讓前面 災 造成的 苦從 你要追究,追究什麼?要追究自己 那來的?他也不 人 接受權 四 知 都 諦 道 , 講 讓 他 0 我 這 教 都 們 生滅 知 們 的 了 道苦 現 那 解 般 在 法 些

楞嚴經》 裏面講 「同分妄見」,共同在這地區的人遭遇天災人禍 就是這 個

要到 普通 現 道 開 塵 這 聲 題 地 始 話 知 沙 聞 終 在 實 目標定在成佛上面。 慧的是楞嚴 經 道 品 這證 再進 一要讓 惑 外 眾生 在三百 文前 執著 施 五 講 一百由 權 到四果羅漢,這化城是什麼呢?三百由旬。由旬那要解釋,有幾種 其 一共同 斷 由 大家 一步講 小 面 開 了 旬 乘 餘 由 旬才成 講 權 的 認 塵沙惑是四百由旬 十六里,三百由旬算算就很長了。見思感斷就出三界,出了三界還 知 旬 有 的 , 顯 楞嚴教 道 為:我 圓教 化 人 化 ジ 實。佛在靈山 佛 誰 理 城 城 為的 造成 , 知 裏 , 斷見思惑,我出了三界,證了涅槃。 所以在靈山會上開權顯實,就是要直接成佛。 在這裏講,令那些人住在妙法之中, 這都是比喻。才三百由 道?但是學佛 人家開智慧的 面 距離佛的涅槃城還遙遠得很 公的 就是實法 頂多了分段 這道 會上直接告訴這些學佛的 , 那路愈來愈接近了, 理 ,這真實法你要了解 必 , 0 我 成佛就 生 須要了 們 死 現在 而 旬,在這當中不往前 解這道理 己 《法華經》 那 , 個 不 0 人知 能 化城拿世間道路來作比 成成佛 四 , 0 人, 教 才知 道 百由旬還不究竟的 那所 了 啊?除 讓他 解 人家明瞭 的 以 道 證 真實法 前 0 因 們了 所 的 所 果 了 謂 繼 涅 說 如果 我 一般是 成 解 續 , 成 那 才 們 佛 佛 佛是 進 些 學佛 學 他 任不同 能 是 在 步 小 就 們 解 佛 說 法 的 快 涅 權 喻 執 決 就 必 的 的 槃 法 華 話 了 法 得 著 問 知 有 的 0

是這 個 道 理

接著這一 段,就把誓願安樂行修成就了,得到那些利益

# 文殊師利・是菩薩摩訶薩・於如來滅後、有成就此第四法者・說是法

時

無有過失。

薩 是法」,他們在將來說法時,是法就是《妙法蓮華經》。「無有過失」各位請看第二 〇二頁講表裏面無有過失這一段 把這第四法修成就的,第四 迦牟尼佛說他自己 ,這些「菩薩摩訶薩」,發心弘揚妙法的菩薩們。「於如來滅後」, 這一段是成就這個法的時候,菩薩在說法就沒有過失。佛就叫「文殊師利 ,將來滅度之後,這些菩薩們 法就是發這四弘誓願,誓願安樂行。修成的時候,「說 「有成就此第四法者」, 在如來就是釋 他 們修行 菩

成就這個時候 第 條 前 ,在末法時代弘揚妙法的時候 面 講修行的時候 起大慈悲」, ,「無瞋垢過」 起這大慈悲心就是「入如 失。 瞋垢這瞋恨心很厲 來室成」,

0

了 害 ジ ジ 起大慈悲 些 待 的 可修成 0 沒 他 風 有 你 涼 瞋 這 功 做 ジ 話 再 就 垢 ,不管眾生怎麼樣對待你 給 是 好 你 過 入 聽 的 , 了 事 你看貪瞋癡慢 , 你 情 如 來室 這 時 說 了。 候 怎麼 \_ 學這妙 疑 起 樣 瞋 好 , 瞋是三毒之中 不 恨 的 . 好 法 じ 妙 真 法 , ,說那些難 完了, 正 遇 入室 到 這 那 , 種 個 些 就 聽 成 的 妙 不肯接 , 要從 就 法 話 就 了 , 受的 你 弘 那裏修 , 不出 你 不管他 眾生 就 去 沒 呢?從大慈悲 有 了 , , 你 瞋 他 甚 垢 以 所 慈悲 這 以 至 過 要 說

瞋 律 古 的 你 到 代 來 在 恨 人 那裏都沒 講 懲罰 他 , 說 我 你 法 們 哀 你 心裏想他罪大惡極 他 人 自己起了大慈悲心 有這 矜 家 有人來仇恨 以 外 不 勿喜」, 慈悲 接 他 受, 將 ら 對那些犯法造惡業的人,你對他只有憐愍。現在除了國家法 你 來 對 對待 · 死 你 , 就 一切 後要墮落 ,趕快 說 ,別說大慈悲心,就是起了普通慈悲心,當下就 些難 不會有怨, 人, 給 堪 的 他 就 的 不會 0 判罪,讓他受到懲罰 話 這個多麼愉快 你 0 和和 有慈悲 或與你沒有關係 人家結怨的 ジ 對這種 0 待 人 對 你 你 人 社 這就 接 可 憐 會上這 物 沒 他 全用慈悲 , 有慈悲心 當 些造惡業 有受 然 不 ジ 用

就 的 第二條 然後沒有「諂誑之過」,不會造口業的 知菩薩非菩薩失掉權實三慧」,菩薩都了解他,這就是坐在如來座成

夜、常為法故而衛護之·能令聽者皆得歡喜 羅門、居士、等・供養、恭敬、尊重、讚歎 常為比丘 知道這菩薩非菩薩他們那些情況。這樣的話,等於著上如來衣了,然後弘揚妙法沒 以 有懈怠過失。離開這些過失,第四法修成功了,除了沒這些過失之外還有這些利益。 亦常隨侍・若在聚落、城邑、空閒林中・有人來、欲難問者・諸天晝 這大誓願制心,來管制心是什麼呢?制心不要起別的念頭,心就在大慈悲心上, 第三條 、比丘尼、優婆塞、優婆夷 ,「宏誓制心不倦」,「著如來衣成」,「無懈怠過」。 、國王、王子、大臣 。虚空諸天、 就是有這 為聽法 、人民、婆 四弘誓願 故

眾弟子,還有世間的「國王、王子、大臣、人民、婆羅門」,在印度婆羅門是貴族 層 安樂行修成了 就 能 得利 益 0 那 些一比 丘 ` 比 丘 尼 、優婆塞 、優婆夷」 四

妙法蓮華經講記(十三)

還有 同 法故」,虚空內的諸天、天上的那天人,他來聽法。「亦常隨侍」, 恭敬尊重,這是由於菩薩修成就 時也常隨侍來護法 居士、 等 \_\_ 等 , 受他 們 了,才有這樣 供養、 恭敬 ` 的結果。不但如 尊重 ` 讚歎」。 他 此 們 「虚空諸 一方面 這些來 來聽 天 供 養 為 法 聽 來

這時 聽 古 天 書夜 者 讓這些人聽得很歡喜 時候小一點 候諸 ,「皆得歡喜」, 若在聚落」 常為法故 天晝夜來為 的城 裏 而衛 ,還有林中。在這些地方有人,向菩薩來提出一些難 都 法 面 F護之」。 能 故 、「城邑」,城市裏面 得 , 到歡 來 <del>.</del> 衛 這些在聚落裏面就是那些社區 喜 護 你 0 你 的 跟 法 他 0 為什 說 法 ,有諸天 麼呢?「能令聽者」 閒 林中 能夠用他 有 人來 城邑是城 天 ,能 欲 道 難 解 那 夠 市 問 些能 的 者 使 問 邑是 那 力 題 諸 些

難 得 到 問 題 人 這 天 供 都 段 養 經 可 以 , 文 隨 給 的 他 侍 文法 解答 來 聽 根據 法 0 坐 0 如來 著如來 祖 師 分析, 座修行成功了 衣修成 修這 功 了 入如來室,這安樂行修成功了 , , 教那些聽 所 以 得 到 的 諸 天來 人都 能 護 持 聽得懂 再多的 所 而 發 疑 以

歡喜心。

# 所以者何· 此經是一切過去未來現在諸佛、神力所護故

0

是根據諸佛神力所衛護的。 發大心來弘揚佛法 神力所護故」,這部經是過去、未來、現在一切佛的神力來護持。所以這些菩薩要 句兩句, 把這一小段總結,「所以者何」什麼道理呢?「此經是一切過去未來現在諸 或者把大意跟人家說一說,就是弘揚這妙法,就能得到諸佛神力來護持 ,前面所講得到諸天來衛護,實際上真正說,那諸天來衛護,就 因此 要了解,我們發心把這妙法弘揚,就是跟人家講一 佛、 0

#### 妙法蓮華經講記(十三)

#### 第一九七講

# 文殊師利。 是法華經。於無量劫中、乃至名字不可得聞。 何況得見

#### 受持讀誦。

不到 更難了。 無量劫中」, 《法華經》 讚歎這 。「何況得見」,更何況能夠 的。在這樣長久的時間 部 無量劫時間長遠得很,不只一尊佛,有很多佛出現到世間來,都要講 經,「文殊師利 ,是法華經」,釋迦牟尼佛就對文殊師利菩薩 見到 ,就是連《法華經》這名字,「不可得聞」,也聞 而 能夠見到這部《法華經》,「受持讀誦 說 , 於 那

後講 是講的方便法 世 間 通教 來 從 過去佛到釋迦牟尼佛這個之間 開 、別 始 教 講也不是一下就講這部經,先講三藏教,就是小乘的經 , 到靈 ,最後講 山會這才是正式講這部 **弘法華**。 遠的不 ,無量劫時間遙遠得很。就是釋迦牟尼 必說 《法華經》。 就是釋迦牟尼佛這時代 所以在以前名字都不可得 律論三藏 ,前幾十年 佛 到 然 都 這

聞 經 再 加以受持讀 現 在得見了, 誦 意思就是說 , 這 因 緣不可思議的更難 以前 都沒有講, 得 現在才講好不容易的 0 能夠 聽 到 這 部

下 · 面 就用比 這 段是說遇 喻的 話詳細來分析 到 這 部 經 就 這 麼 難 得了, 怎麼樣難得?簡單講, 不大容易了解

呢?把這寶珠送給人家了。先講前面這一段,送那些東西分成幾類的 是什麼 比 喻呢?這寶珠就比喻這部經。前面一段不把寶珠給人家, 後面一段

### 命・時轉輪王、 文殊師利・譬如強力轉輪聖王・欲以威勢降伏諸國・而諸小王不順其 起種種兵而往討伐 0

輪 歲 劫怎麼增呢?從平均人的壽命十歲往上增,這叫增劫。減劫是從最高壽命減到十 王 一時出現 轉 佛 輪 叫「文殊師 聖王是在 0 六萬歲的時候 增劫的時候出現,人的壽命平均五萬歲的時 利」說「譬如 銅 輪王出現。 強力轉輪聖王」。 七萬歲的時候 轉輪聖王在什麼時候出現 ,銀輪王出現 候 轉輪 聖 到 王 是在 呢? 人民壽 鐵 增

勢降 命平 伏 均 諸 到 國 萬歲 這 的 種轉輪聖王用他的威德勢力降伏那些諸國 時候 金輪 王出 現 這裏講 強力 轉輪聖王 指 出 的很多小 現 的 話 或 欲 以威

與 釋 鐵 都 六 法是在 境也」。 千世界,轉輪聖王只是管一些國家而已。拿輪王來作比喻,輪王就 他 的 有六根 輪 塵六識 六 迦牟尼佛用佛的威力、 輪 的這些國家 子是 聖王 根 既 然 互 內的。就眾生本身來講眼耳鼻舌身意, 陰是五陰,色受想行識五陰。入呢?入是六入,就是外面色聲香味 他 這是 金子 共十八界 相 六 乘 交 根 涉 做 鐵 比 這是比喻的 所對的 喻 做 的 7,這 這 的 0 , 叫 輪子 這 祖 六塵 六入 些從 師 個 佛講 輪 就 0 五 後後 王 講 把 , 話 陰 然後有六識 , 就 的 到最高 所 到 來 釋迦牟尼佛他成佛之後到世間來, 比 比 法來降伏諸 六 喻 翻 喻事情把它注 塵六 譯的 佛 他管的 , 佛 根 叫 。這些每一個根塵識都有它們的 六識, 十 到 國。 外面的六塵,眾生本身是六根 -二處 世 國家最多的那是金輪聖王 間 解出來 祖師在這裏注 來教化 在這裏把它比 , 這叫 0 1、眾生, 轉輪 入 界就是十 聖王 解 作諸 就 比喻釋 諸 教 如 他 國 國 同 化的是三千大 乘著這 入 輪 ,金輪聖 迦牟尼 界, 境界 陰 我 王 來 入界諸 們 觸 0 輪 六根 六塵 教 法 人 子 佛 04 化 王

這些國家,五陰就包含在內了。

這 都 中 降伏 要不得 境界造業受苦 就 有這些五陰十八界, 既 然 這 的 我 們 我們 條 每 很 眾 所 重 個 眾 生有這些境界 以 要 佛 生 就是 一都 到 這 有 顛 世 五 間 倒 陰 來 , , 十八界各有各的 都 就起惑造業受苦。 教化眾生怎麼教 有十 -八界, 眾 執著 化 生就執著這個 就 啊? 用 0 佛法 佛 就 就是讓 教 比 我 喻 境界 們明 威 我 勢 們 瞭 然 明 自 首 瞭 後 己 先 為 這

把

些

ジ

這

講這 不順 海 像 這 些 現在全世界潮 看看 粟的 道理 國王 第二 其命,不 都 粟 有多少啊?這是 都是小王 是 而 順 順乎本 很多的栗散 諸 流流 什 小 麼呢? 0 王 在 樣 性 不 佛 順 , 老師 不 不 開 假 經 其命」, 順 順 設 來, 裏 命 轉 面 的 怎麼教學生 輪聖王 就是 話 數都數不清,小王叫 形容小王是什麼呢? 諸 , 小王指 不 在 佛 順 的 乎本 看 命令,也就是說不順 , 的那些 起來那 家長怎麼教子弟 性 國家 些 所做 散粟王 國家的 就 國王。 的 好 事 像米、粟, 情 王 。一籮筐 , 在 都是 都 就 從 佛看 佛 跟 主 本 張 所 小 就是古 起 講 的米把它散 性 王 不要把學生 來 相 的 這 這 違 道 些 理 人 個 的 小 講 世 就 王 開 滄 間

習氣 上 那些惡習氣 不要把家裏子弟 講 要講 學生在 規 矩 下 都是與本 面 。學生在教室裏面就 約 看自 東太 性 過 己 的 相違背的 分 書, 讓 或是 他 自 0 要規 在下 因 由 此 發展 規 真正 面吃東西 矩 但 矩 的 的 教育不能夠順著兒童、 是這些學生、兒童無 聽老師來講課,不能說老師在 , 那個 教育是要不得 始 學生 的 劫 以 來 他 必 都 須 的 臺 惡 有

規

矩

,

步一

步引導他

順從這本

性

聽 己 就 王 你 的 自 比 要學佛 凡 己在吃東西 做 愛了,一愛上就是煩惱,見愛指的見惑。學小乘的人先要斷見惑,然後 , 就是 本性 的 夫眾生,照著自己惡習氣來發展,不肯用定工夫,也不肯守規矩來學佛法學道 自己的 什麼呢?祖 用上 從 法 學道 事情 什 全部 麼地 在 , 必得要有定力,要有 力量 師 那裏看其他書籍,那佛在上面講法 有什麼定 方出 就講了,是比喻見愛等諸煩惱魔。見愛是看見世間 專 現 · 心 的 啊? \_ , 從定 致 在 釋迦牟尼佛 聽 功 規 0 , 假 矩 如 果釋迦牟尼佛在講法 如 。那麼他這是不順其命,怎麼比 在 鼓勵學生在教室裏不聽老師 說法 的時候 , 講 給誰 , 都是屬咐聽眾 聽啊?不順其命 的 時 候 , 那 什麼東西 再 的 喻 諦聽 講 些 斷 聽 思惑 呢?小 解 就指 眾 他 諦 自 都

樣把見惑斷 禮,要學規矩 話,八十八使滿滿在心裏面叫見愛。這些見愛等諸煩惱魔,小王就是比喻那些煩惱 很久,不只一生一世的,然後見了道,見道就是把見惑八十八使斷除。沒有見道 為什麼呢?見惑是見所斷 這些人,都不給 也就是等於作盜寇一樣的 掉,才能夠順命。所以這裏遇到那些小王不順其命的,不能順從本性的 。不遵守禮的話,那就不能夠順乎本性。必得要用無漏 他珠寶 的惑,在見道 0 必得要用佛法指出見愛是不對的 之前 ,這個惑人人都有的。修 就儒家講一定要學 的 小乘學了很 佛 法 ,怎麼 的

古 我們現在所講 轉輪王 時候作戰 對 於這些小 起種 的 出兵的時候先聲討,指出來那些是他犯了罪, 種 兵 王 海軍、空軍、陸軍等等。起用這些兵來討伐,討是什麼呢?討是 而 , 往討伐」。 既 不能 順乎本性,不但不把實珠給他 起就是發動種種兵,不只一 , 而 種。 必得要討伐 且還要懲罰 他那時候當然不是 他 時

候 作戰的時候自己穿上這甲, 這 種 種 兵比喻 ,首先是用什麼呢?戒定慧這三種。戒是什麼呢?戒是甲, 作防衛的。那定呢?作堡壘, 也是防範敵人來攻擊。 古時

慧呢 個 兵指 ?慧是最 的是作 戰 鋒 利 的 人 的 兵 器 起 種 0 這 種 三 兵 種 , 前 戒 面 定慧 戒 定 慧 兵在 就就 指 古 的 時候 那 種 就是 兵 , 種 方 武 面 器 是 防 到 衛 後 用 來 的 這

四 果 這 除 這 些 些以 位 子 外 , 每 就 — 修 位 子 小 乘 都 的來 有 方 講 法 , 的 見道就是斷見惑的。 0 然後再分成初果二果三果

再

呢?慧是利器是攻擊對

方

的

負指 停 後 麼 方 到 法 呢 再 初 ジ ら い ? 開 修 最 太 的 五 果 重 貪欲 種 始 二 的 初 不必 果 的 就 時 方 證 修 法 了 人 候 ジ , 二果 完全 來 五 初 , , , 眾 一停 果 就 把 講 生貪 教 到三 步 叫 亂 ジ 他 , 須 , ジ 修 欲 第 凡夫眾生 調 果,三果 步 陀 不 很 用 洹 \_ 理 ·淨觀 個多 厲 方 ,憑 調 害 法 理 到 的 貪眾生 ジ 來 什麼證了初果?先要修 0 都 四果 修 例 把 , 是亂 愛不重不生娑婆, 如看這個 亂 , 修成 都 不 らい ·淨觀 停 有他 七 功 止 入 人很美 糟 住 的 了 貪欲 的 辨 就 , 這是 法 證 就 沙 0 到 , 太重 是前 那 現 セ 初 仔 個 賢 個 在 果 眾 一的 就 細 位 步 面 , 生沒 講七 04 講 , 驟 分 見 析 他 不順 七賢位是還沒 了 他 有 修 賢 五 道 身體 其命 停 位 不 貪愛心? 0 · 淨 ジ 證 , 裏 指 七 觀 了 賢 面 就 的 初 有 對 這 是 用 位 果 多 證 那 什 五 的 然

教他 修 不淨 樣是美的 滿 觀修這一 修慈悲觀,不要動不動就恨人家。講這兩條,後面還多了。首先要修五停心 了 ? 再修什麼呢?修別相念就修這四 個 的 對於貪欲心自然就停了。再呢?多瞋眾生,對容易起瞋恨 痰、解 的大小便,吃的 東西 念住 在腸裏面 消化還沒 解出來 的 那 有 Ü 美 的 啊? 觀 人

賢 是七賢位 們 相 乍滅在那裏改 不淨。觀受是苦的時候,身心也都是苦,這叫總相觀。別相、總相 念是 在 位 世間 別相 四 的三個位子,後面加上煖、頂、忍、世第一法是四 種 念就 一切所受的都是苦,沒有樂 觀 法 變, 是 四 自己 念住 還有總相 不能 觀 作主 身不 念。 淨 總相念是觀身不淨的時候 。觀法無我,觀一切法 , 的 觀察我們自己的身體是不乾淨。 0 觀心無常,凡夫眾生的心 ,有那個法 加行位子,合起來叫七 觀受 加 觀 能夠作主宰?別 沒有常的 上前 ジ 觀受是苦, ` 面 觀 五 法 停 乍 都是 Ċ 我 生

了 那 七 就 賢 證了初果 位 經 過 セ 0 個 要再證二果的話 階 段 , 用 那 些方 ,那方法比這更多了,更深 法來修滿 了, 把這見惑斷 了 入了 就 見道 , 直到證 位 見了 到 道

妙法蓮華經講記(十三)

盗 種 阿 喻像輪王 羅 種煩惱 所破 漢 一起的 的是三毒貪瞋癡,分出來有八萬四千大盜。能夠破的是八萬四千法門 這些都要起了 ,在這裏講, 種 種兵, 伐貪瞋癡三毒。貪瞋癡三毒分開來講有八萬四千, 種 派出的官兵, 種 兵, 用這些兵來破除前面 就把 那些大盗 破 講的 除 掉 小王不順 以其命, 就是破 比 作 大寇 , 比 除

有功了,然後大歡喜,隨功又有賞賜 轉輪聖王 派 種 種兵軍隊 ,對那些煩惱魔指 小王,把它破除掉了。下面呢?作戰

瑚 或予衣服 王見兵眾、戰有功者・即大歡喜・隨功賞賜・或予田宅、聚落、城邑・ 、琥珀・象、馬、車乘・奴婢、人民・ 、嚴身之具・或予種種珍寶・金銀、琉璃・硨磲、碼碯・珊

宅」,田是什麼?田是禪定,三昧禪定。宅呢?解脫,得了禪定工夫就能解脫。 聚 王看到則大歡喜。隨著有什麼樣的 這些都是比喻 配 合那 些佛法 。根據祖師注解 功, 然後賞賜那些獎品。或者,予是賜予,「田 這國王看見有功的 人 回 來, 或

果 喻的 落」,聚落是得了果, 盡智及無生智 七 科有三十七道品 城是得了第四果 '。還有嚴身之具,一切助道的善法。「種種珍寶」就是七寶的意思,比 。「奴婢」 04 。「衣服」譬喻那些十善法 得 無漏 比喻神通,「人民」比喻有漏 到 須陀 的道品 洹 一初果。 。還有「象、馬 斯 陀含二果。「城邑」, ,有慚愧的慚 善法 車乘 比喻二乘兩種智慧 邑是比 還有忍法用衣 喻 證 喻七 到第三 服譬 科

他 是苦的來源 到 種 就把苦集滅道 滅 自己有信心了 .智。這盡智是十種智之中第九 ,修成功了, ,得到涅槃滅的境界,證到滅,要修道,知斷證修。修滿 這 個當中,二乘 都修成功了。 他知道這苦然後把集斷除掉。要知苦斷集,要知道為什麼?為的要得 ,這個法好 這個叫作盡智。怎麼叫盡智呢?這些煩惱都 的盡智、無生智要稍微加以 一般 ,修成功了 種,無生智是十種智之中第十種 人苦集不 ; 信心: 知 道 樹立起來了, , 小乘 解釋一下。 修這 四 修小乘的修成功 諦 就是得了盡 知道,也修也 了, 法 0 把小乘的煩惱 什麼 知 苦 叫盡 斷 證 他開 智 集 到 呢? 了 都 集 +

無生智也是盡智來的, 盡智知道苦集滅道已經是修滿了 煩惱斷盡了 無生智 妙法蓮華經講記(十三)

了 呢?他知道修滿 苦集滅道就不會再有了,這個智慧叫無生智 四諦法苦集滅道,以後再也沒有這些事情了, 修成功了這就是無生

或者證到初果證到二果這就是賞賜 以 上表示修 小乘 的 人修成功 了 就 有賞賜,賞賜什麼呢?學那個 法修成功了,

## 惟髻中明珠、不以予之 王諸眷屬、必大驚怪 0 。所以者何。獨王頂上有此一珠·若以予之·

賜 給他。「所以者何」,為什麼呢? 只有輪王髮髻上面 ,有一明珠,寶珠可貴得不得了,「不以予之」,不把這明珠

講 同輪 屬」,必然很大震驚了,覺得奇怪了。為什麼呢?這比喻佛說這部《法華經》 這 經 王頂上的 獨王頂上」, 他 們一定懷疑 明 珠。在這些修聲聞緣覺的弟子們 輪王頂上只有這一顆明珠,這個 。不但懷疑 ,而且很多菩薩也覺得很奇怪。因為這關係 ,他們菩薩 明珠假若給這些人,「王諸眷 心還沒 有發,就 跟 就 他 前 們 如

佛跟他們講,他們也聽不懂。

五六

#### **死一九八講**

# 文殊師利・如來亦復如是・以禪定智慧力、得法國土・王於三界・

菩薩道 王 生說這個法, 種大的力量。「得法國土」,這不是普通的國土,這是法的國土。前面雖然是轉輪聖 面 全開發出來,這就得了法的國土,就成佛了。「王於三界」,三界就是欲界、色界、 那就多得多了。一尊佛教化的區域就是三千大千世界,這是他的國土。他來度化眾 就是釋迦牟尼佛稱呼自己,所以如來亦復如是,也是跟轉輪聖王一樣。轉輪聖王前 無色界,這三界之王比轉輪聖王管的國土更多、更廣大了。 , 講過了他那樣作法,現在如來怎麼樣呢?「以禪定智慧力」,佛以禪定以智慧這 他的國土還是世間的國土。這如來得這國土是法,法的國土比轉輪聖王的國土 文殊師利」,釋迦牟尼佛叫文殊師利的名,然後就說「如來亦復如是」,如來 ,把見思惑、塵沙惑、無明惑斷除得乾乾淨淨,那就得了法身,真如本性完 法的國土。他得這法的國土,怎麼得法這國土?從凡夫地發心學佛學

智慧就是三德之中般若德,般若就是智慧。 就是法身。這是如來講的禪定智慧力,得的這 不透徹怎麼能 脱德是禪定。智慧呢?智慧就是入如來室、坐如來座這個安樂行修成功了 忍辱這個安樂行就修成功了 這裏 天台 夠 袓 λ 師 室呢?坐如來 注 解 就 講 了 他是福德莊嚴屬於 禪定智慧這 座更是法 要通 解脫般若修成就 力量, 個 徹 法 解 國土 才能 脫 禪定就是修慈悲忍辱, 法身、 ,就是法 坐 如如 了, 來座 般若、解脫 就 性 顯示法 的 這是智慧莊嚴 國土 修慈悲修 三德 性 ,這個法 法 解 性

解 的 注 無色界, 釋了 就是常寂光淨土,這是得了常寂光淨土。常寂光淨土還講王於三界什麼呢? 什麼?你看 解 得了 **阿** 天台宗分析得非常精密,比 ,三界包含了實報莊嚴土、方便有餘土、凡聖同居土 彌 各經裏面 法 國 陀 經》, 土。 由 一前 這個 面 都這麼說,凡夫眾生也只能夠了解這三界。現在天台宗萬 他 的 就 國土是什麼呢?就是證 禪定智慧修成就,得了解脫 講西 方極樂世 如說 《阿彌陀經》一般各有各的注解法 界有四土。普通講三界,只能講 到常寂 德,得了般若德,然後就 光土 0 西 證 方 到常寂光淨土 極 樂 世 欲界、 界 ,蕅 四 開 益 益祖 土 色界 最 祖 他 包 就 法 師 師

妙法蓮華經講記(十三)

土、 斷 得成佛是怎麼修成 變易生死,要把這些惑斷 聖同居土,他可以居住到方便有餘土,所以在凡聖同居土裏面有羅漢、有凡夫眾生、 同 含前 了佛,就像轉輪聖王那樣用他的威力來降伏三界的國土。是指那三界國土?有凡聖 有菩薩 入了涅槃在那享受,不是 了見思惑是四果羅漢 居土、 實報土, 面三 有方 為什麼呢?菩薩 種土 一,這就 斷 便 見思惑、塵沙惑 有 功 餘 成了 土 , 這就 , ` 有實報 如 佛。得了這樣法的國土,成了佛。成了 在 除乾淨了, 四果羅 此。 是禪定 這個土裏面來度化眾生。在這些土裏面 他就像轉輪聖王一樣要治理天下的, 漢證了四果,他住在凡聖同居土也可以 莊嚴 、無 那 土。 明惑這三惑。 智慧力 就得了法國土。這是 在 凡 聖 才得 同 出了 法 居土裏面 的 兩 國 種生 土 如來講他自己的境界 ,凡夫見思惑沒 死 佛 不是講 , 就 釋迦牟尼佛成 是分段 同居土、 ,不住在凡 我成了 生 有 方便 死

就要出兵來 有 了 征 這 服 法 他 國 土 成佛 , 就 他 跟 轉 有國土,在這 輪 聖王 樣 法性 的 , 那 的 國土裏面也有魔 些 小 國 家 小 王 不 王 順 從 他 的

而 諸魔王不肯順伏。如來賢聖諸將、與之共戰·其有功者·心亦歡喜

於 之財・又復賜予涅槃之城・言得滅度・ 四眾中、為說諸經。令其心悅。 賜 以 引導其心・令皆歡喜 禪定、解脫 無漏根力 諸法

是思惑,見思惑就是魔王 佛 性 佛 就 那 不肯降伏、順伏。這個魔王指的是什麼?凡聖同居土這三界,三界有淺有深的 但是我 裏 的 凡 以 聖同 但是呢?這裏講「諸魔王不肯順伏」,來治理沒那麼順利,那些魔王不肯順 國土 後 滿 這 /就把佛》 滿 們常常講 0 的 他 居土這三界 但眾生在這個 就 0 佛 在 說 说的法, 要治理 治 ら い 、佛 理 這 法 這 性 跟前面轉輪聖王合起來 、眾生三無差別, 個魔王指的是什麼呢?見愛魔王,見是見思惑的見 國土裏面,那由 國土,就是要眾生把這些惑斷除 國 土。 佛 自 己 這 於前 既是沒有差別,佛已經成了佛,他得了法 法 性 面講的見思、塵沙、無明這些惑還在 ,比喻跟這妙法合起來講。 國土 , 那是清淨莊嚴的 才能夠 清淨 沒 才能 這是成了 有 問 不同 愛就 夠成 從 題

受,不會聽從。他就是不肯破除見思惑,這是凡聖同居土三界魔王。三界裏面 各位 想想看 我們勸 人家學佛,勸人家深信因果不要造惡業,往往 人家不肯接 ,方

續學 三界 與天 了 他 那 斷 認 所 知 性 便 無 人 就 道 有 境界更高了。 見思惑 為我夠 是萬德萬 以 明 可 人都 台宗所講 還有等覺菩薩 學菩薩 餘 這 所以出了三界以外還有塵沙惑。塵沙惑就是世間 為什麼 雖 以 土 是 證 些 然是在實報莊嚴土 了, 而 都 到 能 證 如 道 不肯繼 是魔 不能 實報莊嚴土。圓教菩薩初 來 要學無量 無 到 的三界三土, 我得了涅槃出了三界,其他就不管了 怎麼證 四果羅 的 所 王 知 大 不 續行菩薩道 最 道 將 , 知 這 後 軍 到實報莊嚴上?別教菩薩 呢?有塵沙惑在那裏。斷了 漢 四 , 些 到 諦 有塵沙惑在 他 凡聖 魔 裏 妙覺 住 佛 在 就 王 面 天下事情無 都是 同 這 不肯修學 派 , 居土 那 土裏 他 無 就 那裏 們去 不 明 一的三界 是 順 還 住 面 把 有 就得到實報莊嚴土,菩薩從 窮無 跟 法 , 無明 使這個 這 那 性 , 有什麼魔王呢?三惑之中的 那 些魔王來作 塵 盡 , 就 方 至沙惑就 因 斷 到 的 為 便有餘土 是無明魔王 人應該 得乾乾淨 見思惑證 , 登 那就是不肯迴 地 不 行菩薩道還要學。 順 那 是魔王 知 法 他 戦 些事情多得像塵 性 淨 道天下的 的三界, 到羅 就 的 下 0 證 0 面 所 漢果 得 0 講 沒 小 就 以 到 實報 事情 講 講 到 初地到十地 部 實 向 還有塵沙 大 只 諸魔 了 妙覺還是 分法 報 塵沙惑 莊嚴 證 沙 莊 不 他 那 王 到 身了 那 嚴 肯繼 四果 些賢 土 就 慈 不能 樣 土 的 是 滿

所以 的修 是思惑,三界九地 煖 其餘三者都包含在內,這天台宗叫做總相觀。前面說別相觀,最後面再 念住 停 就是這個。聖呢?見了道以後還有修道。見惑就是見道所斷 人 ·;· 頂 如來派這些賢人聖人,這些都是作 觀,一開始就要破除貪欲心 他還沒有斷見惑, 到後來就是總起來修,學觀身不淨的 四 如來賢聖諸 念住 忍、 世第 有觀 自身不淨 ,九九八十一品,那思惑一地一地來 將 七個階段修成功, 這時候修這七方便、七賢位。 與之共戰」。如來就是釋迦牟尼佛, 觀受是苦、觀心無常、觀法 ,這些一共有七種 如來的 就見了道,那就是斷了見惑 ,那後面都包含在內。 將 軍 。五停心觀修好了 七賢位第一個 無我 斷 , 賢聖, 的惑,修道的時 斷乾淨證 , 個 别 的 開始學的 賢就是修 修觀受是苦 修 ,七五 四果 ,然後再修四 加修四 賢位: 114 就是五 候 住 小 聖人 加行 指 那就 乘 一住 的 的 的

備作如來賢聖諸將了。賢聖諸將跟誰作戰?跟自己內心裏面見思惑來作戰。怎麼作 見是見惑,愛是思惑。 與之共戰」,與 什麼共戰呢?與三界之內見愛煩惱作戰 換句話說如來派賢聖諸將,我們自己決心要斷 見愛就是見思惑 除見思惑, 準

就把 謂 戰 的 看見外面那些世 可要下定決心 就把它制止住 時 呢?遇到見愛起來的時候 這念頭打消掉,作戰就是這樣的,這是講貪。瞋恨心,遇到任 只好隨世俗隨波逐流了。 候 無 緣 無 ,為什麼要下定決心?要了生死非這樣作戰不可。不了生死那無所 俗 不准起這念頭,這就跟自己瞋恨心來作戰。 故來傷害你來罵 人, 把那些不好的傳播出來,看見之後自己心 ,當下就把念頭克服下去。 因為跟自己內心作戰不容易的 你, 你瞋恨不瞋恨呢?正要起瞋 看電視 所以 ,證果也不容易的 動不 恨 說來容易, 看 何人對你不 ら い 網 動? 的 路 時 一動 候 看 做 報 當 起來 念頭 禮 紙 貌

什 往 還有塵沙 生。 伏 行住 生這個 麼呢?他連經文文字都不通,《阿彌陀經》裏面無三惡道 斷惑是什麼呢?就把見思惑的種子也斷除 我 們 惑 名詞 有了這工夫, 念佛 還有 的 他提出 人 無 真正 明 要把 0 壽命終了可以往生的 問題要我們老師給他 在過去有位 這見思惑斷 從 國 了 外回來的 , 解答。 在今日之下恐怕 了, 那斷了惑當然更沒有問 我們老師 那就是證果了。見思惑種子 他 說淨 對這樣 ,有人天道說得清清楚 土宗經 不容易, 典裏 的 能夠 題 人 面 更可 給 沒 把見思惑 有帶業 他 解答 斷 以 了 往

塵沙、 楚。人、天到 些惑沒有斷乾淨,有惑造了業太多太多,斷不乾淨才要往生 無明都要把它消得乾乾淨淨,那就成了佛,那還要往生作什麼?就是因為這 極 . 樂世界不是帶業帶什麼呢?如果一定要消業,消業是什麼呢?見思、

這樣 後 極 戰 那 必 樂 須伏 我們自己一 與我有 0 在 做 世 我們現在研究 界 就 世 得住煩惱 間 跟普通人一樣,這樣一想這太難了,難有什麼關係?念佛帶業往生到 什 到 初步準備要吃虧,人家打你不還手,人家罵你不還口 麼關 想 那裏去那就 ,自己來向自己見思惑作戰, 係?賢聖就是我們自己要作賢聖,我們要跟 ,才可以將來往生。 《法華經》,在這裏講清楚,如來派出賢聖諸將去跟魔王作戰 好 了。 講到 如果煩惱 這裏我們 真正 知道 伏都伏不住 要想做 ,懂得諸將與之共戰是 的 ,那將來往 話 我們 很 , 難 要這樣 自己見思惑來作 0 生很 無論 什麼 做 渺茫 怎麼 不能 西 做 的 然 方

面 六 輪迴了 道裏面 其有功者 生死 。「於四眾中、為說諸經,令其心悅」,因為這個原因,能夠對見思惑宣戰 輪迴 心 ,分段生死已了。 亦歡喜」。 能夠斷見思惑,這戰役就算有功勞的 所以 如來對這些人心亦歡喜 ,他們不在六道裏 ,他能夠 了 脫

所 證 了 以 果 佛 因 於 此 四 眾中 佛對 於這些作戰有 為 說諸 經 , 功 令其心 的 人 悦」。 , 最主要是他們斷 這些人原來是聽佛講 了見思惑 這三藏 佛歡 教 喜 他 們

導其 房屋 之 ) 財 。 心,令皆歡喜」。 衣服還有珍寶。這裏講法 賜 前面 以 禪定 講世間珍寶,這裏講法寶,諸法之財 解 脫 然後賜他們就是講妙法, 無漏 根 力、 了,「禪定、 諸法 之財 解 脫 前面是轉輪聖王賜給眷屬 又 ` 復賜予涅槃之城 無漏根力」等等, , 言得 這些「諸法 那 滅 度 些 田 引

還有解 除 懈 五 禪定要知道不是單純只講祖師禪,早期凡是佛法裏修定功的都 的 外道 根 怠在修 就證了四 五 這 一力是 脫 裏講如來賜給這些有功的 切 的 要精 邪 無 信 根力是五根、五力,是無漏 果那更有功,佛就賜給禪定、解脫 漏 進 的。 , 正 , 信是第 什麼是五根呢?信是正信,自 直在那裏修下去。然後是念,正念不是邪念, 一個 。然後有信了 人,換句話說我們斷 的。修五根 之後要用工夫修,修不是隨 、無漏 心中有真如本性,這正 五力 了見惑的賢人 根力。 那是 禪定 無漏 叫禪定。 解 , 有功 可 脫 以 以 前 正念破除 學定功 出 面 隨 信 斷 六 講 便 就 了 道 過 忠慈 便 可 的 的 了 世 很 破

裏 間 面 修 切 邪 使根 念 然後 愈修愈堅固 再修 定 功 才有力量 再修智慧共五 0 五 根 修得 種 很 五 深 種根學差不多了 , 很有力 叫 五力 還要更深 這是無漏 入往 法

作諸 同 0 共有七 法之 這 諸 セ 法 財 法 之 種 財 財 , 叫七 裏 , 0 除 面 這 叫 法 了 包含有禪定, 諸法 財 五 0 根 七法財 之 五 財 力 , ,這是七法 根力裏 也叫七聖財,各經典講的有些大 以 及 上 面 面 財 講信 禪定 ` 解 精進、戒律等等, 脫 ` 無 漏 根 力 同 , 再 包括忍辱禪定智 小異,不完全相 加 上其 他 的 4

界告訴 佛就 是羅 財 他 將 們 引導其 门得禪定 來可 告訴這些人 漢 除 他 了 這 , 可 換句話說 ら 以 聖 入 些諸法 令皆歡喜」,引導四眾, 以 涅槃城,可 財 這 前 樣學,可以證到涅槃,可以出三界的。「言得滅度」,得了這些聖 就是憑著這些聖 斷了見思惑證到四果羅漢,就是入了涅槃,這是羅漢 之 面 財 講四眾,在四眾之中為他們說這些方便的法,就是諸 以 以得了滅度。是什麼呢?生死滅了,在三界之內得滅度了 外 ,「又復賜予涅槃之城」,又賜給這些四 財 , 讓他們得到歡喜 他可 以 證果 ,再就是證涅槃。 眾涅 佛 把 槃城 的 證 小 果 經 涅 的 涅 槃 譲 槃 境

別說 爱, 行, 貴的,它不能跟法 好 了 拉 雅 。禪定、解脫等等這些七聖財,也就是七法財。而世間那些金銀財寶,各種 降伏住見思惑。 是沒有斷種子,是伏惑。只要我們用工夫, 我們就能得這法財。得這法財比得多少克拉鑽石可貴多了,就是有一個像喜瑪 給你幾十坪、幾百坪的土地 這 山 那 段我 麼 大 的鑽 們要知道有功 財相 石 佛都賜給學這小乘的七聖財、 比。 也比 我們只要能夠伏得住煩惱,見思惑伏得住,不讓它起現 不上七聖財之中任何 的是什麼?能夠降伏見愛, ,就是把整個大地給你也不足為奇,也沒有什 斷是現在斷不了,惑能夠降 法財都給 財可貴。這還是只 把這見惑思惑能 他們 能降伏住見 夠降 伏 田 住就 伏 麼 地 可 住

## 而不為說是法華經。

聽了 華 就 像轉輪聖王沒有把頭頂明珠給他。在這裏,佛不給這些人說《法華經》。因為《法 經 前 他 比喻轉輪王頭上的明珠, 面是講 們照著修能出 為 說諸 六道 經 ,令其 也很好 所以「而不為說是法華經」。為什麼不跟他說呢? 心悅」。 ,了分段生死。但是佛不給他們講 為說什麼諸經?把生滅 四諦經 《法華經 典說 給他 們

遙遠 跟他講出三界,了分段生死 ,因為他們根機善根還沒有到, ,他聽了很高興,可以修。 所以不為他們說 《法華經》。 要講成佛修菩薩 道 , 路那麼

佛法 文裏 佛不說 , 而 不給他們說《法華經》,而我們發大心的人,佛就給我們說《法華經》,這道理 且學的是妙法,更進一步學淨土宗求往生極樂世界,那是妙中之妙。在經 《法華經》,就 如同轉輪聖王不把明珠賜給那些人。我們現在是學大乘

要明白

#### **퐈一九九講**

# 久在髻中。不妄予人。而今予之。 文殊師利・如轉輪王、見諸兵眾有大功者・心甚歡喜・以此難信之珠、

通 諸魔王,對不肯順服的那些人,去跟他們作戰。「有大功者」,有這很大功勞不是普 不妄予人。而今予之」。就拿一般人很難信的這珠子給人,這珠子怎麼好,人家不 王。「見諸兵眾有大功者」,兵眾是什麼?前面講他派的這些人有賢者有聖者,去伐 的。「而今予之」,現在給了誰呢?給有大功德的人。 相信。這珠子久在轉輪聖王頭頂上髻子裏面。藏在那裏幹什麼呢?他不隨便給人家 '的,「心甚歡喜」,轉輪聖王心裏非常歡喜。這一歡喜「以此難信之珠、久在髻中, 文殊師利」,釋迦牟尼佛叫文殊師利說,「如轉輪王」,就如同前 面講轉輪 聖

意思是什麼呢?祖師注解裏面就說了,這個珠子又圓又光明,是圓明如意珠子 這一段是比喻,就拿轉輪聖王頭上髻子裏的 明珠 ,他現在給人了。明珠代表的 ;這

是代表法身德;明是光明,代表般若德;如意代表解 珠比 喻什 麼呢? 講 這中道智慧,它本身具備三德,三德就是法身、 脫 德 , 04 三 德 般 若 解 脫 員

釋 他 法了, 現在把它開示 在從髻子 會上這些大菩薩, 也信了 迦牟尼佛講 表示 那就說 裏 以它來比 ,他也認得了。 面 出來 以前沒有講這妙法 把它解開來、拿出來了,這是開權顯實。以前所說的方便法 《法華經》之前,先講那些方便法講權法,所以這個珠子看不 還有聲聞弟子也悟了, 喻妙法 ,顯出真實的妙法 這 也就是妙法在這時候佛 部 經 ,現在在靈山會上講《妙法蓮華經》 ,這明珠是藏在輪王 ,叫作開權顯實。這珠子一看就顯出真實的 都 能 迴 說 小 出來 向 的 大了, 頭上 他 這時候 們 , 人家不 能夠聽得明 把 了。 知 珠子拿出來 道 ,用 在這靈山 的 白 到 權 表示 。 現 的 妙

這個 比 喻 說完 以後 就 用 妙法 跟 那個 比 喻合 起 來說

網 與五陰魔 如來亦復 爾時 `如來亦大歡喜。此法華經。能令眾生至一切智。一切世間、 如是·於三界中、為大法 • 煩惱魔、死魔、共戰・有大功勳・滅三毒・出三界・破魔 王・以 法教化一 切眾生、見賢聖軍

妙法蓮華經講記(十三)

在其上・長夜守護・不妄宣説・始於今日、乃予汝等而敷演之。 多怨難信。先所未說。而今說之。文殊師利。此法華經。是諸如來第 今乃予之。文殊師利・此法華經・諸佛如來祕密之藏・於諸經中、最 之說。於諸說中、最為甚深。末後賜予。如彼強力之王、久護明

二十八張表第二〇 這是用法合起來講 四頁,先把名詞了解之後再看經文。 ,這一段經文裏面 有講五陰魔、煩惱魔、死魔等等, 請看第

惱 第一是「五陰」魔,五陰就是色受想行識 們本性遮起來了。我們只拿五陰和合起來的生命現象,就拿這個當真的。第二是「煩 魔 界內四魔,界是三界以內的有這 ,第三是「死」魔,第四是「天」 四種魔。界內四魔是根據《大積經》裏面 魔,一共有這四 ,它所以叫陰是什麼呢?有這五個法把我 種 講 的

的 四 魔 這 四 那就是生滅 種 魔 就 拿四 四諦 諦 法 對 。五陰魔,怎麼樣破除五陰魔呢?拿修小乘的人講,首先 照著來看 四 諦法 就是苦集滅 道 四 種魔既是三界之內

是受 找 帝 東西 知道苦 五 理 除 世 死 就 出 陰 間 要 掉 想行 簡單 是苦果 有那 原 他 生 0 知 都 這 為 死 道 因 不懂 些人 現 什 五 講就是身心這 苦 識 大 在 來 麼 苦 陰 集滅道 五 解 呢? 不 經 , 他 能夠了解 ,我們在 , 陰 從 知 不 決苦果 道 不 那 起 色受想行識,色指我們這身體是地水火風 知 的苦 來 就 分 道 知道這苦是一個果報。要知道這是苦果,他就能夠把 執 析 的 像 人世間受了種種的苦惱 兩 的?這些是果 \_ 著 種。 問 切 , 苦是世間 世間 都是果, 題 分析這 把這 身體就是色法,心 0 的書籍念得再多, 如果連苦果都不了解 假 法當 必得 報 些都是生生滅滅 切 ,這苦是一 所受的這苦果,我們人人 作真 知 道苦 法 、痛苦,包括我們每一 理分開來講受想行識 , , 那 他才肯追究前 政 個 就 治地 過去造 的 , 有生 話 不是實在 位 , 四 再高 死 那 的 無從 大 因 有 假 的 因 ,高得像古代 都 種 東 合 談 , 現 個 有這身 的 起 西 , 種 他 在 合起 苦 才 人的生老 得 , ジ 五 了 所 想 的 知 陰 來 體有 理 道 以 辨 苦果 叫作 魔 大皇 知 這 方 必 法 道 得 來 破 些 面 病 ら い

魔就是見思惑, 知道這煩惱魔根本就是苦集滅道的集,集是世間一切苦果 這

個

就

能

破

除

五 陰

煩

惱

妙法蓮華經講記(十三)

了 了 他 的 這才能夠 的人,警察司法機 造惡業是因是 還 解,真正了 因 所以 不承認, 在 破 這裏講煩 世 除 間 解 要是 人集。 生 煩 的 死 惱 時候 惱 明 造惡業之後 關等等把他逮捕 的 白 必 凡夫 了 須要斷 世間一 就 要 連 果 除 因果他都明 面 , 司 對 都 , 就 現 起 法 不 機關 實, 來 知 把世間造惡業的 道 , 瞭了, 就 把 審案的 應 因 他 該承認 更是 犯 他 時 的 從此也不敢造那 案子偵破 不 侯他還不承認 0 知 那些因 這集是因 道 0 了, 明 比 瞭 如 這是果。 了 說 , 0 些殺: 造 應該受到懲罰 , 般 了一 不敢造業了 盗淫妄惡業 凡夫他也不 很 切 多犯罪

不滅 的果 要苦集滅道這 0 死 證 魔 就 到滅 把 跟 死 天 這果 魔破 滅 魔 這 除掉 就 滅 兩 可 是 種 以 魔要破 什麼呢? , 把 生 死魔 死 問 除 破除 題 滅就是把生死 就 死魔怎麼破除呢? 解 。這些生滅現象把它滅 決 了 的 這是出世 假 相 滅 六道眾生要解 間 掉, 的 除 果 就證果了 , 就 證 決 到 生 涅槃 這是 死 問 就 出 題 不 世 生 間 那

魔 但是 要破 在 除 經 天 文 魔 裏 就 面 要修 只 講 道 到 了 五 一陰魔、 修 道是 出 煩惱魔 世 間 ` 的 死魔這三種 因 0 必 得修 出 , 沒有提到 世 間 的 道 天魔 才 能 袓 破 師 除 注 天

解 出 來了 學 小 乘 的 人 他只要斷 除煩惱 斷 了 見思惑就 行了 所 以 不 必 講 天

色界 跟 時 人 對苦集滅道 輪 候 王 把 現 這 在 佛 樣 明 這 我 珠拿出來給 們 大 , 怎麼一樣 法 , 看 苦集不了解 王 經 文 , 以 佛 法 人家了,那些識得明珠的 呢?這如來在「三界中為大法王」,三界是欲界、 如來亦 教 , 滅道更不了解 化一 復 如是」, 切眾生」, 把前 ,這還是很粗淺的生滅 佛的法是什麼?覺悟 面 人就 比 喻 給他。 的話合起 所 來 以在這裏 講 之法 0 四 前 諦 講 面 色界 我 如 輪 來 們 王 也是 到 世 無 間 這

麼 講 所 領 派 自 樣 謂 軍 利 出 跟這些魔作戰 跟見思惑作戰?見思惑都是 ,各人領導有前軍、有中軍、有後軍,最後證 那些人包括有見道的、 佛 ,「與五陰魔、煩惱魔、死魔、共戰」, 那 以 向 這 自性中作戰就 個 法 教 化 就是向內,我們人人都有見思惑,向 切 必得捨己為 眾 賢位 生 , )把假 他看 的人,還有證 人, 我當作是真我 「見賢聖 把這 跟這 私 四果羅漢的叫聖人 軍」,賢聖軍 些魔· 心徹底破除掉, 到羅 ,然後 來 漢果 作 所 自 戦 在 作 的聖軍。 ジ 0 前 的 的見思惑來作 前 這就是作戰 0 面 面 切事 看見這些人前 說 我 這些賢聖 比 們 情 喻 也 都是 的 知 戦 話 道 為 自 他 了 怎 什 私 們 面 他

案 麼是 重 九 十 侯 西 來了。 都 要破這些魔就要斷見思惑,見惑有八十八使,思惑貪瞋癡慢四 而 是 種煩惱 不肯 的 九 馬上把他 且 作 莊子曾經 這 入 諸 還有瞋 都 古 + 戦 侯 時候 是 不 呢? 一品 欲界貪瞋癡慢是全部的,上二界貪癡慢合起來十法,十法分成九地來斷 竊 奪 但 抓起來判罪 恨 奪 取 講篡奪國家 說 不肯放棄自己 我 歸結 國 過 心 人 們 家 家 一句 看看 ` 愚 起 的 的 來就 癡 世 人 0 公道話:「 作 的 心 心 間 跟 竊國者,篡奪這 亂 小 偷 , , 貪瞋癡三毒。貪,廣泛得很, 人, 他 你想要了生死, 小 臣賊子,把 偷與亂臣賊子篡 還要時時 你 鐵 竊鉤者誅」, 叫 鈎 的 他 小 放 1.國君的 刻刻 棄 國君,他 偷 自 的 要斷見思惑, 樣的 小偷偷 位 己 跟 有什 位子奪取過來。力量 的 自己 權 人家爭奪 , 人家一 都是 麼不同 利 就 不但是貪財 把 作 放 完? 就 棄自 個 國 人 向 把 家 種煩惱把它合起來有 君 小 人家 己 自己宣戰 的 鐵鉤子, 了,「竊國者侯」, 樣 東西 任 小 的 的 ,貪色是最嚴 何 東 奪取 的 的 0 這 偷 不 西 利 把 人家 奪 個 但 . 過 益 貪瞋 取 來。 破 東 樣 過 他

轉 輪 聖 王 看見賢聖軍與這些魔作戰有了大功勳 , 這些魔把它滅掉了。 换 句話 說

癡

統統破除掉

0

怎麼破除呢?最重要是把私心

破除

0

王, 五 再破除魔王。有大功勳才能破魔王,換句話說破除魔王才顯出有大功勳。前面破除 了三界,三界以外還有變易生死,還是有魔的。這裏面有二層意思,一是有大功勳 勝這幾個 五 就是貪瞋 死?生死就解決了。「有大功勳」,不但戰勝這些魔,他另外還立了大功勳。 陰魔、煩惱 陰魔也破除 這魔王就不只前面講的五陰魔、煩惱魔、死魔了,魔王那太多了,換句話 魔 癡 , , 五陰魔、煩惱魔、死魔都戰勝了,他出了三界,滅了「三毒」。三毒 魔、死魔,這是滅三毒,出三界。 把貪瞋癡三毒滅除,「出三界」 ,煩惱魔見思惑也斷除,死魔自然就沒有了。 就出了六道了。出六道以後又破 斷 了見思惑那有 什麼生 先說戰 除魔 說出

大 法蓮華經》,佛給他們授記。所以「此法華經」,如來一歡喜就說了這部《法華經》 好多羅漢佛都給他授記,什麼時候可以成佛,那就是有大功勳 爾時」,這個時候,「如來亦大歡喜」,那樣歡喜。這前面 ,能夠學菩薩道接受這個大法了,這個就有大功勳,他將來能夠破除更多魔王 這不但斷 見思惑破除前 面這幾個魔,破了魔王有大功勳,而且他能夠迴小向 你看佛在授 他 能夠聽得懂 記 的時 候 《 妙 0

智, 說。「而今說之」,現在靈山會上大家都有大功勳了,能夠「破魔網」,大乘根機已 所未說」,在說 怨難信」,一 佛是一切種智。但是在這裏一切智是佛的智慧 經 能令眾生至一切智」,能 發出來了 這裏的 切 一切智就是成佛。普通分開來講 世間的眾生原來對《妙法蓮華經》不相 《法華經》 之前,對於那些人,因為他們很 夠教眾生學這 部經 ,到一切智就成佛。「一切世間 照這 切智是小乘羅漢 部經來修行的 信,難 難信這個妙法 以 相信 話 ,所以多怨。 「先 道種智是菩薩 能 夠 所以未 至 一切 、多

是 各 他 比 跟 位 看看 佛不 喻 這 而 個 能相 已 法 ,佛是三界中的大法王,一個四天下跟三界怎麼能相比呢?所以在這裏只 合 比, 把 妙 不得已才拿來 法 跟前 面 比 比較,轉輪聖王不過一個 喻合起來講 我們還要了 解比 四 天下 喻是比 而 已 喻 0 在 這裏 那 個 經 輪 文 王

妙 法實在不容易的 這 個 比 喻 跟 妙法 , 都 既是這樣不容易的話 合起來說 了 最後佛 , 現 又 再 在得到了, 加 重其詞 那 說 這 可不能隨 妙 法貴重 便放 棄 我 們 , 下 遇 到 面

### 一段是講這個道理。

是最 第 明 佛都以這部《法華經》為第一等的法說出來。而且這部經在諸佛所說其他 法之中,它是第一 什麼呢?無論 的 王最後才給那些打 力量。「久護明珠」,長久以來保護他頭上那明珠,不給其他的人。「今乃予之」,輪 到最後才說這部經 珠才給了解這部經 佛 一之說」,這部 **本為甚深** 現在佛以及未來成佛的,他們都要說這部《妙法蓮華經》。「第一之說」,是 文殊師利」, 比一 那 尊佛 《妙法蓮華經》 了勝 切 個最妙的法 0 佛 到最後才賜予,「如彼強力之王」,就像轉輪聖王他那很強大的 的 的 又叫 仗 人 法都要深 到 的 , 世間來說法 文殊師利說,「此法華經」,這部 佛才 人 0 。不但如此 給 佛呢?他是法王,說 0 不但是釋迦牟尼佛在說 他說 因為這關係,「末後賜予」,把其餘的 的時 ,「於諸法中、最為甚深」。前面講是一 候 ,說的法很多,《妙法蓮華經》 妙法蓮華經》 , 諸如來就是諸佛 《法華經》。「是諸 的時候 法 法之 都 在 (),就像 說 過去 如來 那 中, 了 切 些

文殊師利 , 此法華經 , 諸佛 如來祕密之藏」,無論是那尊佛都把 《妙法蓮華

從法 法 樣 人 有 分開來講叫三德祕藏 人 發 。《法華經》 秘密之藏, 明 身起來的,智慧被自私心染污了,沒有受自私心染污的,那個是大智慧。現 都不知道 就 的 像輪 創 王把 秘密沒有人知道,這秘密之藏就是 作 0 就教我們了解人人都有這個實相。這個實法 般若呢?般若是智慧 明珠收藏在頭 個東西 法身、 , 就自己享受這權利了, 般若、 頂髻子裏面 解 ,無論那個眾生都有智慧,智慧從那來?智慧 脫 0 這個 人家 法身誰 《法華經》 不知 這就把他 道。 知 道?我們人人 裏面 佛 ,祕密之藏是總體 的智慧染污掉了 把 開 《法華 權 顯 貴 經 都 有法 這 也 個 跟 說 在 身 實 那

本有 般 法 有 這自由 若 的 佛就 染污 的 佛 為什麼呢?一真法界就是法身,從法身起來的般若,法身本來就是沒有生死 講 自在指 給 ·掉了,這般若 解 這 些法 他 脫 講 就是 什麼呢?生死自主,沒有生死了。 足大 , 凡 自由 光 夫眾生不是 自在 明 非常有限 是公開 , 無 論 如 0 的,平等交 解脫呢?那就是把煩惱障這些破除掉,解 在 此 。這樣說 什麼時 給 候 起來 \_ 生死自主,我 在什 切 眾生,只要眾 , 凡夫眾生雖 麼地 方, 們每一 他 然有般若 生能夠 都是自 個眾生本來就 接受那 由 自 可 脫也是 在 惜 的 種 把

弘 家屬也痛苦。他不知道沒有生死就是解脫,因為不知道,所以 凡夫不知道,像家裏添了丁,恭喜你。死了,本身也不知道死後到那裏去,不 的 沒 凡夫眾生不知 就是祕密。佛是解脫了 上掉下來 , 法 有 佛自 ,最後入 生 立死 己 就 那 那 就奇怪 道 是解 涅槃,入滅,表現有生有死 個 聖 脫 人、 的 , 所 佛 他 那大菩薩、法身大士,他也解脫了。 以 沒 佛到世間來他 大菩薩 有這些現象 到世間來, 。這個有生有死是佛在那裏表現給眾生看 有八 這種情形誰知道?誰都 他來教化眾生,並不是說 相成道。由 入胎 是祕密。 然後學這 這 個 不 肉體有生有 知 這三德 個 道 他 忽然 法 不 知道 祕 然 從 知 死

道

後

天

前說 解, 宣 一說 妙法蓮華經》 的 不懂 這 宣是宣揚說出來。怎麼樣長夜呢?我們眾生不了解祕密之藏,在六道裏面 部經是諸 經 就 是祕 以 都是把它秘密起來。不是佛故意秘密起來,實際上眾生沒 法華經》 密 佛 之藏 如來,不只是釋迦牟尼佛自己一個人說的,凡是成佛的 。「於諸經中、最在其上」,在諸經中, 最上等。「長夜守護,不妄宣說」,長夜在那 佛 在 . 說 守護 法 華 有 人 不隨 人 經 對 能 輪 便 了 於 以

妙法蓮華經講記(十三)

眾生只 業生到天上,他也不知道,這是眼睛看不清楚,就像在黑暗的夜裏,什麼都不了 間 宣 迴 一說 生 來,為什麼到 死 要在六道裏面輪迴沒有出去,這就是夜間 說的不得其人就是妄說,說出去人家不懂 整個 六道都是長夜,生生 人間來?壽命終了,要離開人間到那裏去也不知道。甚至於作了善 死 死 的自己 不知道。墮落三途,怎麼墮的 0 , 佛在長夜守護這部妙法,「不妄 那就是妄說,佛不妄說 ? 到 解

諦 在 教 有 有無生 悟 經 講的是生滅 到 典裏 這程 到 佛 為什麼不妄說?這部 的 無量 度 話 祖 , 師 一的 那 注 佛怎麼跟 四 就 諦 解 , 不 到圓教是無作的 , ,自己問自己 敢 我 在 他 們 :說 世 知 間造業了 道 呢? 《妙法蓮華經》 生滅 我們對於生滅 , 四 諦怎麼講 層比一層高。這樣看起來在靈山會上以前沒 想想看 是圓教的 法 ,生滅四 ,真正 四 諦 , 知 藏 諦這麼困 道 悟是沒有 通 不 别 知道 圓就拿四諦來講 悟到 難不容易了 呢?嚴格 。真 正生滅 說 解 起 來, 還 四

你 們大家敷演 因 此 佛 就 **,** 講 敷 始於今日」, 當開字講,給大家開示 在靈 山 會上 現 , 在開始 開權顯實把它說出來 ,「乃予汝等而敷演之」,才給

妙法說給眾生聽,這是最重要的意思。

佛這樣一再宣說,要勉勵大菩薩在末法時代,一方面自己好好修持,一方面把

一 八 二

### 爾時世尊欲重宣此義。 而說偈言。

常行忍辱・哀愍一切・ 爾時世尊」,爾時, 指的誓願安樂行長行文說完了, 乃能演說 佛所讚經 這個 時候, 世尊就是釋

迦牟尼佛,「欲重宣此義」,要把前面這意思再宣說一遍,就用偈頌了,「而說偈言」。

服;再呢,就入如來室,入如來起居的房間;再坐如來座,就坐上如來說法座位 把前面歸結起來,說法必須具備有三個條件,第一個就是要著如來衣,穿上佛的衣 第一首偈頌,「常行忍辱,哀愍一切 ,乃能演說 佛所讚經」。這 一行偈 領就是 上。

的 話 行忍辱」,前面講這個忍辱很重要的,菩薩發心在末法時代弘揚妙法的時候,不忍 '行修成功了,就得到安樂,就是講到三個條件都具備了。所以開頭第一句話 自己 這一品名字叫〈安樂行品〉,就是菩薩要想到末法時代弘揚《妙法蓮華經》的 要修行,然後你說法才身心都安樂。前面有講到行 ,怎麼行法 呢?安樂行 常常

衣 那 能 那麼簡單要穿就 境。所以這一句就是著如來衣,穿上如來衣修行就成就了。著上如來衣是比 到 辱是不行 你在末法時代弘揚妙法 談 環境再惡劣的時 你就 得上穿上如來 可 的 以 0 遇 轉變不好 穿 到 的 ,那有 任 候 衣 何 的環 不好 服 你只要能作到忍辱,就 那麼容易的 ,有佛在 境。 的 環境 這一 那裏護持你 你你 句是穿如來衣修行修成功了, , 都能 必得你自己修忍辱,修到有相當工夫了 把它轉變為好的環境, ,佛用 能把最惡劣的環境變成很安樂 衣 服 加 在你 身上,你 想穿如來 這是講 穿上 安樂 **哈的** 衣 ; 才 不是 如來 的 話 遇

佛 好 室要哀愍一 就是入如來室了 了室 有那 第二 些法 句 佛 切 法 門你都 , 哀愍一 學得 稱 作 那 慈悲 不 不 比 切 錯 知 喻佛法好 **,** 了 道 ジ 對 0 。入門之後要登堂,登堂之後還要入 於 其實能 所以 像一 切 佛菩薩都是慈悲為懷 眾生都要有哀愍心,哀愍心 個 夠 宮 λ 室 殿 , , 對 宮殿你先要入門, 佛法是大徹 這是講對 大悟 室。 不 就是慈悲 了 入門 這 切 但是要能 宮 眾 個等於你學 殿 ら い 生哀愍 裏 夠 這 面 再 個

乃能

演說

佛

所讚經」,

佛所讚歎的經就是這部《妙法蓮華經》。前

面你要具

妙法蓮華經講記(十三)

備 蓮華經》。這個乃能演說就是坐上如來座,能夠說法 不好的環境,你用忍辱用慈悲就可把這一 忍辱 哀 愍一切眾生,你也入了室,也穿上如 切環境轉變,然後你才能夠說 來的 衣 服了。 在末法時 這 代 部 遇 到 妙 任 法 何

發的 麼要發這誓願?有什麼理 誓願 這首偈子是總說,也是概略的說 對末法時代眾生來說 由 ? 法 , 首先你要明瞭所對待的環境和人 。後面就是把行--修成的方法詳細 再 的說。菩薩 呢 ,為什

### 後末世時、持此經者・於家、 出家、及非菩薩 應生慈悲

好 法 持是 比 ら 出來 喻 愛護他 時代所有眾生都包含在內了, 修持 在末法時代,「持此經者」,那就是發願弘揚這部經, 佛 就是大慈大悲的父王。 什麼叫慈悲心?說個比 對於在家學佛的人、 不好還是愛護 他 , 這是父 所 喻的 出家學佛的 你對於這些人「應生慈悲」,對他們都要生出慈悲 以 一切眾生想學佛發心行菩薩道 母的慈悲 話,一般父母對於兒女這是慈悲心,這個兒女 人 ,還有非菩薩 就中國文化講就是仁慈, 首先要自己修持這 ,這些人 , 可 都是法王子 以 拿這 說是在末 部 個作 經

易生 佛是法 道 的 有學佛都慈悲,引導他來學佛。學佛幹什麼呢?最重要的是先了分段生死 既是可以 人、出家的人,還有沒發心行菩薩道的人,你一律都應該對他們生起慈悲心 就要學法王 死 王 稱 把 世 為 法 間 王 的慈悲。 法王子, 生 對 死 於 問 所 有 那 所以在這裏講,末世持此經準備弘揚這部經, 題 就 的 , 都把 要跟 法 王子都是慈悲的 它解 法王來學。 決了 ,眾生都能夠成佛 法王對於一 那 我 們 要發心 切 人 ,這是大慈悲 , 不管他 弘揚 妙 學佛 那 法 你對 行 ,或 苦薩 ,再了 行菩薩 於在家 者沒 0 道 變

憐 體 把 感 正 末 法 怒他 慈悲心 驗 他 化 轉變 時代 到 0 為什麼要對 就菩薩 的 ,除了他會感動 發出 對 話 過 來 那些有善根 遇 來 本人來講 到 的 就 一切眾生都要發慈悲心呢?這一品要知道就是〈安樂行品〉,你 算是 任 話 何事情 , 人 的眾 以外,你自己 轉變不 ,不管是那一類的眾生,你發了慈悲心之後,當然希望都 人都有良 生, -過來, 不管對方 固 然 知良能 你 心裏一定是安樂的 要發慈悲, 自 如 何 心中還是安樂的 、都有本性的 自己心裏起慈悲的話,對惡劣眾 對那些惡劣的眾生更要發慈悲 。假 ,他 0 們或遲或早都會受你 自己有慈悲心 如瞋恨心一起來的 , 各 生你 位 話 真 能 在 有 的

妙法蓮華經講記(十三)

就 薩要轉變各 那 ジ 生都有無明 會安樂。 中始終是安樂的, 不是敵 人也變成敵 種 都有 接著就講要發誓願弘揚妙 環境 私 Ü 首先要自己 所以慈悲就 0 人 慈悲 了 心一 瞋 恨 具備 起來 有這樣好 心一 起來 的 法 有慈悲 話 , 的 要生慈悲 功用 他 往往把人家善意變成惡意 ジ 就跟 對 待 0 因此在這末法 父母對兒女平等的 ジ 切 眾生 這樣的 時代 話 , 你 律 這是 你 弘法 自 愛護 己 我 們眾 ジ 的 菩 自

# 斯等不聞 不信是經。則為大失。

是大 了生 不知 溫 人 有來學來聞這 先求一個 習 死要成佛 大的損失呢?我們看就在台灣學佛的人,你問他為什麼學佛 道這是 斯等 斯等指 運 妙法 就指: 氣好 部經,也不信這部經,「不聞不信是經」。這個在他們認為是無所謂 ,是不是所有的人都是這樣答復你呢?恐怕不是這樣吧,一 的那些人 的前 但就佛來講 在這世間求其平安,或者作生意作得很好, 面 , 這三種就是包含所有眾生。 講 在家 , 他 、出家、非菩薩 們這是「大失」,這是大大的 這前 他們對這部經 面 有張表講過了 很 一種 發財 他 「不聞」, 損 回答你 失 ,在政治 大家 般學佛 , 為 也沒 我 什麼 可 了 上 的 為 以

是他 這在 是有慈悲心 教主,你怎麽能夠站上我教主的位子呢?那是不行的,教主始終是教主,教徒始終 家也可以說是宗教 我 這裏講你發心 了解這個道理,不信佛的人不必說,當然他不知道。學佛的 能 的子 佛看起來不了解這個道理,不聞不信這是大失了,失了成佛這個因緣。因 夠當選 民,是他的 , 能 你要避免他有這大損失 要行菩薩道 夠 有 , 但 教徒。佛不是這樣,佛是教每一 這 這宗教跟 樣 就 , 好了 就是要了解那些人不聞不信這部經 世間一般宗教不同 大失, , 所以要發願在末法時代弘揚 失的是什麼呢?學佛最重要是要成 。世間宗教你是我的教徒 個 人將來都成 人能夠知道恐怕也不多, 他這是損 佛 這 部 都 妙 跟 法 失 他 平等 我是 你 此在 既

# 我得佛道・以諸方便、為説此法・令住其中。

既然不聞不信,你就用很多的方法來引導他來聽這部經,你為他們說這個法,就「令 你真正 以諸方便」, 佛告訴這些菩薩, 發菩提心要行菩薩道,用各種方便的法。「為說此法」,在末法時代很多眾生, 所謂得了佛道 叫 你發 ,這道是包含發菩提心到成佛 ら い 行菩薩道那 就是發誓願。「 我得佛道」,我將 證到佛果都是佛道 來成

妙法蓮華經講記(十三)

這法 只講 讓 器來引導他,來聽你說法。並不是你坐在大座上給大眾說法,也不是這 要把這個《法華經》裏一句話的意思,或者一品的意思,你跟他講一講,講講大 住 他 他 住 其中」,就 所講的, 能 在其中 一首偈子,甚至於一句話, 夠 願意來聽 教他們住在妙 一步一步走上正路了,他一定就能成佛。所以你要用很多方便法 這句話 ,就是你為他說這個妙法 非常重 法之中。 要 他一深信了, 那就像孔夫子一樣循循善誘, 。整部經你跟他講那當然更好 就是教他住在妙法之中,他 按照 /樣的 各眾生 可 了, 以 ,令 就是 你 按照 的 意, 只 根

四 種 種安樂行都有前面長文,後面偈頌 法 前 就 面 四 講 種 四 在安樂行 種 安樂行配 身安樂行、口安樂行、意安樂行,第四就是誓願安樂行 合著如 來衣、入如來室、坐如來座,那你 ,剛才講的這是誓願安樂行的偈 必 須 頌 具足 四 種 。每 法

或予衣服、種種珍寶・奴婢、財物・歡喜賜予。 象、馬、車乘・嚴身之具・及諸田 譬如強力 轉輪之王・兵戰有功・ 賞賜諸物 、宅·聚落、城邑·

# 如有勇健、能為難事。王解髻中 明珠賜之

裏 諸 等的威力很大,而且有替他作戰軍隊 長得很。 都 聽 人,不會的,這裏比喻什麼呢?佛家所講作戰,就向自己內心中作戰 人 有無 物 說 他教化的,他要派兵把他制伏住了。在佛法裏面佛不會派兵去攻打 的壽命, 給 我 譬如強力轉輪之王」,這前面幾種修行的方法之中,都包含在裏面了 明 那是比喻 們聽: 轉輪聖王出來的時候,他有四天下乘這輪子有幾種的,有金輪銅 根 活 本 上一 無 見思惑起貪瞋癡 。轉輪王到世間來, 明 百歲就是人瑞了。 我 們 都 不 知 | 慢疑 道的 而 等等的 0 那些眾生有犯法的 枝 轉輪聖王的時候 所以在這裏講轉輪聖王,「兵戰有 末無 , 這 明 個 , 實際上我們也不知道 人人 都 , 人的壽命有幾萬歲 有 不聽轉輪 那些不 王 0 我 治 們每 不 輪鐵 理 功 過 信 , 的 賞賜 輪等 我 個 佛 那 法 不 的 們

最主要是傷害自己。把一切都主張自我,一切為自私自利的。自私自利傷害了別人, 的 那麼吃人的。每個人心裏都是見思惑都是毒蛇猛獸,跟人家來往也傷害人家 前 面 在〈譬喻品〉 裏面 就講見思惑是什麼樣子的? 就像世間上的毒蛇猛 獸 一樣 的

賞賜

諸

物

賞

賜

什

麼諸物?

就是講解這

妙

法

實際 者不 己 惑 講 候 知 清 生 就 如 人 自 佛 此 道 家 己 作 斷 除 死 能 談不 . 好 我們 出去 自己 說 宣 戰 這 這些道 除 上 一戦 那 卻 法 了 個 佛 上 作 才 就覺得人家對不起我,沒有想想自己有沒有不對的地 傷害了 不 就 不 清 作 好 有 就 這 說 理 好 如 主 除 這 等 出這 戦 到 同 個 沒 那 自 什 轉 清 種 於這兵將作戰 問 遇 個 自 0 輪王 除出 法來 己 麼 待 題了 在這裏作 己 '到人家對於我們有過不去的事情,我們 不 樣 人 . 好 N) 中 接物 去 程 那些兵將有功了,「賞賜諸物」,修小 ,這個法等於轉輪王的將領 · · 把自己本性染污 ,是看自 以 的 度 我們每個 戦有 的 毒 後 , 態度。 我 有功 蛇 , 們 己是 功了 我們 猛 獸 不要管人家先向自己宣戰 人都 真正 不是 我們現在還沒有作戰,怎麼沒 才能夠安樂, 這才是 賞賜諸 (本來 有自私 了解向 把 自 物, 可 到 心中 沙 以 把 自己宣戰 在作祟, 成 見思惑斷 就是說我們 才能夠了 的 、兵帶著武器 佛 毒 蛇 的 本性 , 猛 跟 不能 除 那 乘的人 生死 , 獸 方 人家有利 自己學佛 你 就 了 , 夠成 成 不管 才是正 , 把 0 0 這 我 這時佛看 有 , 成 它 佛 他 就 之後 佛 降 外 作 佛 們學佛 害衝 式 能 時 面 不 戰 伏 0 夠 作 怎 生 時 呢 所 不 知 住 看 麼 ? 不是 道 突 把 死 刻 以 能 戰 , 見思 把 有 學 這 問 的 夠 刻 好 向 時 裏 它 看 功 向 不 或 自 了 題

落 文裏 財 身之具」,身體上的裝飾工具。 `物。這個轉輪王對那些作戰有功的人,歡喜,既是歡喜就把這些東西賞賜 `、城邑」,「或予衣服,種種珍寶」,這些都是物品。物品都有比喻的 面說過了,在這裏不再講了。還有「奴婢、財物 接著講的是賞賜這些東西 ,「象」在印度是很好 又「及諸田宅」,諸田宅不只一種很多了。 的動物 、歡喜賜予」, 還有「 馬 連 那 , 車乘 還有「 前面長行 個 給 . --奴 他 婢 們 聚

成佛 些人 健 候 ら い 於 頑 輪 的 都 給 強 都是作戰 要行菩薩道成 人 王 必得要五 除了這些東西 他 比 的 明 那 喻 敵 珠 就 佛 人 是 , 0 百 有功的人了,其中還有在作戰非常勇敢又強健的。能為難事, 到 都 說 由 佛 靈 在 就 自 佛 能 , 山 靈 像 那 把 下 他 會上這些聽佛說法 山 輪 麼遠,很難 這才是勇健 面 會上這 王 打敗了。還是比喻修小乘法證 講 把藏在髮髻裏的 如 些能夠得 有勇健 。「能為難事」,前 。但是你能夠下定決心一定要學佛要成佛, 、能為難事 的 到 人 佛 明 珠 授 ,有聲聞有緣覺有菩薩 記 , 的 , 顆 面 人 王解髻中明珠賜 圓 羅漢果, 證到羅漢果,是三百 將來都 明的 珠。「賜 到這時候你要發大 能成佛, 之, 之。 佛都給 這時 其中 難 賜 由 這時 他 每 給 旬 們 對 這 個 勇

此

經為尊。

眾經中上・我常守護・

不妄開示

權 授 些人怎麼給法?這是比 顯 記 演實, 等於輪王 0 就 以前 等於 所說 把 把 這 明珠賜給 明 那些方便法門, 珠 給這· 喻 大 話 些人 家 0 這 明珠 那是權法;到現在把一乘法,真實的妙法說出來 這是比喻。 比 喻 妙法蓮華經》。 要說輪王頭上只 佛就對這 有一 顆 些 明 人 珠 正 那 式 的 給 開 這

把比喻與佛法 前 面 這 — 段是用 合起來講 比 喻 這 , 那 一段很長 轉輪王 比 , 我們 喻佛 一首一首偈頌來研讀 佛說法就像轉輪王那樣的 下 面 就是

了

以 以 末後乃為 欲求解脫 如來亦爾 大方便 大慈悲 ` 如法 說此諸經 與諸魔戰 為諸法王 說是法華• 化 世。 • 0 0 為是眾生 見一切人 忍辱、大力・智慧寶藏 既知眾生 如王解髻 、受諸苦惱 明珠予之。 得其力已・ 說 種種法

今正是時・為汝等說

王。 的 成佛有 像老子所講的 他 有「忍辱」有「大力」,有「智慧」,所以能夠成為法王,尤其這妙法高於一 論 不管政治,他只把妙法說出來,他治理人心,他用法來改變人心,這稱是法 自己。,「亦爾」也像轉輪王那樣的 自己在修養 切法之中, 那一尊佛 ,折不斷,忍辱的工夫就像柔軟的枝條,它耐性很強有力量。佛有忍辱才有大力 而且 轉輪王作四天下的王,他是統治世間的國王。那佛呢?是法王,他不辨 如來亦爾,為諸法王,忍辱、大力,智慧寶藏」。「如來」就釋迦牟尼佛稱 有智慧,佛所講的 切 種智, 到 世間 方面 佛是諸法之王。這法有佛法有世間法 ,樹木枯焦了,那很硬的, 來, 都講智慧的。沒有智慧怎麼能證果?有「智慧寶藏」,一切智慧 能忍辱,忍辱就是 說的 法有很多很多 切 法都是有智慧。所以羅漢 0 力量 轉輪 。釋迦牟尼佛也是這樣 王是世間的 折就折斷了。生氣蓬勃的 不能夠忍辱就沒有力量。不 ,各種法都有。 輪王, 有 切智,菩薩有道種 佛在這裏 佛既是法 說了很 那種 講 能 忍辱 多法 樹木是軟 切 王 王 為 政治 諸 那 法 , 他 智 無 就 呼

姓 或 切 受諸苦惱」,你教化世間人,你要存什麼心?你要以慈悲心來看世間人,看 什麼呢?他有生死 你要學著發大慈悲心 就 眾生都在受種種的苦惱 ら い 歷史上 像受到 這是 你 見 周文王是 大 7傷害 到 的 世 智慧寶藏,你有了智慧,「以大慈悲、 間 樣 個 切 • 因 仁君是聖人 , 此 人, 他 如法 就想怎麼樣 你要拿佛法來教化 ,大菩薩有慈悲心才看得出來, 知 **\_**, 道 如佛 這些人在受苦惱, ,文王到外面視察看看 所說的這些妙法 讓 他 們 他 有快樂沒有苦惱 們 0 如 就是貴為天子他也是苦惱 來 法 化 , 教 視 沒有慈悲心看不出 世」,佛告訴這 化 民 , 世間 如傷, 這是仁慈。 人。「見一 看見天下老 些大菩薩 你 來 世 發 的 切 大慈 間 人 為 百 中

除 薩 掉 道 看 為 這 了 切 樣 眾生 幫 與 助 諸 他 都受苦惱 魔戰」, 求 解脫 ,「欲求解 要斷見思惑。「為是眾生說種種法」,為這些苦惱眾生說 解脫什麼呢?解脫是了生死, 脫 與諸魔戰 • 佛說 法 把生老 來度化 病 死 眾 生 的 問 題 那 把 你 它消 行 菩

種

種

的

佛

法

末後 能學 ジ 能夠學得很得 得了 在靈 ,各有各 力 以 大 山 方 會 到最後佛在靈 力了 的根器不同 上說 便 說此 這 ,那就是斷見思惑。[末後乃為說是法華],前 妙 諸 ° 山會上說這 法蓮華經》。 經」,是指 既知眾生得其力已」,說了諸經之後 的佛 部 那 《妙法蓮華經》 說 就是看見眾生證果 《法華經》 之前 的 的 證果 那 些 四十年佛 , 再 經 發大 知 典 道 ジ 那 讓 說 的 些眾 他 諸 發大 們 經 生 都

是個 是在 輪王 珠子 把頭 一切經中 如 上髻解開來,「明珠予之」,予之就給聽 王解髻明珠予之」,這就跟前面 ,可是佛講這部經就不得了。「此經為尊,眾經中上」,這部《妙法蓮華經 它是最上等的 部 經 0 比喻合起來了 《法華經》 ,佛到末後說法華, 的 那些人 輪王明珠還 就像 轉

尤 隨 其是你們發心在末法時代,說這部經的這些菩薩 便 給人家講。「今正是時,為汝等說」,現在是說的時候了, 我常守護 ,不妄開示 <u>۔</u> 我呢?經常的 一直的 我為你們大家 守護這部經 應該 說 說 不妄 了 0 開 示 汝 , 不

輪王的明珠就像佛講的妙法 ,妙法就是人人本有真如本性 。《妙法蓮華經》 就

話 教人家不但明瞭 , 很快就能夠成佛 人人都有真如本性 , 所以成佛是法華, , 而 且直接了當的說 人 人 都能成佛 你照 妙就妙在這裏 《法華經》 這樣修的

好 而 , 且 修成功的 依報正報 以 上 講 四 ,一般人不知道怎麼改變,在後面有講依報可以改變,正報也可以改 因 種 與果 修 行 , 方法就是身、口 它的效用在那裏?一般人講我們現在環境不好 、意發誓願都講完了。 修行成功是什麼樣子, ,不知如何是

變。

## 妙法蓮華經講表世七

凡夫不了罵空起憂惱長三毒故有三塗法界

為即 鎧假

聖人了罵是空自斷結使故有二乘法界或能強制安忍故有人天法界

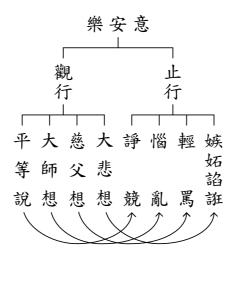
復於罵者悲心拔苦如狂子罵母母憐其病是佛菩薩法界

之圓 諸佛已悟我心尚迷翻迷歸悟持說此經眾生之迷即我心迷諸佛之悟即我心悟 了知我心上等諸佛下等眾生

◎ 安樂行品



## 妙法蓮華經講表世八



非菩薩一出家人未發心者一一未心因惡救之出家一已斷通惑出三界外一一發心因善成之在家人已發三乘出世心者」各有滋道應與在家人已發三乘出世心者」

非菩薩——不知——於權法無三乘三慧

家菩薩\_ 不不信問

於妙法無一乘三慧

-妙覺究竟位-初住見道位-初住見道位

過無 失有 -宏誓制心不倦(著如來衣成)無懈怠過-知菩非菩失權實三慧(坐如來座成)無諂-起大慈悲(入如來室成)無瞋垢過 誑 過

消三障 - 業障轉 惑障轉 報障轉(現) - (生) (後) **凝** 瞋 貪

四界魔內

天 (修道破) 一死 (證滅破) 一五陰(知苦破)

### 聲明書

公 文 字 開 書籍 口 徐 述 醒 ` 或電子書(文字檔光碟),所有著作之重製 民 先 公 生所 開 播 送、公 講述之佛學及儒 開 傳 輸 及流 學 通等行 經 典 為 經 整 同 理 意 成

意 均 更 得 改 自 內 由 容 利 , 用 改 , 變著 但 任 作 何 原 人 意, 均 不 影 得 響 加 大 註 眾 版 權 權 上益, 所 有 亦 , 不 或 得 任

皆

不

受

時

間

地

域

`

次

數

對

象等

任

何

限

制

任

何

人

作

為

營

利

為

目

的

之

用

### 國家圖書館出版品預行編目(CIP)資料

妙法蓮華經講記 / 徐醒民講述 . -- 彰化縣花壇鄉 : 雪明講習堂 , 2016.03-

冊; 公分

ISBN 978-986-92997-7-0(第12冊:平裝)

ISBN 978-986-92997-8-7(第13冊:平裝). --

1. 法華部

221.51

電

話

四 二 三

六

七

號

105004129

# 妙法蓮華經講記(十三)

### 住 承 電 住 出 講 印 版 述 者 者 者 話 址 址 : : : : : : 臺 昱 雪 彰 徐 中 化 盛 九 縣 市 印 花 西 明 醒 壇 屯 刷 鄕 區 七 事 長 講 民 永 春 業 輝 村 路 有 八 福 習 先 八 德 限 兀 + 巷 公 八 $\equiv$

七

司

號

堂

生

六 年 八 月 日 恭 印 結 緣 贈 送 밂

公

元